

सुद्रशस्थान : કહાન મુદ્રણાલય, સાનગઢ—૩૧૪૨૫૦ (સૌરાષ્ટ્ર)

> સમયસાર-પ્રવચન, ભાગ—૪(ગુજરાતી)ના \* સ્થાયી પ્રકાશન-પુરસ્કર્તા \* શ્રી રસિકલાલ વિક્રમચંદભાઈ સંઘવી-પરિવાર, કલકત્તા

> > प्रथमावृत्ति : प्रत १५००

વિ. સં. ૨૦૦૩ વીર સં. ૨૪૭૩ ઇ. સ. ૧૯૪૭

द्वितीयावृत्ति : प्रत २०००

વીર સં. ૨૫૧૬ ઈ. સ. ૧૯૯૦

ज्ञानयंह कैन

#### **Thanks & Our Request**

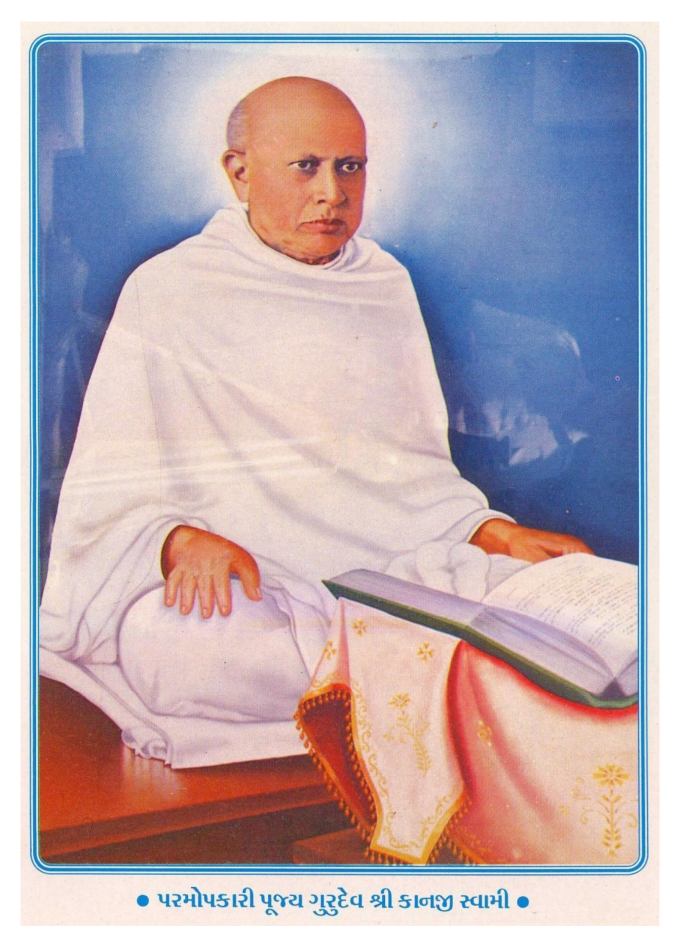
This shastra has been kindly donated by Nehaben Vipin Doshi, Mumbai, who has paid for it to be "electronised" and made available on the internet.

#### Our request to you:

- 1) Great care has been taken to ensure this electronic version of Samaysaar Pravachano Part 4 is a faithful copy of the paper version. However if you find any errors please inform us on rajesh@AtmaDharma.com so that we can make this beautiful work even more accurate.
- 2) Keep checking the version number of the online shastra so that if corrections have been made you can replace your copy with the corrected one.

#### **Version History**

| Version<br>Number | Date           | Changes                  |  |  |  |
|-------------------|----------------|--------------------------|--|--|--|
| 001               | 24 August 2021 | First electronic version |  |  |  |



# શ્રી સદ્દગુરુદેવ-સ્તુતિ

( छिरिंगीत )

સંસારસાગર તારવા જિનવાણી છે નૌકા ભલી, જ્ઞાની સુકાની મળ્યા વિના એ નાવ પણ તારે નહીં; આ કાળમાં શુદ્ધાત્મજ્ઞાની સુકાની બહુ બહુ દે દ્ધિલા, મુજપુષ્યરાશિ ફળ્યા અહા ! ગુરુ ફહાન તું નાવિક મળ્યા.

( અનુષ્ટુપ)

અહા ! ભક્ત ચિદાત્માના, સીમ'ધર-વીર-કુ'દના ! ખાદ્યાંતર વિભવા તારા, તારે નાવ મુમુક્ષુનાં.

( શિખરિણી )

સદા દષ્ટિ તારી વિમળ નિજ ચૈતન્ય નીરખે, અને જ્ઞપ્તિમાંહી દરવ-ગુણ-પર્યાય વિલસે; નિજાલ બીભાવે પરિણતિ સ્વરૂપે જઈ ભળે, નિમિત્તો વહેવારા ચિદ્દથન વિષે કાંઈન મળે.

(शाह्र अविश्वीित)

હિંયું 'સત સત, જ્ઞાન જ્ઞાન ' ધખકે ને વજવાણી છૂંટે, જે વજે સુમુમુક્ષુ સત્ત્વ ઝળકે; પરદ્રવ્ય નાતા ત્રટે; —રાગદ્રેષ રુચે ન, જંપ ન વળે ભાવે દ્રિમાં—અ'શમાં, ટ'કાત્કીર્ણ અકંપ જ્ઞાન મહિમા હૃદયે રહે સર્વદા.

વસં તતિલકા)

નિત્યે સુધાઝરણ ચંદ્ર! તને નમું હું, કરુણા અકારણ સમુદ્ર! તને નમું હું; હે જ્ઞાનપાષક સુમેઘ! તને નમું હું, આ દાસના જીવનશિલ્પી!તને નમું હું.

(સ્ત્રગ્ધરા)

ઊંડી ઊંડી, ઊંડથી સુખનિધિ સતના વાયુ નિત્યે વહ'તી, વાણી ચિન્મૂર્તિ'! તારી ઉર-અનુભવના સૂક્ષ્મ ભાવે ભરેલી; ભાવા ઊંડા વિચારી, અભિનવ મહિમા ચિત્તમાં લાવી લાવી, ખાયેલું રત્ન પાયું,—મનરથ મનતા; પૂરજો શક્તિશાળી!

—હિંમતલાલ જે. શાહુ

### ગુરુરાજમહિમા

શ્રી સદ્દગુરુજી મહિમા અપાર કે, હું શું કથી શકું રે લાલ: તેમનાં ગુણ છે અપર પાર કે, અચિંત્ય આત્મ ઝળકી રહ્યો રે લાેલ. ૧ અદ્ભુત જ્ઞાન ખજાના અપાર કે, ચરણાદિક શાભી રહ્યાં રે લાલ; ખીલેલ આત્મશક્તિ અપાર કે, ચૈતન્યતેજ દીપી રહ્યું રે લાેલ. ર સમયસારઆદિમાંથી કાઢેલ માવા કે, ખવડાવ્યા ખંતથી રે લાલ; પીંખી પીંખી અને સમજાવ્યું, રહસ્ય હૃદયનું રે લાેલ. ૩ અસલી સ્વરૂપનું આપ્યું જ્ઞાન કે, ન્યાલ સેવકને કર્યો રે લાેલ; આવા પુરુષ આ કાળે અજોડ કે, દુલ ભ સત તણી રે લાલ. ૪ પ્રભુ નાતાં કેવળી-સંતના જેગ કે, એકાકી સત શાધિયું રે લાલ: પ્રભુ મતમતાંતરના માટા ભેદ કે. વચ્ચેથી સાર કાઢિયા રે લાલ. પ સરલાકે ઇન્દ્રો ગાય છે ગીત કે. ભરતના આ ભૂપનાં રે લાેલ: ભરતમાં વર્તી રહ્યો છે જયકાર કે, મહિમા કહાનગુર તણા રે લાલ. દ પ્રભુ પામરને કર્યો ઉપકાર અમાપ કે, અમૃત રેડિયાં રે લાેલ: આ શરીરની શિવડાવું ખાળ કે, ખદલા નવી વળે રે લાલ. ૭ ઝાઝું શું કહીએ કૃપાનાથ કે, દાસ હુ આપના રે લાેલ; પ્રભુ અતિ અતિ દીજિએ આત્મતણો લાભ કે, કૃપા વરસાવીને રે લાે૰ ૮ સાક્ષાત સુરમણિ સુરતજ નાથ કે, ફળિયા સતગુરુ રે લાેલ; કઈ વિધ પૂજાં કઈ વિધ વંદુ નાથ કે, ગુરુમહિમા અપાર છે રે લાેલ. ૯

### Ző

### नमः श्रीसद्गुरुदेवाय

# પ્રસ્તાવના

### मंगलं भगवान् वीरो मंगलं गौतमो गणी । मंगलं कुंदकुंदायीं जैनधर्मीऽस्तु मंगलम् ॥

આજથી ર૪૭૩ વર્ષ પહેલાં આ ભરતક્ષેત્રની પુષ્યભૂમિમાં જગતપૂજ્ય પરમ લકારક ભગવાન શ્રા મહાવીરસ્વામી માક્ષમાર્ગના પ્રકાશ કરવા માટે સમસ્ત પદાર્થાનું સ્વરૂપ પાતાની સાતિશય દિવ્યધ્વિન દ્વારા પ્રગઢ કરતા હતા. તેમના નિર્વાણ પછી કાળદાપથી ક્રમે ક્રમે અપાર જ્ઞાનસિં લેના ઘણા ભાગ તા વિચ્છેદ થયા. અને અલ્પ છતાં બીજભૂત જ્ઞાનના પ્રવાહ આચાર્યોની પરંપરાથી ઉત્તરાત્તર વહેતા રહ્યો, જેમાંથી આભના યાભ જેવા કેટલાક આચાર્યભાગવંતાએ શાસ્ત્રો ગૂંધ્યાં. તે આચાર્યામાંના એક ભાગવાન કંદકું દાચાર્ય દેવ હતા, જેમણે સર્વજ્ઞ ભાગવાન મહાવીરથી ચાલ્યું આવતું જ્ઞાન ગુરુપરંપરાએ પ્રાપ્ત કરીને, તેમાંથી પંચાસ્તિકાય, પ્રવચનસાર, સમયસાર, નિયમસાર, અષ્ટપાહુડ આદિ શાસ્ત્રો ગૂંધ્યાં અને સંસારનાશક શ્રુતજ્ઞાનને ચિરં છવ કર્યું.

સર્વો કૃષ્ટ આગમ શ્રી સમયસારના કર્તા ભગવાન કું દકું દાચાર્ય દેવ વિક્રમ સંવતની શરૂઆતમાં થઈ ગયા છે. દિગં ખર જૈન પરંપરામાં ભગવાન કું દકું દાચાર્ય દેવનું સ્થાન સર્વો ત્કૃષ્ટ છે. સર્વજ્ઞ ભગવાન શ્રી મહાવીરસ્વામી અને ગણધર ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામી પછી તુરત જ ભગવાન કું દકું દાચાર્ય નું સ્થાન આવે છે. દિગં ખર જૈન સાધુઓ પાતાને કું દકું દાચાર્ય ની પરંપરાના કહેવરાવવામાં ગૌરવ માને છે. ભગવાન કું દકું દાચાર્ય દેવનાં શાસ્ત્રો સાક્ષાત ગણધરદેવનાં વચનાં જેટલાં જ પ્રમાણભૂત મનાય છે. તેમનાં રચેલાં અનેક શાસ્ત્રો છે, જેમાંથી થાડાંક હાલમાં વિદ્યમાન છે. ત્રિલાકનાથ સર્વજ્ઞદેવના મુખમાંથી વહેલી શ્રુતામૃતની સરિતામાંથી ભરી લીધેલાં તે અમૃતભાજના હાલમાં પણ અનેક આત્માર્થીઓને આત્મજવન અર્પ છે. તેમનાં સર્વ શાસ્ત્રોમાં શ્રી સમયસાર મહા અલીકિક શાસ્ત્ર છે. આયાર્ય ભગવાને આ જગતના જવા પર પરમ કરુણા કરીને આ શાસ્ત્ર રચ્યું છે. તેમાં મોદ્ધમાર્ગનુ યથાર્થ સ્વરૂપ જેમ છે તેમ કહેવામાં આવ્યું છે.

#### [ ? ]

અન'ત કાળથી પરિભ્રમણ કરતા છવાને જે કાંઇ સમજવું ખાકી રહી ગયું છે તે આ પરમાગમમાં સમજવ્યું છે. પરમકૃપાળુ આચાર્યભગવાન સમયસારશાસ્ત્ર શરૂ કરતાં પાતે જ કહે છે:—'કામભાગખંધની કથા ખધાએ સાંભળી છે, પરિચય કર્યા છે, અનુભવો છે, પણ પરથી જીદા એકત્વની પ્રાપ્તિ જ કેવળ દુર્લભ છે. તે એકત્વની—પરથી ભિન્ન આત્માની—વાત હું આ શાસ્ત્રમાં સમસ્ત નિજ વિભવથી (આગમ, યુક્તિ, પરંપરા અને અનુભવથી) કહીશ.' આ પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે આચાર્ય દેવે શ્રી સમયસારમાં આત્માનું એકત્વ—પરદ્રવ્યથી અને પરભાવોથી ભિન્નપણં—સમજવ્યું છે. યથાર્થ આત્મસ્વરૂપની ઓળખાણ કરાવવી તે શ્રી સમયસારના સખ્ય ઉદ્દેશ છે. તે ઉદ્દેશને પહેાંચી વળવા આચાર્ય ભગવાને તેમાં અનેક વિષયાનું નિરૂપણ કર્યું છે. તેમાં આ કર્તા કર્મ અધિકાર અલૌકિક છે કારણ કે " આ જગતમાં માહી (અજ્ઞાની) છવાના 'પરદ્રવ્યને હું કર્યું છે.' એવા પરદ્રવ્યના કર્ત્યત્વના મહા અહંકારરૂપ અજ્ઞાનાંધકાર—કે જે અત્યંત દુનિવાર છે તે—અનાદિ સંસારથી ચાલ્યા આવે છે". તેના મૂળમાંથી ઉચ્છેદ કરવા માટેનું અમાઘ શસ્ત્ર આ અધિકારની યથાર્થ સમજણ છે.

વર્ત માન જાણીતા જગતમાં માટે ભાગે એવી ભ્રામક માન્યતાએ પ્રચલિત છે કે કર્તા વગર આ જગત બની શકે નહિ, એક આત્મા બીજાનાં જીવન-મરણ, સુખ-દુ:ખ, ઉપકાર-અપકાર કરી શકે, આત્માની પ્રેરણાથી શરીર હાલી-ચાલી, બાલી શકે, કર્મ આત્માને હેરાન કરે, કાઇના આશીર્વાદથી બીજાનું કલ્યાણ થાય ને શાપથી અકલ્યાણ થાય, દ્વ-ગુરુની કૃપાથી મેાલની પ્રાપ્તિ થઈ જાય, આપશે ખરાખર સંભાળ રાખીએ તા શરીર સારું રહી શકે ને ખરાખર ધ્યાન ન રાખીએ તા શરીર ખગડી જાય, કુંભાર ઘડા ખનાવી શકે, સાની દાગીના ઘડી શકે વગેરે. પણ 'અન્ય જીવનું હિતાહિત હું જ કર' છું ' એમ જે માને છે તે પાતાને અન્ય જીવરૂપ માને છે તેમ જ ' પૌદ્દર્ગાલક પદાર્થીની ક્રિયાને હું જ કરું છું ' એમ જે માને છે તે પાતાને પુદ્દગલ દ્રવ્યરૂપ માને છે. તેથી આવા પ્રકારની ભ્રામક માન્યતાઓને તાડી આ કર્તાકર્મ અધિકાર કહે છે કે 'કર્તા એક દ્રવ્ય હોય અને તેનું કર્મ બીજા દ્રવ્યના પર્યાય હોય ! એવું કહી પણ અની શકે જ નહિ, કારણ કે ' જે પરિણમે તે કર્તા, પરિણામ તે કર્મ' અને પરિણતિ તે ક્રિયા '—એ ત્રણેય એક જ ડવ્યની અભિન્ન અવસ્થાએ છે. વળી 'એક ડ્વ્યના કર્તા અન્ય ડ્વ્ય થાય તા બન્ને ડુંગા એક થઈ જાય કારણ કે કર્તાકર્મ પણું અથવા પરિણામ-પારણામીપણું એક ડુંગ્યમાં જ હોઈ શકે. જો એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યરૂપ થઈ જાય તો તે દ્રવ્યના જ નાશ થાય એ માટા દ્વાપ આવે, માટે એક દ્રવ્યને અન્ય દ્રવ્યના કર્તા કહેવા ઉચિત નથી. ' વળી ' વસ્તુની શક્તિઓ પરની અપેક્ષા રાખતી નથી. ' વસ્તુની તે તે સમયની જે જે અવસ્થા

#### [9]

(અવ=નિશ્ચય+સ્થા=સ્થિતિ અર્થાત્ નિશ્ચયે પાતાની પાતામાં સ્થિતિ) તે જ તેની વ્યવસ્થા છે. તેથી તેની વ્યવસ્થા કરવા માટે કાેઈ પણ પર પદાર્થની જરૂર પડતી નથી. આમ જેની માન્યતા થાય છે તે દરેક વસ્તુને સ્વતંત્ર તથા પરિપૂર્ણ સ્વીકારે છે. પરદ્રવ્યના પરિણમનમાં મારા હાથ નથી ને મારા પરિણમનમાં કાેઈ અન્ય દ્રવ્યના હાથ નથી. આમ માનતાં પરના કર્તાપણાનું અભિમાન સહેજે ટળી જાય છે. તેથી અજ્ઞાનભાવે જે અનંતું વીર્ય પરમાં રાેકાતું હતું તે સ્વમાં વળ્યું તે જ અનંતા પરમાર્થ છે ને તેમાં જ અનંતી શાંતિ છે—આ દિષ્ટ તે જ દ્રવ્યદેષ્ટિ થઈ ને તે જ સમ્યગ્દેષ્ટિ થઈ.

દરેક દ્રવ્ય પાતાનાં દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવથી અસ્તિરૂપ છે ને પરદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ -ભાવથી નાસ્તિરૂપ છે. એક દ્રવ્યના બીજ દ્રવ્યમાં અભાવ છે તેથી જે અભાવરૂપ છે તે શું લાભ કે હાન કરી શકે? આ જો યથાર્થ પણે સમજાઈ જાય તા પરને ઇષ્ટ-અનિષ્ટ માની જે રાગદ્વેષ થાય તેના અભાવ થઈ જાય.

'એ દ્રવ્યાની ક્રિયા ભિન્ન જ છે. જડની ક્રિયા ચેતન કરતું નથી, ચેતનની ક્રિયા જડ કરતું નથી. જે પુરુષ એક દ્રવ્યને એ ક્રિયા કરતું માને તે મિશ્યાદિષ્ટ છે, કારણ કે એ દ્રવ્યની ક્રિયા એક દ્રવ્ય કરે છે એમ માનવું તે જિનના મત નથી,'— કારણ કે 'આ જગતમાં વસ્તુ છે તે પાતાના સ્વભાવમાત્ર જ છે.' દરેક વસ્તુ દ્રવ્યે–ગુણે–પર્યાયે પરિપૂર્ણ સ્વતંત્ર છે—એવી જાહેરાત આ કર્તાકર્મ અધિકાર કરે છે. આમ હાવાથી આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે તેથી તે સ્વભાવદશામાં જ્ઞાનના જ કર્તા છે ને વિભાવદશામાં અજ્ઞાન, રાગદ્રેષના કર્તા છે પણ પરના તા કર્તા ક્યારેય પણ થતા નથી. પરભાવ (વિકાર) પણ ક્રીઈ અન્ય દ્રવ્ય કરાવતું નથી કારણ કે એક દ્રવ્યની બીજા દ્રવ્યમાં નાસ્તિ છે, છતાં પર્યાયમાં વિકાર તા થાય છે; તે પુરુષાર્થની વિપરીતતા અથવા નખળાઈથી થાય છે, પણ સ્વભાવમાં તે નથી એવું જ્ઞાન થતાં વિકારના નાશ થાય છે.

આ તો કર્તાકર્મ અધિકારના માત્ર સંક્ષિપ્ત સાર થયા. વર્ત માન પ્રસિદ્ધિ પામેલા કાઈ પણ શાસ્ત્રમાં આવા સ્પષ્ટ કર્તાકર્મ અધિકાર કયાંય પણ જોવામાં આવતા નથી. તેની એકેક ગાથા મહામૂલા મંત્ર છે, સંસારવિષને શીધ્રતાથી ઉતારનાર છે. મારલીના નાદ્દે સર્પ જેમ ડાલી ઊઠે તેમ આ ગાથાઓ સાંભળતાં ને યથાર્થ પણ સમજતાં અજ્ઞાનદશામાં સૂતેલા આત્મા જાગૃત ખની 'હું પરિપૂર્ણ છું' એવું ભાન થતાં ડાલી ઊઠે છે. તેના મૂળ કર્તા ભગવાન શ્રી કુંદકું દાચાર્ય દેવ તથા ટીકાકાર ભગવાન શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્ય દેવના જગતના છવા પર પરમ ઉપકાર વર્ત છે. તેથી તેમને અત્યંત ભક્તિભાવે વંદન કરીએ છીએ.

#### [3]

क्रेम श्री समयसार शास्त्रना भूण डर्ता अने टीडाडार अत्यंत आत्मस्थित આચાર્ય ભગવંતા હતા તેમ તેના પ્રવચનકાર પણ સ્વરૂપાનુભવી, વીતરાગના પરમ ભક્ત. અનેક શાસ્ત્રાના પારગામી અને આશ્વર્યકારી પ્રભાવનાઉદયના ધારક યુગપ્રધાન મહાપુરુષ છે. તેમનાં આ સમયસાર-પ્રવચના વાંચતાં જ વાંચકને તેમના આત્મ-અનુભવ. ગાઢ અધ્યાત્મપ્રેમ, સ્વરૂપ તરફ ઢળી રહેલી પરિણતિ, વીતરાગભક્તિના રંગે રંગાયેલું चित्त, अगाध श्रुतज्ञान अने परम क्रियाणुकारी वयनथागना भ्यास आव्या विना रहेता નથી. અત્યંત આશ્ચર્યજનક પ્રભાવનાઉદય ગુરુદેવને વર્તતો હોવાથી, તેઓશ્રીએ છેલ્લાં ભાર વર્ષોમાં સમયસાર, પ્રવચનસાર, નિયમસાર, પંચાસ્તિકાય, અષ્ટપાહુડ, ષદ્રખંડાગમ, પદ્મન દિપ ચવિંશતિ, તત્ત્વાર્થ સાર, ઇપ્ટાપદેશ, પંચાધ્યાયી. માક્ષમાર્ગ પ્રકાશક, અનુભવ-પ્રકાશ. આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર, આત્માનુશાસન વગેરે શાસ્ત્રા પર આગમરહસ્યપ્રકાશક સ્વાનુ-ભવમુદ્રિત અપૂર્વ પ્રવચના કરી કાઠિયાવાડમાં આત્મવિદ્યાનું અતિપ્રણળ આંદ્રાલન કૈલાવ્યું છે. માત્ર કાઠિયાવાડમાં જ નહિ, પરંતુ હમણાં હમણાં તા તેમના પાવત્ર ઉપદેશ પુસ્તકા દ્વારા અને 'આત્મધર્મ' નામના માસિક પંત્ર દ્વારા પ્રકાશિત થતા હોવાથી આખા ભારતવર્ષમાં અધ્યાત્મવિદ્યાનું આંદાલન વેગપૂર્વક વિસ્તરતું જાય છે. આ રીતે, સ્વભાવે સુગમ છતાં ગુરુગમની લુપ્તપ્રાયતાને લીધે અને અનાદિ અજ્ઞાનને લીધે અતિશય દુર્ગમ થઇ પડેલા જિનાગમના ગ'ભીર આશયાને યથાથ પણ અને અતિશય સ્પષ્ટપણે પ્રગઢ કરી, ગુરુદ્દેવે વીતરાગ વિજ્ઞાનની ઝંખાતી જતી જ્યાતને સતેજ કરી છે. પરમ પવિત્ર જિનાગમામાં તા ઘણાંય ભરેલું છે-પરમ નિધાના ભર્યાં છે; પરંતુ એ નિધાના જોઈ શકવાની દેષ્ટિ, પરમકૃપાળુ ગુરુદેવના સમાગમ વિના અને તેમણે પરમ કરુણાપૂર્વ ક કરેલા પ્રવચન-અંજન વિના અમ અલ્પર્ણા દુઓને કેમ પ્રાપ્ત થાત ? પંચમ કાળમાં ચતુર્થ કાળની સુવાસ ફેલાવનાર, પરમ શાસનપ્રભાવક ગુરુદેવ શ્રી કાનજસ્વામીએ આગમનાં રહસ્યા ખાલી અમ સમા હજારા જવા પર જે અપાર કરુણા વરસાવી છે તેનું વર્ણન કરવા જતાં વાણી મૌનપણાને ભજે છે.

જેમ પરમાપકારી ગુરુદ્વના પ્રત્યક્ષ સમાગમ અનેક જીવા પર અપાર ઉપકાર કરી રહ્યો છે, તેમ તેમનાં આ પવિત્ર પ્રવચના પણ આ કાળના અને ભાવી કાળના હજારા જીવાને યથાર્થ માક્ષમાર્ગ દર્શાવી અત્યંત ઉપકારી થશે. આ દુષમ કાળમાં જીવા પ્રાય: અધમાર્ગને જ માક્ષમાર્ગ માની પ્રવત્યે જાય છે. જે સ્વાવલં બી પુરુષાર્થ વિના—નિશ્ચયનયના આશ્રય વિના—માક્ષમાર્ગની શરૂઆત પણ થતી નથી તે પુરુષાર્થની જેવાને ગંધ પણ નથી, અને પરાવલં બી ભાવાને જ—વ્યવહારાભાસના આશ્રયને જ—માક્ષમાર્ગ માની તેને સેવી રહ્યા છે. સ્વાવલં બી પુરુષાર્થના ઉપદેશ કરનારા જ્ઞાની-

#### [ e ]

પુરુષાની દુર્લ ભતા વર્તે છે અને તેનું નિરૂપણ કરનારા શ્રી સમયસાર પરમાગમના અલ્યાસ અતિ ન્યૂન થઈ ગયા છે. કદાચ કાેઈ જવા તેના અલ્યાસ કરે છે તાેપણ તેમને ગુરુગમ વિના માત્ર તેના અક્ષરોતું જ્ઞાન થવા જેવું જ થાય છે. શ્રી સમયસારનાં પુરુષાર્થ મૂલક ગહન સત્યા મિથ્યાત્વમૂઢ હીનવીર્ય જવાને અનાદિ-અપરિચિત હાવાથી, જ્ઞાનીપુરુષના પ્રત્યક્ષ સમાગમ વિના અથવા તેમણે કરેલા વિસ્તૃત વિવેચન વિના જવાને તે સત્યાના પરમાર્થ સમજાવા અત્યંત અત્યંત કઠિન પડે છે. શ્રી સમયસારની પ્રાથમિક ભૂમિકાની વાતાને પણ હીનસત્ત્વ જીવા ખહુ ઊંચી ભૂમિકાની કલ્પી બેસે છે, ચતુર્થ ગુણસ્થાનના ભાવાને તેરમા ગુણસ્થાનના માની લે છે અને નિરાલ અન (સ્વાવલ બી) પુરુષાર્થ તો કોઈ અનાવશ્યક કથનમાત્ર જ વસ્તુ હોય એમ તેની ઉપેક્ષા કરી સાલ બન (પરાવલંબી) ભાવા પ્રત્યેના આત્રહ છાડતા નથી. આવી કરુણાજનક સ્થિતિમાં— જ્યારે સમ્યક ઉપદેષ્ટાઓની અતિશય ન્યુનતાને લીધે માક્ષમાર્ગ આવરણસ્થિતમાં પડ્યો છે ત્યારે—શાસનાહારક યુગપ્રધાન સત્પુરુષ શ્રી કાનજીસ્વામીએ શ્રી સમયસારના વિસ્તૃત વિવેચનરૂપ આ પ્રવચના દ્વારા જિનાગમાના મર્મા ખાલી, માક્ષમાર્ગને અનાવત કરી, વીતરાગદર્શનના પુનરુદ્ધાર કર્યો છે, માક્ષના મહામંત્ર સમી સમયસારની પ્રત્યેક ગાથાને સર્વ તરફથી છણીને એ સંક્ષિપ્ત સુત્રાના વિરાટ અર્થીને ગુરુદેવે આ પ્રવચનામાં પ્રગઢ કર્યા છે. સૌને અનુભવમાં આવ્યા હાય એવા ઘરગ<sup>શ્</sup>યુ પ્રસંગાનાં અનેક ઉદાહરણા વઉ, અતિશય સચાટ છતાં સુગમ એવા અનેક ન્યાયા વઉ અને અનેક યથાચિત દૃષ્ટાંતા વડે કું દકું દ ભગવાનના પરમ ભક્ત શ્રી કાનજીસ્વામીએ સમયસારના અત્યંત અર્થગં ભીર સુક્ષ્મ સિદ્ધાંતાને અતિશય સ્પષ્ટ અને સરળ ખનાવ્યા છે. શ્રી સમયસારના માક્ષદાયક ભાવાને, સાંસરી ઊતરી જાય એવી અસરકારક ભાષામાં અને અતિશય મધર. નિત્ય-નવીન, વૈવિધ્યપૂર્ણ શૈલીથી અત્યંત સ્પષ્ટપણે સમજાવી ગુરુદ્દેવે જગત પર અથાગ ઉપકાર કર્યો છે. સમયસારમાં ભરેલાં અણમૂલ તત્ત્વરત્નાનાં મૂલ્ય જ્ઞાનીઓના હૃદયમાં ગુષ્ત રહ્યાં હતાં તેને ગુરુદ્દેવે જગતવિદિત કર્યાં છે.

કાઈ પરમ મંગળ યાગમાં દિવ્યધ્વિના નવનીતસ્વરૂપ શ્રી સમયસાર-પરમાગમની રચના થઈ; અને ત્યાર પછી હજાર વર્ષે જગતના મહાભાગ્યાદય શ્રી સમયસારનાં ગહન તત્ત્વોને ખીલવનારી ભગવતી આત્મખ્યાતિની રચના થઈ; અને ત્યાર પછી હજાર વર્ષે જગતમાં ફરી પાછા મહાયુષ્યના જીવાળ આવતાં, મંદ્ર છીદ્ધઓને પણ સમયસારનાં માક્ષદાયક તત્ત્વો સુત્રાહ્ય કરાવનારાં પરમ કલ્યાણકારી સમયસાર-પ્રવચના થયાં. જીવાની છીદ્ધ મંદતાને પામતી જતી હોવા છતાં પંચમકાળના અંત સુધી સ્વાનુભૂતિના માર્ગ સ્પ્રાર

#### [ 90 ]

અવિચ્છિત્ર રહેવાના છે તેથી જ સ્વાનુભૂતિના ઉત્કૃષ્ટ નિમિત્તભૂત શ્રી સમયસારજના ગંભીર આશ્યા વિશેષ વિશેષ સ્કૃટ થવાના પરમ પવિત્ર યોગા ખનતા રહે છે. અંત- બાંહા પરમ પવિત્ર યોગામાં પ્રગટેલા, જગતના ત્રણ મહા દીપકા—શ્રી સમયસાર, શ્રી આત્મખ્યાતિ અને શ્રી સમયસાર-પ્રવચના—સદા જયવંત રહા અને સ્વાનુભૂતિના પંચને પ્રકાશ્યા કરા!

આ પરમ પુનિત પ્રવચના સ્વાનુભૂતિના પંચને અત્યંત સ્પષ્ટપણ પ્રકાશિત કરે છે એટલું જ નહિ, પણ સાથે સાથે મુમુસુ જવાના દૃદયમાં સ્વાનુભવની રચિ અને પુરુષાર્થ જાગૃત કરી કંઈક અંશે સત્પુરુષના પ્રત્યક્ષ ઉપદેશ જેવું ચમતકારિક કાર્ય કરે છે. પ્રવચનાની વાણી એટલી સહજ, ભાવાર્ક, ચેતનવંતી અને જેરદાર છે કે ચૈતન્યમૂર્તિ ગુરુદ્દવના ચૈતન્યભાવા જ જાણે મૂર્તિમંત અની વાણીપ્રવાહરૂપે વહી રહ્યા ન હાય! આવી અત્યંત ભાવવાહિની—અંતરવેદનને અતિ ઉશ્વપણ વ્યક્ત કરતી, શુદ્ધાત્મા પ્રત્યે અનહદ પ્રેમથી ઊભરાતી—દૃદયસ્પરી જે જેરદાર વાણી સુપાત્ર વાંચકના દૃદયને હલાવી નાખે છે અને તેની વિપરીત રુચિને દ્વીણ કરી શુદ્ધાત્મરુચિને જાગૃત કરે છે. પ્રવચનાના પાને પાને શુદ્ધાત્મમહિમાનું અત્યંત્ત ભક્તિમય વાતાવરણ ગૂંજ રહ્યું છે અને એના શબ્દે શબ્દમાંથી મધુર અનુભવરસ નીતરી રહ્યો છે. એ શુદ્ધાત્મભક્તિરસથી અને અનુભવરસથી મુમુસુનું દૃદય ભિંજાઇ જાય છે, તેને શુદ્ધાત્માની લય લાગે છે, શુદ્ધાત્મ સ્વિય સર્વ ભાવા તેને તૃચ્છ ભાસે છે અને પુરુષાર્થ 'ઊપડું, ઊપડું' થઈ રહે છે. આવી અપૂર્વ ચમતકારિક શક્તિ પુરતકાર્ફ વાણીમાં કવચિત જ જોવામાં આવે છે.

આ ભાગનાં પ્રવચના બે મહા પવિત્ર આત્માઓએ પરમપૂજ્ય ભગવતી બહેનશી ચંપાબેને તથા પરમપૂજ્ય બહેન શાન્તાબેને ઝીલેલાં છે. પરમપૂજ્ય બહેનનાએ પ્રવચન પ્રત્યેની ભક્તિથી પ્રેરાઈ, આ ગંભીર પ્રવચનાની અતિ સાવધાનીપૂર્વ કે નાંધ કરી અને તેમાંથી અતિશય પરિશ્રમપૂર્વ કે પાકું લખાણ તૈયાર કરી મુમ્રુક્ષુઓ પર મહા ઉપકાર કર્યો છે. આ પ્રવચનાની નાંધમાં કાઈ ન્યાયવિરુદ્ધ ભાવ ન આવી જાય તેની કાળજ રાખવામાં આવી છે.

આ રીતે દિવ્ય તત્ત્વજ્ઞાનનાં ગહન રહસ્યા અમૃતઝરતી વાણીમાં સમજાવી અને સાથે સાથે શુદ્ધાત્મરુચિને જાગૃત કરી, પુરુષાથ ને પડકારી, પ્રત્યક્ષ સત્સમાગમની ઝાંખી કરાવનારાં આ પ્રવચના જૈન સાહિત્યમાં અજોડ છે. પ્રત્યક્ષ સત્પુરુષના વિયાગે વર્તતા મુમુક્ષુઓને અથવા તેમના નિરંતર સંગ દુષ્પ્રાપ્ય હાય એવા મુમુક્ષુઓને આ પ્રવચના અનન્ય આધારભૂત છે. નિરાલ અન પુરુષાથ સમજાવવા અને પ્રેરવે તે જ આ શાસ્ત્રના પ્રધાન ઉદ્દેશ હાવા છતાં તેનું સર્વાં સર્વાકરણ કરવા જતાં આ પ્રવચનામાં સમસ્ત

#### [ 88 ]

શાસ્ત્રાનાં સર્વ પ્રયાજનભૂત તત્ત્વાનું સ્પષ્ટીકરણ આવી ગયું છે; શ્રુતામૃતના પરમ આહ્લાદજનક મહાસાગર જાણે આ પ્રવચનામાં હિલાળી રહ્યો છે. આ પ્રવચનમાં હજારા પ્રશ્નાના ઉકેલના મહાકાષ છે, શુદ્ધાત્માની રુચિ ઉત્પન્ન કરી પર પ્રત્યેની રુચિ નષ્ટ કરવાનું પરમ ઔષધ છે, સ્વાનુભૂતિના સુગમ પંચ છે અને ભિન્ન ભિન્ન કારિના સર્વ આત્માર્થીઓને અત્યંત ઉપકારક છે. પરમપૂજ્ય ગુરુદ્દેવે આ અમૃતસાગર સમા પ્રવચનાની ભેટ કરી ભારતવર્ષના મુમુક્ષુઓને ન્યાલ કર્યા છે.

સ્વરૂપસુધાને પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છતા જીવાએ આ પરમપવિત્ર પ્રવચનાનું વારંવાર મનન કરવા રાગ્ય છે. સંસારવિષવૃક્ષને છે દ્વાનું તે અમાઘ શસ્ત્ર છે. ડાળે-પાંખઉ વળગ્યા વિના તે મૂળ પર જ ઘા કરે છે. આ અલ્પાયુષી મનુષ્યભવમાં જીવનું પ્રથમમાં પ્રથમ કાંઈ કર્ત વ્ય હાય તા તે શુદ્ધાત્માનું અહુમાન, પ્રતીતિ અને અનુભવ છે. તે અહુમાનાદિ કરાવવામાં આ પ્રવચના પરમ નિમિત્તભૂત છે. સુમુક્ષુઓ અતિશય ઉલ્લાસ-પૂર્વક તેના અભ્યાસ કરી, ઉત્ર પુરુષાર્થથી તેમાં કહેલાં ભાવાને સંપૂર્ણ રીતે દૃદયમાં ઊતારી, શુદ્ધાત્માની રુચિ, પ્રતીતિ તથા અનુભવ કરી, શાધ્યત પરમાનં દને પામા.

વૈશાખ વદ ૮ વિ. સં, ૨૦૦૩ રામજી માણેકચંદ દેાશી —પ્રમુખ, શ્રી દિગંભર જૈન સ્વાધ્યાયમંદિર દ્રસ્ટ, સાેનગદ



#### [ 99 ]

## \* પ્રકાશકીય નિવેદન \*

શ્રુતાવતાર અધ્યાત્મમૂર્તિ વીતરાગયાગીન્દ્ર પરમપૂજ્ય શ્રીમદ્ભગવત્કું દકું દાચાર્ય દેવ પ્રણીત શ્રં થાધિરાજ શ્રી સમયસારનાં અનુભવમૂલક પરમ ગંભીર રહસ્યાને આત્મસાત્ કરી તથા સમયસાર પર પાતાની અનુભવરસભરી અમૃતવાણી દ્વારા ઓગણીસ વાર તલસ્પશી પ્રવચના આપીને પરમાપકારી પૂજ્ય ગુરુદેવ શ્રી કાનજીસ્વામીએ આ શતાબ્દીમાં ખરેખર એક આશ્ચર્યકારી અધ્યાત્મયુગ પ્રવર્તાવીને મુમુસુ જવા પર મહાન મહાન ઉપકાર કર્યો છે.

આ પુસ્તકમાં મુદ્રિત પ્રવચના પૂજ્ય ગુરુદ્દેવનાં શ્રી સમયસાર પર છઠ્ઠી વારનાં વ્યાખ્યાનામાંથી સંકલિત કરવામાં આવ્યાં છે. 'શ્રી સમયસારશાસ્ત્ર પર પ્રવચના 'ના આ ગેથા ભાગની પ્રથમ આવૃત્તિ વિ. સં. ૨૦૦૩માં આ દ્રસ્ટ દ્રારા પ્રકાશિત થઈ હતી. ઘણાં વર્ષોથી આ પ્રવચનપુસ્તક અપ્રાપ્ય હોવાથી તથા મુમુક્ષુ સમાજમાંથી તેની માગને લીધે, તેની દ્રિતીય આવૃત્તિ પ્રકાશિત કરતાં અતિ પ્રસન્નતા અનુભવીએ છીએ.

અધ્યાત્મયુગપ્રવર્તક આત્માનુભવી પૂજ્ય સદ્દગ્રસ્ટેવ શ્રી કાનજિસ્વામી અને સ્વાનુભવિભૂષિત અધ્યાત્મમૂર્તિ પૂજ્ય અહેનશ્રી ચંપાએનની પવિત્ર સાધનાસ્થલી અધ્યાત્મ-અતિશયક્ષેત્ર શ્રી સુવર્ષપુરી (સાનગઢ) તીર્થધામમાં પૂર્વવત્ જે અનેકવિધ ધાર્મિક ગતિવિધિ ચાલે છે તેના એક વિશિષ્ટ અંગરૂપ સાહિત્યપ્રકાશનવિભાગ હારા જે આપ્રપાણીત મૂળ શાસ્ત્રા અને પ્રવચનશ્રંથા વગેરે પ્રકાશિત કરવામાં આવે છે તે પૈકીના આ પુન:પ્રકાશન હારા મુમુક્ષુ સમાજ જરૂર લાભાન્વિત થશે.

આ પ્રવચનથાં થતું સું દર મુદ્રણ કરી આપવા ખદલ 'શ્રી કહાન મુદ્રણાલય'ના માલિક શ્રી જ્ઞાનચંદ્ર જૈનના આભાર માનીએ છીએ.

સ્વાનુભવપ્રધાન અધ્યાત્મતત્ત્વભરપૂર આ પવિત્ર પ્રવચનશ્ર'થના આત્માર્થના લક્ષે સદુપયાગ કરીને મુમુક્ષુ જીવા જ્ઞાનવૈરાગ્યભીની ભગવતી સાધના પ્રાપ્ત કરા ! — એ જ પ્રકાશનના શુભાવસરે મ'ગળ ભાવના.

પ્રકાશનસમિતિ શ્રાવણ વદ ૨, વિ. સં. ૨૦૪૬ શ્રી દિ૦ જૈન સ્વાધ્યાયમંદિ૨ દ્રસ્ટ, (બહેનશ્રા ચંપાબેન — ૭૭મા જન્મજયંતા) સોનગઢ-૩૬૪ ૨૫૦

# અધ્યાત્મયાેગી શ્રી કાનજીસ્વામીને સંક્ષિપ્ત પરિચય

- OCI DICION

પરમપૂજ્ય અધ્યાતમયાગી શ્રી કાનજીસ્વામીના શુભ જન્મ વિ. સં. ૧૯૪૬ના વૈશાખ સુદ બીજ ને રવિવારના દિવસે કાઠિયાવાડના ઉમરાળા ગામમાં સ્થાનકવાસી જૈન સંપ્રદાયમાં થયા હતા. તેઓશ્રીનાં માલુશ્રીનું નામ ઉજમળાઈ અને પિતાશ્રીનું નામ માતીચંદભાઈ હતું. જ્ઞાતિએ તેઓ દશા શ્રીમાળી વિણક હતા. બાળવયમાં તેઓશ્રીના વિષે કાઈ જોષીએ કહ્યું હતું કે આ કાઈ મહાપુરુષ થશે. બાળપણથી જ તેઓશ્રીના મુખ પર વૈરાગ્યની સૌમ્યતા અને નેત્રામાં બુદ્ધિ ને વીર્ધનું તેજ દેખાતું. તેઓશ્રીએ ઉમરાળાની જ નિશાળમાં અભ્યાસ કર્યો હતા. જોકે નિશાળમાં તેમ જ જૈનશાળામાં તેઓશ્રી પ્રાય: પ્રથમ નં ખર રાખતા તાપણ નિશાળમાં અપાતા વ્યાવહારિક જ્ઞાનથી તેમના ચિત્તને સંતાપ થતા નહિ અને તેમને ઊંડ ઊંડ એમ રહ્યા કરતું કે 'હું જેની શાધમાં છું તે આ નથી '. કાઈ કાઈ વાર આ દુ:ખ તીવ્રતા ધારણ કરતું; અને એક વાર તા, માતાથી વિખ્રુદા પડેલા બાળકની જેમ, તે બાળ મહાતમાં સત્ના વિયાગે ખૂબ રહ્યા હતા.

નાની વયમાં જ માતાપિતા કાળધર્મ પામવાથી તેઓશ્રી આજિવકા અર્થ તેમના માટા ભાઈ ખુશાલભાઈ સાથે પાલેજમાં ચાલુ દુકાનમાં જોડાયા. ધીમે ધીમે દુકાન સારી જમી. વેપારમાં તેમનું વર્તન પ્રામાણિક હતું. એક વાર (લગભગ ૧૬ વર્ષની વયે) તેમને કાઈ કારણે વડાદરાની કાર્દમાં જવું પડ્યું હતું. ત્યાં તેઓશ્રીએ અમલદાર સમક્ષ સત્ય હકીકત સ્પષ્ટતાથી જણાવી દીધી હતી. તેમના મુખ પર તરવરતી નિખાલસતા, નિર્દાયતા ને નીડરતાની અમલદાર પર છાપ પડી અને તેમણે કહેલી સર્વ હકીકત ખરી છે એમ વિધાસ આવવાથી બીજા આધાર વિના તે સર્વ હકીકત સંપૂર્ણ પણ માન્ય રાખી.

પાલેજમાં તેઓશ્રી કાેઇ કાેઇ વખત નાટક જાેવા જતા; પરંતુ અતિશય આશ્ચર્યની વાત તાે એ છે કે નાટકમાંથી શૃંગારિક અસર થવાને બદલે કાેઇ વૈરાગ્યપ્રેરક દશ્યની ઊંડી અસર તે મહાત્માને થતી અને તે કેટલાય દિવસ સુધી રહેતી. કાેઇ કાેઇ વખત

#### [88]

તા નાટક જોઇને આવ્યા પછી આખી રાત વૈરાગ્યની ધૂન રહેતા. એક વાર નાટક જોયા પછી 'શિવરમણી રમનાર હં, હં હી દેવના દેવ 'એ લીટીથી શરૂ થહું કાવ્ય તેમણે ખનાવ્યું હહું. સાંસારિક રસનાં પ્રથળ નિમિત્તોને પણ મહાન આત્માઓ વૈરાગનાં નિમિત્ત ખનાવે છે!

આ રીતે પાલેજની દુકાનમાં વેપારનું કામકાજ કરતાં છતાં તે મહાત્માનું મન વેપારમય કે સંસારમય થયું નહોતું. તેમના અંતર્વ્યાપાર તા જાદા જ હતા. તેમના અંતરના સ્વાભાવિક ઝાક હ'મેશાં ધર્મ અને સત્યની શાધ પ્રતિ જ રહેતા. ઉપાશ્રયે કાઈ સાધુ આવે કે તેઓ તે સાધુની સેવા તેમ જ તેમની સાથે ધાર્મિક વાર્તાલાપ માટે દાડી જતા અને વણા સમય ઉપાશ્રયે ગાળતા. ધાર્મિક અભ્યાસ પણ ચાલ હતા. તેમનું ધાર્મિક જીવન અને સરળ અંત:કરણ જોઈને તેમના સંખંધીઓ તેમતે 'ભગત' કહેતા. તેમણે તેમના માટા ભાઈ ખુશાલભાઈને સ્પષ્ટ જણાવી દીધું હતું કે 'મારું વેવિશાળ કરવાનું નથી; મારા ભાવ દીક્ષા લેવાના છે ', ખુશાલભાઈએ તેમને વહાં સમજાવ્યા કે—' ભાઈ, તું ન પરણે તા ભલે તારી ઇચ્છા, પરંતુ તું દીક્ષા તે લે. તારે દકાને ન ખેસવું હોય તા ભલે હું આખા દિવસ ધાર્મિક વાંચનમાં ને સાધુઓના સંગમાં ગાળ, પણ દીક્ષાની વાત ન કર '. આમ ઘણું સમજાવવા છતાં તે મહાત્માના વૈરાગી ચિત્તને સંસારમાં રહેવાનું પસંદ પડ્યું નહિ. દીક્ષા લીધાં પહેલાં તેઓશ્રી કેટલાય મહિનાઓ સુધી આત્માર્થી ગુરુની શાધ માટે કાઢિયાવાડ, ગુજરાત ને મારવાડમાં અનેક ગામા ફર્યા, ઘણા સાધુઓને મળ્યા પણ કયાંય મન ઠયું નહિ. ખરી વાત તાે એ હતી કે પુર્વ ભવની અધૂરી મૂકેલી સાધનાએ અવતરેલા તે મહાત્મા પાતે જ ગુરુ થવાને યાગ્ય હતા. આખરે બાહાદ સંપ્રદાયના હીરાચંદછ મહારાજના હાથે દીક્ષા લેવાનું નક્કી થયું અને સં. ૧૯૭૦ના માગશર સુદ ૯ ને રવિવારને દિવસે ઉમરાળામાં માટી ધામધુમથી દીક્ષા-મહાત્મવ થયા.

દીક્ષા લઈ ને ઉરત જ મહારાજશ્રીએ શ્વેતાંબર શાસ્ત્રાના સખત અભ્યાસ કરવા માંડ્યો; તે એટલે સુધી કે આહારાદિ શારીરિક આવશ્યકતાઓમાં વખત જતા તે પગુ તેમને ખટકતા. લગભગ આખા દિવસ ઉપાશ્રયના કાઈ એકાંત ભાગમાં અભ્યાસ કરતા તેઓ જેવામાં આવતા. ચારેક વર્ષમાં લગભગ બધાં શ્વેતાંબર શાસ્ત્રા તેઓ વિચાર પૂર્વક વાંચી ગયા. તેઓ સંપ્રદાયની રીત પ્રમાણે ચારિત્ર પણ કડક પાળતા. થાડા જ વખતમાં તેમની આત્માર્થિતાની, જ્ઞાનપિપાસાની અને ઉચ ચારિત્રની સુવાસ કાઠિયાવાડમાં ફેલાઈ. તેમના ગુરુની મહારાજશ્રી પર બહુ કૃપા હતી. મહારાજશ્રી પ્રથમથી જ તીલ પુરુષાથી હતા. કેટલીક વખત તેમને કાઈ ભવિતવ્યતા પ્રત્યે વલણવાળી વ્યક્તિ તરફથી

#### [ 24 ]

એવું સાંભળવાના પ્રસંગ અનતા કે 'ગમે તેવું આકરું ચારિત્ર પાળીએ પણ કેવળી ભગવાને જો અનંત ભવ દીઠા હશે ના તેમાંથી એક પણ ભવ ઘટવાના નથી '. મહારાજશ્રી આવાં પુરુષાર્થ હીનતાના મિથ્યા વચના સાંખી શકતા નહિ અને બાલી ઊઠતા કે 'જે પુરુષાર્થી છે તેના અનંત ભવા કેવળી ભગવાને દીઠા જ નથી. જેને પુરુષાર્થ ભાસ્યા છે તેને અનંત ભવ હાય જ નહિ. પુરુષાર્થી'ને ભવસ્થિતિ આદિ કાંઈ નડત નથી, તેને પાંચે સમવાય આવી મળ્યાં છે '. પુરુષાર્થ, પુરુષાર્થ ને પુરુષાર્થ' એ મહારાજશ્રીના જવનમંત્ર છે.

દીક્ષાનાં વર્ષો દરમ્યાન મહારાજશ્રીએ શ્વેતાંખર શાસ્ત્રોના ખૂબ મનનપૂર્વક અભ્યાસ કર્યો. ભગવતી સૂત્ર તેઓશ્રીએ ૧૭ વાર વાંચ્યું છે. દરેક કાર્ય કરતાં તેમનું લક્ષ્ય સત્યના શાધન પ્રતિ જ રહેતું.

સં. ૧૯૭૮માં શ્રી વીરશાસનના ઉદ્ધારના, અનેક મુમુસુઓના મહાન પુર્ણ્યોદયને સ્ચવતો એક પવિત્ર પ્રસંગ અની ગયા. વિધિની કાઈ ધન્ય પળે શ્રીમદ્ભગવત્કં દકું દાચાર્ય- વિરચિત શ્રી સમયસાર નામના મહાન શ્રંથ મહારાજશ્રીના હસ્તકમળમાં આવ્યા. સમયસાર વાંચતાં જ તેમના હર્ષના પાર ન રહ્યો. જેની શાધમાં તેઓ હતા તે તેમને મળી ગયું. શ્રી સમયસારજમાં અમૃતનાં સરાવર છલકાતાં મહારાજશ્રીના અંતરનયને જોયાં. એક પછી એક ગાથા વાંચતાં મહારાજશ્રીએ ધુંદડા ભરી ભરીને તે અમૃત પીધું. શ્રંથાધિરાજ સમયસારજએ મહારાજશ્રી પર અપૂર્વ, અલોકિક, અનુપમ ઉપકાર કર્યા અને તેમના આત્માનં દના પાર ન રહ્યો. મહારાજશ્રીના અંતર્જવનમાં પરમ પવિત્ર પરિવર્તન થયું. ભૂલી પડેલી પરિગ્રતિએ નિજ ઘર દેખ્યું. ઉપયાગ ઝરણાનાં વહેણ અમૃતમય થયાં. જિને ધરદેવના સુન દન ગુરુદેવની જ્ઞાનકળા હવે અપૂર્વ રીતે ખીલવા લાગી.

સં. ૧૯૯૧ સુધી મહારાજશ્રીએ સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં રહી બાઢાદ, વઢવાણ, અમરેલી, પારભંદર, જામનગર, રાજકાઢ વગેરે ગામામાં ચાલમાંસ કર્યાં અને રાપ કાળમાં સેંકડા નાનાંમાઢાં ગામાને પાવન કર્યાં. કાઢિયાવાડના હજારા માણસાને મહારાજશ્રીના ઉપદેશ પ્રત્યે બહુમાન પ્રગઢયું. અંતરાત્મધર્મના ઉદ્યોત ઘણા થયા. જે ગામમાં મહારાજશ્રીનું ચાલમાંસ હાય ત્યાં બહારગામનાં હજારા ભાઈ-બહેના દર્શનાર્થ જતાં અને તેમની અમૃતવાણીના લાભ લેતાં. મહારાજશ્રી શ્વેતાંબર સંપ્રદાયમાં રહ્યા હાવાથી વ્યાખ્યાનમાં મુખ્યત્વે શ્વેતાંબર શાસ્ત્રા વાંચતા. (જોકે છેલ્લા વર્ષોમાં સમયસારાદિ પણ સભા વચ્ચે વાંચતા હતા.) પરંતુ તે શાસ્ત્રામાંથી, પાતાનું દૃદય અપૂર્વ હોવાથી. અન્ય વ્ય ખ્યાતાઓ કરતાં જીદી જ જાતના અપૂર્વ સિદ્ધાંતા તારવતા. વિવાદનાં સ્થળાને

#### [ 25 ]

છેડતા જ નહિ. ગમે તે અધિકાર તેઓશ્રી વાંચે પણ તેમાં કહેલી હકીકતાને અંતરના ભાવા સાથે મી'હવીને તેમાંથી એવા અલૌકિક આધ્યાત્મિક ન્યાયા કાઢતા કે જે કયાંય સાંભળવા ન મળ્યા હોય. 'જે ભાવે તીર્થ' કરનામકર્મ ખ'ધાય તે ભાવ પણ હેય છે......શરીરમાં રામે રામે તીવ્ર રાગ થવા તે દુ:ખ જ નથી, દુ:ખનું સ્વરૂપ જીદું છે......વ્યાખ્યાન સાંભળી ઘણા છવા બૂઝે તા મને ઘણા લાભ થાય એમ માનનાર વ્યાખ્યાતા મિથ્યાદષ્ટિ છે ......આ દઃખમાં સમતા નહિ રાખું તો કર્મ બંધારો—એવા ભાવે સમતા રાખવી તે પણ માક્ષમાર્ગ નથી...પાંચ મહાવ્રત પણ માત્ર પુષ્યળ ધનાં કારણ છે. ' આવા હજારા અપૂર્વ ન્યાયા મહારાજશ્રી વ્યાખ્યાનમાં અત્યંત સ્પષ્ટ રીતે લાકાને સમજાવતા. દરેક વ્યાપ્યાનમાં મહારાજશ્રી સમ્યગ્દર્શન પર અત્યંત અત્યંત ભાર મકતા. તેઓશ્રી અનેક વાર કહેતા કે-' શરીરનાં ચામડાં ઉતરડીને ખાર છાંડનાર ઉપર પણ ક્રાધ ન કર્યો—એવાં વ્યવહાર ચારિત્રા આ જવે અનંત વાર પાળ્યાં છે. પણ સમ્યગ્દર્શન એક વાર પણ પ્રાપ્ત કર્યું નથી. લાખા જીવાની હિંસાના પાપ કરતાં મિથ્યાદર્શ નનું પાપ અન તગર્જું છે...સમક્તિ સહેલું નથી. લાખા કરાેડામાં કાેઇક વિરલ જીવને જ તે હોય છે. સમકિતી જીવ પાતાના નિર્ણય પાતે જ કરી શકે છે. સમકિતી આખા શ્રદ્ધાંડના ભાવાને પી ગયા હોય છે. આજકાલ તા સૌ પાતપાતાના ઘરતું સમક્રિત માની બેઠા છે. સમકિતીને તા માક્ષના અનંત સુખની વાનગી પ્રાપ્ત થઈ હોવ છે. સમકિતીનું તે સુખ, માેક્ષના સુખના અનંતમા ભાગે હોવા છતાં, અનંત છે . અનેક રીતે, અનેક દ્લીલાથી, અનેક પ્રમાણાથી, અનેક દ્રષ્ટાંતાથી સમક્તિનું અદભાત માહાત્મ્ય તેઓશ્રી લાકાને કસાવતા. મહારાજશ્રીની જૈનધર્મ પરની અનન્ય શ્રદ્ધા. આપ્યું જગત ન માને તાપણ પાતાની માન્યતામાં પાતે એકલા ડકી રહેવાની तेमनी અજબ દહતા અને અનુભવના જેરપૂર્વક નીકળતી તેમની ન્યાયભરેલી વાણી ભલભલા નાસ્તિકાને વિચારમાં નાખી દેતી અને કેટલાકને આસ્તિક અનાવી દેતી. એ કેસરીસિંહના સિંહનાદ પાત્ર જીવાના હૃદયના ઊંડાણને સ્પશી તેમના આત્મિક વીર્યને ઉછાળતા. સત્યના જોરે આખા જગતના અભિપ્રાયા સામે ઝુઝતા એ અધ્યાત્મયાગીની ગર્જના જેમણે સાંભળી હશે તેમના કાનમાં હજી તેના રણકાર ગુંજતા હશે.

આવી અદ્દસ્ત પ્રભાવશાળી અને કલ્યાણકારિણી વાણી અનેક જીવાને આકર્ષે એ સ્વાભાવિક છે. સાધારે રીતે ઉપાશ્રયમાં કામધંધાથી નિવૃત્ત થયેલા વૃદ્ધ માણસા મુખ્યત્વે આવે છે, પરંતુ કાનજી મહારાજ જ્યાં પધારે ત્યાં તા યુવાના, કેળવાયેલા માસુસા, વકીલા, દાક્તરા, શાસ્ત્રના અભ્યાસીઓ વગેરેથી ઉપાશ્રય ઉભરાઇ જતા. માયાં

#### [ 29 ]

ગામામાં મહારાજશ્રીનું વ્યાખ્યાન પ્રાય: ઉપાશ્રયમાં નહિ પણ કાઈ વિશાળ જગ્યામાં રાખવું પડતું. દિવસે દિવસે તેમની ખ્યાતિ વધતી જ ગઈ. વ્યાખ્યાનમાં હજારો માણસો આવતાં. આસપાસનાં ગામામાંથી પણ માણસા આવતાં. આગળ જગ્યા મળે એ હેતુથી સે કડા લાકા કલાક ન દેહદે હકલાક વહેલા આવીને ખેસી જતા. કાઈક જિજ્ઞાસુઓ વ્યાખ્યાનાની દું કી નોંધ કથી લતા. જે ગામમાં મહારાજશ્રી પધારે તે ગામમાં શ્રાવકાના ઘરે ઘરે ધર્મની ચર્ચા ચાલતી અને સર્વત્ર ધર્મનું જ વાતાવરણ જામી રહેતું. શેરી મામાં શ્રાવકાના કરાવે કાનાં ટાળાં ધર્મની વાતા કરતાં નજરે પડતાં. સવાર, બપાર ને સાંજ ઉપાશ્રયના રસ્તે જનસમુદ્દાયની ભારે અવરજવર રહ્યા કરતી. ઉપાશ્રયમાં લગભગ આખા દિવસ તત્ત્વજ્ઞાનચર્ચાની શીતળ લહરીઓ છૂટતી. કેટલાક મુખ્રુસુઓનું તા વેપારધંધામાં ચિત્ત ચાંટતું નહિ ને મહારાજશ્રીની શીતળ છાંયમાં ઘણાખરા વખત ગાળતા. એ શીતે ગામા-ગામ અનેક સુપાત્ર જીવાના હૃદયમાં મહારાજશ્રીએ સત્ની રચિનાં ખીજ રાપ્યાં. મહારાજશ્રીના વિધાગમાં પણ તે મુમ્રુસુઓ મહારાજશ્રીના બાધ વિચારતા, ભવભ્રમણ કેમ ૮ળે, સમ્યક્ત્વ કેમ પ્રાપ્ત થાય તેની ઝંખના કરતા, કાઈ વાર ભેગા મળીને તત્ત્વચર્ચા કરતા, મહારાજશ્રીએ કહેલાં પુસ્તકો વાંચતા વિચારતા.

સ્થાનકવાસી સાધુઓમાં મહારાજશ્રીનું સ્થાન અજોડ હતું. 'કાનજ મહારાજ શું કહે છે '—એ જાણવા સાધુ-સાધ્વીએ ઉત્સુક રહેતાં. કેટલાક સાધુ સાધ્વીએ મહારાજ-શ્રીનાં વ્યાખ્યાનની નાંધ મુમુક્ષુ ભાઈ બેના પાસેથી મેળવી વાંચી લેતાં.

મહારાજશ્રીએ ઘણાં વર્ષો સુધી સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં રહી આત્મધર્મના ખૂબ પ્રચાર કર્યો અને સાધ તથા શ્રાવકાને વિચારતા કરી મૂકયા.

મહારાજશ્રી સં. ૧૯૯૧ સુધી સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં રહ્યા, પરંતુ અંતરંગ આતમામાં વાસ્તિવિક વસ્તુસ્વભાવ અને વાસ્તિવિક નિશ્ન શ્રમાર્ગ ઘણા વખતથી સત્ય લાગતો હોવાથી તેઓશ્રીએ યોગ્ય સમયે કાં ક્યાવાડના સોનગઢ નામના નાના ગામમાં ત્યાંના એક ગૃહસ્થના ખાલી મકાનમાં સં. ૧૯૯૧ના ચૈત્ર સુદ ૧૩ ને મંગળવારને દિને 'પરિવર્તન' કર્યું —સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયનું ચિદ્ધ જે મૃહપતિ તેના ત્યાગ કર્યો. સંપ્રદાય ત્યાગનારાઓને કેવી કેવી અનેક મહાવિપત્તિઓ પડે છે, ભાળ જવા તરફથી અજ્ઞાનને લીધે તેમના પર કેવી અઘિત નિંદાની ઝડીઓ વરસે છે, તેના તેમને સંપૂર્ણ પ્યાલ હતા પણ તે નીડર ને નિસ્પૃહ મહાત્માએ તેની કાંઇ પરવા કરી નહિ. સંપ્રદાયના હજારા શ્રાવકાના હૃદયમાં મહારાજશ્રી અશ્વસ્થાને બિરાજતા હતા તેથી ઘણા શ્રાવકાએ મહારાજશ્રીને પરિવર્તન નહિ કરવા અનેક પ્રકારે પ્રેમભાવે વિનવ્યા હતા. પરંતુ જેના રામે રામમાં વીતરાગપ્રશીત યથાર્થ સન્માર્ગ પ્રત્યે ભક્તિ ઊછળતી હતી તે મહાત્મા એ સ. પ્ર. ૩

#### [ 96 ]

પ્રેમભરી વિનવણીની અસર હૃદયમાં ઝીલી રાગમાં તણાઈ, સત્ને કેમ ગૌણ થવા દે? સત્ પ્રત્યેની પરમ ભક્તિમાં સર્ગ પ્રકારની પ્રતિકૂળતાના ભય ને અનુકૂળતાના રાગ અત્યંત ગૌણ થઈ ગયા. જગતથી તદ્દન નિરપેક્ષપણ, હજારાની માનવમેદનીમાં ગર્જતા સિંહ સત્ને ખાતર સાનગઢના એકાંત સ્થળમાં જઈ ને બેઠા.

મહારાજશ્રીએ જેમાં પરિવર્તન કર્યું તે મકાન વસતિથી અલગ હોવાથી ખહુ શાંત હતું. દૂરથી આવતા માણસના પગરત્ર કચાંયથી સંભળાતા. થાડા મહિનાઓ સુધી આવા નિર્જન સ્થળમાં માત્ર (મહારાજશ્રીના પરમ ભત્ર) જીવણલાલજી મહારાજ સાથે અને કાઈ દર્શનાર્થે આવેલા બે ચાર મુમુક્ષુઓ સાથે સ્વાધ્યાય, જ્ઞાન-ધ્યાન વગેરેમાં લીન થયેલા મહારાજશ્રીને જોતાં હજારાની માનવમેદની સ્મૃતિગાચર થતી અને તે જાહાજલાલીને સર્પક ચુકવત્ છાડનાર મહાત્માની સિંહવૃત્તિ, નિરીહતા અને નિર્માનતા આગળ દ્રદય નમી પડ્યું.

જે સ્થાનકવાસી સંપ્રદાય કાન જસ્વા પીના નામથી ગૌરવ લેતા તે સંપ્રદાયમાં મહારાજશ્રીના 'પરિવર્તન 'થી ભારે ખળભળાટ થાય એ સ્વાભાવિક છે. પરંતુ મહારાજશ્રી ૧૯૯૧ની સાલ સુધીમાં કાં કિયાવાડમાં લગભગ દરેક સ્થાનકવાસીના હૃદયમાં પેસી ગયા હતા. મહારાજશ્રી પાછળ કાઠિયાવાડ ઘેલું બન્યું હતું. તેથી 'મહારાજશ્રીએ જે કર્યું. હશે તે સમજને જ કર્યું. હશે ' એમ વિચારીને ધીમે ધીમે ઘણા લાકો ત્રદસ્થ થઈ ગયા. કેટલાક લોકા સાનગઢમાં શું ચાલે છે તે જોવા આવતા, પણ મહારાજશ્રીનું પરમ પવિત્ર જીવન અને અપૂર્વ ઉપદેશ સાંભળી તેઓ ડરી જતા, ત્રટેલા ભક્તિના પ્રવાહ ફરીને વહેવા લાગતા. કાઈ કાઈ પશ્ચાત્તાપ કરતા કે 'મહારાજ! આપના વિષે તદ્દન કહિપત વાતા સાંભળી અમે આપની ઘણી આશાતના કરી છે, ઘણાં કર્મ બાંધ્યાં છે. અમને ક્ષમા આપજો '. આ રીતે જેમ જેમ મહારાજશ્રીના પવિત્ર ઉજ્જવળ જીવન તેમ જ આધ્યાત્મિક ઉપદેશ વિષે લાકામાં વાત ફેલાતી ગઈ, તેમ તેમ વધારે ને વધારે લાેકાેને મહારાજશ્રી પ્રત્યે મધ્યસ્થતા થતી ગઈ અને ઘણાને સાંપ્રદાયિક માહને કારણે દ્રયાર્ધ ગયેલી ભક્તિ પુન: પ્રગઢતી ગઈ. મુમુક્ષુ અને ખુદ્ધિશાળી વર્ગની તા મહારાજશ્રી પ્રત્યે પહેલાંના જેરી જ પરમ ભક્તિ રહી હતી. અનેક મુમુક્ષુઓના જીવનાધાર કાનજસ્વામી સાનગઢમાં જઈને રહ્યા, તા મુમુક્ષુઓનાં ચિત્ત સાનગઢ તરફ ખેંચાયાં. ધીમે ધીમે મુમુસુએાનાં પૂર સાનાઢ તરફ વહેવા લાગ્યાં. સાંપ્રદાયિક માહ અત્યંત દુર્નિવાર હોવા છતાં, સત્ના અધી જિવાની સંખ્યા ત્રણે કાળે અત્યાંત અલ્પ હોાવા છતાં, સાંપ્રદાયિક માહ તેમ જ લૌકિક ભયને છાડીને સાનગઢ તરફ વહેતાં સત્સંગાથી જનાનાં પૂર દિન-પ્રતિદિન વેગપૂર્વક વધતાં જ જાય છે.

#### [ 86 ]

પારવર્તન કર્યા પછી પૂ. મહારાજશ્રીના મુખ્ય નિવાસ સાનગઢમાં જ છે. મહારાજશ્રીની હાજરીને લીધે સાનગઢ એક તીથે ધામ જેવું અની ગયું છે. અહારગામથી મુમુક્ષુ ભાઈ—એના મહારાજશ્રીના ઉપદેશના લાભ લેવા સાનગઢ આવે છે. દૂર દેશાથી ઘણા દિગં ખર જૈના, પંડિતા, બ્રહ્મચારીઓ વગેરે પણ આવે છે. અહારગામના માણસાને જમવા તથા ઊતરવા માટે ત્યાં એક જૈનઅતિથિગૃહ છે. કેટલાક ભાઈએા તથા એના ત્યાં ઘર કરીને કાયમ રહ્યાં છે. કેટલાક સત્સંગાથી એ થાડા મહિનાઓ માટે પણ ત્યાં ઘર કરીને અવારનવાર રહે છે. બહારગામના મુમુક્ષુઓનાં \*હાલમાં ત્યાં ચાળીસેક ઘર છે.

પૂ. મહારાજશ્રીએ જે મકાનમાં પરિવર્તન કર્યું તે મકાન નાનું હતું, તેથી જ્યારે ઘણાં માણસા થઈ જતાં ત્યારે વ્યાખ્યાન વાંચવાની અગવડ પડતી. પર્યું પણમાં તા બીજે સ્થળે વ્યાખ્યાન વાંચવા જવું પડતું. આ રીતે ચકાનમાં માણસાના સમાસ નહિ થતા હાવાથી ભક્તોએ સં. ૧૯૯૪માં એક મકાન ભંધાવ્યું અને તેનું નામ 'શ્રી જૈન સ્વાધ્યાયમ' દિર' રાખ્યું. મહારાજશ્રી હાલમાં ત્યાં રહે છે. તેમની સાથે જીવણ-લાલજી મહારાજ ઉપરાંત બીજા બે ભક્તિવંત સાધુઓ સત્સંગાર્થ રહ્યા છે. ત્યાં લગભગ આખા દિવસ સ્વાધ્યાય જ ચાલ્યા કરે છે. સવારે તથા બપારે ધર્મા પદેશ અપાય છે. ખપારના ધર્મા પહે ભક્તિ થાય છે. રાત્રે ધર્મચર્ચા ચાલે છે. ધર્મા પદેશમાં તથા તે સિવાયના વાંચનમાં ત્યાં ભગવાન કું દકું દાચાર્યનાં શાસ્ત્રો. તત્ત્વાર્થસાર, ગામ્મરસાર, પરંખાં ડાગમ, પાંચાધ્યાચી, પદ્મન દિપાં ચિવાયના સાસ્ત્રો. તત્ત્વાર્થસાર, ગામ્મરસાર, ધર્મા રાત્રો, પદ્મન દિપાં ચિવાયનાર સુમુક્ષના આખા દિવસ ધાર્મિક આનંદમાં પસાર થઈ જાય છે.

પરમપૂજ્ય અધ્યાત્મયાંગી ગુરુદ્દેવને સમયસારજ પ્રત્યે અતિશય ભક્તિ છે તેથી જે દિવસે સ્વાધ્યાયમંદિરનું ઉદ્દ્રદ્યાદન થયું તે જ દિવસે એટલે સં. ૧૯૯૪ના વૈશાખ વદ ૮ ને રવિવારના રાજ સ્વાધ્યાયમંદિરમાં શ્રી સમયસારજની પ્રતિષ્ટા કરવામાં આવી છે. શ્રી સમયસારજપ્રતિષ્ઠાના મહાત્સવ પર બહારગામથી લગભગ ૭૦૦ માણસા આવ્યાં હતાં. મહારાજશ્રી સમયસારજને ઉત્તમાત્તમ શાસ્ત્ર ગણે છે. સમયસારજની વાત કરતાં પણ તેમને અતિ ઉદ્દાસ આવી જય છે. સમયસારની પ્રત્યેક ગાથા માક્ષ આપે એવી છે એમ તેઓશ્રી કહે છે. ભગવાન કંદકંદાચાર્યનાં બધાં શાસ્ત્રા પર તેમને અત્યંત પ્રેમ છે. 'ભગવાન કંદકંદાચાર્ય દેવના અમારા પર ઘણા ઉપકાર છે, અમે તેમના દાસાનુદાસ છીએ ' એમ તેઓશ્રી ઘણી વાર ભક્તિભીના અંતરથી કહે છે. શ્રીમદ્ભગવત્ક દકંદાચાર્ય

<sup>\*</sup> હાલમાં હવે તાે આશરે ૪૦૦ જેટલાં ધર થઈ ગયા છે.

#### [ 90 ]

મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સર્વજ્ઞવીતરાગ શ્રી સીમ'ધરભગવાનના સમવસરણમાં ગયા હતા અને ત્યાં તેઓ શ્રી આઠ દિવસ રહ્યા હતા એ વિષે મહારાજશ્રીને અષ્યુમાત્ર શંકા નથી. તેઓ શ્રી ઘણી વાર પાકાર કરીને કહે છે: 'કલ્પના કરશા નહિ, ના કહેશા નહિ, એ વાત એમ જ છે; માના તેાપણ એમ જ છે, ન માના તેાપણ એમ જ છે, યથાતથ્ય વાત છે, અક્ષરશ: સત્ય છે, પ્રમાણસિદ્ધ છે'. શ્રી સીમ'ધરપ્રભુ પ્રત્યે ગુરુદ્દેવને અપાર ભક્તિ છે. કાઈ કાઈ વખત સીમ'ધરનાથના વિરહે પરમ ભક્તિવ'ત ગુરુદ્દેવનાં નેત્રામાંથી અશ્રુની ધારા વહે છે.

વીતરાગના પરમ ભક્ત ગુરુદ્દેવ કહે છે કે—' જૈન ધર્મ એ કાઇ વાડા નથી. એ તા વિશ્વધર્મ છે. જૈન ધર્મના મેળ અન્ય કાઈ ધર્મ સાથે છે જ નહિ. જૈન ધર્મના ને અન્ય ધર્મીના સમન્વય કરવાના પ્રયત્ન રેશમના ને કંતાનના સમન્વય કરવાના પ્રયત્ન જેવા વૃથા છે. ' દિગ' અર જૈન તે જ વાસ્તિવિક જૈન ધર્મ છે અને આંતરિક તેમ જ ખાહ્ય દિગ અરતા વિના કાઈ જવ માક્ષ પામી શકે નહિ એમ તેમની દઢ માન્યતા છે. તેઓશ્રીની મારફત સમયસાર, પ્રવચનસાર, પંચાધ્યાયી, માક્ષમાર્ગ પ્રકાશક વગેરે અનેક દિગ'બર પુસ્તકોના વણા વણા પ્રચાર કાઠિયાવાડમાં થઈ રહ્યો છે. સાનગઠના પ્રકાશન-ખાતામાંથી ગુજરાતી સમયસારની ૨૦૦૦ નકલા છપાઈને હરત જ ખપી ગઈ. તે સિવાય. સમયસાર ગુઢકાે, સમયસાર હરિગીત, અનુભવપ્રકાશ વગેરે ઘણાં પુસ્તકાે ત્યાં છપાયાં અને કાઠિયાવાડમાં ફેલાયાં. તે ઉપરાંત આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્રની હજારા પ્રતા ત્યાંથી પ્રકાશિત થઈ પ્રચાર પામી છે. ગુજરાત-કાઠિયાવાડના અધ્યાત્મપ્રેમી મુમુક્ષુઓને ગુજરાતી ભાષામાં આધ્યાત્મિક સાહિત્ય સુલભ થયું છે. કાઠિયાવાડમાં હજારા મુમુક્ષુઓ તેના અભ્યાસ કરતા થયા છે. કેટલાંક ગામામાં પાંચ દશ પંદર મુમુક્ષુઓ ભેગા થઈને ગુરુદ્દેવ પાસેથી શ્રહણ કરેલા રહસ્ય અનુસાર સમયસારાદિ ઉત્તમ શાસ્ત્રાનું નિયમિત વાંચન-મનન કરે છે. આ રીતે પરમપૂજ્ય ગુરુદ્દેવની કૃપાથી પરમ પવિત્ર શ્રુતામૃતના ધારિયા કાઢિયાવાડનાં ગામેગામમાં વહેવા લાગ્યા છે. અનેક સુપાત્ર જવા એ જવનાદકતું પાન કરી કતાર્ચ થાય છે.

પરમપૂજ્ય મહારાજશ્રીનું મુખ્ય વજન સમજણ પર છે. 'તમે સમજો; સમજયા વિના અધું નકામું છે;' એમ તેઓ શ્રી વારંવાર કહે છે. 'કાઈ આત્મા—જ્ઞાની કે અજ્ઞાની—એક પરમાણમાત્રને હલાવવાનું સામર્થ્ય ધરાવતા નથી. તા પછી દેહાદિની ક્રિયા આત્માના હાથમાં કયાંથી હાય? જ્ઞાની ને અજ્ઞાનીમાં આકાશ-પાતાળના અંતર જેવડા મહાન તફાવત છે, અને તે એ છે કે અજ્ઞાની પરદ્રવ્યના તથા રાગ-દ્રેષના કર્તા થાય છે અને જ્ઞાની પાતાને શુદ્ધ અનુભવતા થકા તેમના કર્તા થતા નથી. તે કર્ત્ય

#### [ २१ ]

છાડવાના મહા પુરુષાર્થ દરેક જવે કરવાના છે. તે કહે ત્વસુદ્ધિ જ્ઞાન વિના છૂટશે નહિ માટે તમે જ્ઞાન કરા. '—આ તેઓ શ્રીના ઉપદેશના પ્રધાન સૂર છે. જ્યારે કાઈ શ્રાતાઓ કહે કે પ્રભુ! આપ તા મેડ્રિકની ને એમ. એ. ની વાત કરા છા; અમે હજી એકડિયામાં છીએ, અમને એકડિયાની વાત સ'ભળાવા; ' ત્યારે ગુરુદ્દેવ કહે છે; ' આ જૈન ધર્મ ના એકડા જ છે. સમજણ કરવી તે જ શરૂઆત છે. મેડ્રિકની ને એમ. એ.ની એટલે કે નિર્જ 'શદશાની ને વીતરાગતાની વાતા તા આધી છે. આ સમજણ કર્ય જ છૂટકા છે. એક ભવે, બે ભવે, પાંચ ભવે કે અનંત ભવે આ સમજયે જ માલમાર્ગની શરૂઆત થવાની છે'.

પરમપૂજ્ય મહારાજશ્રીના જ્ઞાનને સમ્યક્પણાની મહાર તા ઘણા વખતથી પડી હતી. તે સમ્યગ્જ્ઞાન સાનગઢના વિશેષ નિવૃત્તિવાળા સ્થળમાં અદ્ભુત સફમતાને પામ્યું; નવા નવી જ્ઞાનશૈલી સાનગઢમાં ખૂબ ખીલી. અમૃતકળશમાં જેમ અમૃત ધાળાતાં હોય તેમ ગુરુદ્વના પરમ પવિત્ર અમૃતકળશસ્વરૂપ આત્મામાં તીથ<sup>ે.</sup>કરદ્દેવનાં વચનામૃતા ખૂબ ધાળાયાં-ગૂંઠાયાં. એ ઘૂંઠાયેલાં અમૃત કૃપાળુદેવ અનેક મુમુક્ષુએ!ને પીરસે છે ને ન્યાલ કરે છે. સમયસાર, પ્રવચનસાર વગેરે શ્રંથા પર પ્રવચન કરતાં ગુરુદેવના શબ્દે શબ્દે એટલી ગહનતા, સૃક્ષ્મતા અને નવીનતા નીકળે છે કે તે શ્રાેતા-જનાના ઉપયોગને પણ સૂક્ષ્મ ખનાવે છે અને વિદ્વાતાને આશ્વર્ય ચકિત કરે છે. જે અનંત સ્યાન દેમય ચૈતન્યલન દશા પ્રાપ્ત કરીને સર્વજ્ઞ તીર્થ કરદેવે શા લા પ્રરૂપ્યાં, તે પરમ પવિત્ર દશાના સુધાસ્ય દી સ્વાનુભૂતિસ્વરૂપ પવિત્ર અ શ પાતાના આત્મામાં પ્રગઢ કરીને સદ્દગુરુદ્દેવ વિકસિત જ્ઞાનપર્યાય દ્વારા શાસ્ત્રમાં રહેલાં ગહન રહસ્યા ઉકેલી, મુમુક્ષુને સમજાવી અપાર ઉપકાર કરી રહ્યા છે. સે કડા શાસ્ત્રાના અભ્યાસી વિદ્વાના પણ ગુરુદેવની વાણી સાંભળી ઉલ્લાસ આવી જતાં કહે છે; 'ગુરુદેવ! અપૂર્વ આપનાં વચના મૃત છે; તેનું શ્રવણ કરતાં અમને હિંમ જ થતી નથી. આપ ગમે તે વાત સમજાવા તેમાંથી અઅને નવું નવું જ જાણવાનું મળે છે. નવ તત્ત્વનું સ્વરૂપ કે ઉત્પાદ વ્યય-भ्रीव्यतुं स्वरूप, स्याद्वादतुं स्वरूप हे सम्यद्भत्वतुं स्वरूप, निश्चयव्यवहारतुं स्वरूप કે વ્રતનિયમતપતું સ્વરૂપ ઉપાદાન-નિમિત્તતું સ્વરૂપ કે સાધ્ય સાધનતું સ્વરૂપ, દ્રવ્યાનુયાગનું સ્વરૂપ કે ચરણાનુયાગનું સ્વરૂપ, ગુણસ્થાનનું સ્વરૂપ કે ભાધક-સાધક ભાવતું સ્વરૂપ, મુનિદશાનું સ્વરૂપ કે કેવળજ્ઞાનનું સ્વરૂપ—જે જે વિષયનું સ્વરૂપ આપના મુખે અમે સાંભળીએ હીએ તેમાં અમને અપૂર્વ ભાવા દર્ષ્ટિગાચર થાય છે. અમે શાસ્ત્રામાંથી કાઢેલા અર્થા તદ્દન ઠીલા, જડ-યેતનના ભેળસેળવાળા, શુભને શુદ્ધમાં ખતવનારા, સંસારભાવને પાયનારા, વિપરીત અને ન્યાયવિરૂક હતા; આપના અનુભવ-મુદ્રિત અપૂર્વ અર્થા દંકણખાણ જેવા—શુદ્ધ સુવર્ણ જેવા, જડ-ચેતનના ફડચા કરનારા. શુભ ને શુદ્ધના સ્પષ્ટ વિભાગ કરનારા, માક્ષભાવને જ પાષનારા, સમ્યક અને

#### [ २२ ]

ન્યાયયુક્ત છે. આપના શબ્દે શબ્દે વીતરાગદેવનું હૃદય પ્રગઢ થાય છે; અમે વાકચે-વાકચે વીતરાગદેવની વિરાધના કરતા હતા. અમારું એક વાકય પણ સાચું નહોતું. શાસ્ત્રમાં જ્ઞાન નથી, જ્ઞાનપર્યાયમાં જ્ઞાન છે—એ વાતના અમને હવે સાક્ષાત્કાર થાય છે. શાસ્ત્રોએ ગાયેલું જે સદ્દગુરુનું માહાત્મ્ય તે હવે અમને સમજાય છે, શાસ્ત્રોનાં તાળાં ઉદ્યાડવાની ચાવી વીતરાગદેવે સદ્દગુરુને સાંપી છે. સદ્દગુરુના ઉપદેશ પામ્યા વિના શાસ્ત્રોના ઉદેલ થવા અત્યંત અત્યંત કહિન છે'.

પરમકૃપાળ ગુરુદેવનું જ્ઞાન જેવું અગાધ ને ગંભીર છે તેવી જ તેમની વ્યાખ્યાનશૈલી અનદૃતિભરેલી છે. તેઓ બ્રી કહેવાની વાતને એવી સ્પષ્ટતાથી, વિવિધતાથી, અનેક સાદા દાખલાઓ આપીને, શાસ્ત્રીય શબ્દોનો ઓછામાં ઓછા પ્રયાગ કરીને સમજાવે છે કે સામાન્ય મનુષ્યને પણ તે સહેલાઇથી સમજાય છે. અત્યંત ગહન વિષયને પણ અત્યંત સુગમ રીતે પ્રતિપાદિત કરવાની ગુરુદેવમાં વિશિષ્ટ શક્તિ છે. વળી મહારાજશ્રીની વ્યાખ્યાનશૈલી એટલી રસમય છે કે જેમ સર્પ મારેલી પાછળ મુખ્ધ બને છે તેમ શ્રેતાઓ મંત્રસુખ્ધ બની જાય છે; સમય કયાં પસાર થઈ જાય છે તેનું ભાન પણ રહેતું નથી. સપ્ય અને રસમય હોવા ઉપરાંત મહારાજશ્રીનું પ્રવચન શ્રેતાઓમાં અધ્યાત્મનો પ્રેમ ઉત્પન્ન કરે છે. મહારાજશ્રી પ્રવચન કરતાં અધ્યાત્મમાં એવા તન્મય થઈ જાય છે, પરમાત્મદશા પ્રત્યેની એવી ભક્તિ તેમના મુખ પર દેખાય છે કે શ્રેતાઓને તેની અસર થયા વિના રહેતી નથી. અધ્યાત્મની જ્વંત મૃતિ ગુરુદેવના દેહના અણુએ અણુમાંથી જાણે અધ્યાત્મરસ નીતરે છે, એ અધ્યાત્મમૃતિની મુખમુદ્રા, નેત્રો, વાણી, દૃદય બધાં એકતાર થઈ અધ્યાત્મની રેલ છેલ કરે છે અને મુમુક્ષુઓનાં દૃદયા એ અધ્યાત્મરસથી ભિજાઈ જાય છે.

ગુરુદ્વનું વ્યાખ્યાન સાંભળવું એ એક જીવનના લહાવા છે. તેમનું વ્યાખ્યાન સાંભળયા પછી અન્ય વ્યાખ્યાતાઓના વ્યાખ્યાનમાં રસ પડતા નથી. તેમનું વ્યાખ્યાન સાંભળનારને એઠવું તા સ્પષ્ટ લાગ છે કે. 'આ પુરુષ કાઈ જીદી જાતના છે. જગતથી એ કાંઈક જીદું કહે છે, અપૂર્વ કહે છે. એના કથન પાછળ કાઈ અજબ દહતા ને જેર છે. આવું કથાંય સાંભળયું નથી '. મહારાજશ્રીના વ્યાખ્યાનમાંથી અનેક જવા પાત-પાતાની પાત્રતા અનુસાર લાભ મેળવી જાય છે. કેટલાકને સત્ પ્રત્યે રુચિ જાગે છે, કાંઈ કાંઈને સત્સમજગ્રના અંકર ફૂટે છે અને કાંઈ વિરલ જ્વાની તા દશા જ પલટાઈ જય છે.

અહેા! આવું અલૌકિકિ પવિત્ર અંતર્પ રિણમન— કેવળજ્ઞાનના અંશ, અને આવા પ્રભળ પ્રભાવનાઉદય—તીથ° કરત્વના અંશ, એ બેના સુધાગ આ કળિકાળમાં જઇને

#### [ 23 ]

રામાંચ થાય છે. મુમુસુઓનાં મહાપુષ્ય હજુ તપે છે.

અહા! એ પરમ પ્રભાવક અધ્યાતમમૂર્તિની વાણીની તો શી વાત તેનાં દર્શન પણ મહાપુષ્યના થાક ઊછળે ત્યારે પ્રાપ્ત થાય છે. એ અધ્યાતમયાગીની સમીપમાં સંસારનાં આધિ-વ્યાધિ-ઉપાધિ કરકી શકતાં નથી. સંસારતપ્ત પ્રાણીઓ ત્યાં પરમ વિશ્રાંતિ પામે છે અને સંસારનાં દુ:ખા માત્ર કલ્પનાથી જ ઊભાં કરેલાં તેમને ભાસવા માંડે છે. જે વૃત્તિઓ મહા પ્રયત્ને પણ દખાતી નથી તે ગુરુદ્દેવના સાન્નિધ્યમાં વિના પ્રયત્ને શમી જાય છે એ ઘણા ઘણા મુમ્રુક્ષુઓના અનુભવ છે. આત્માનું નિવૃત્તિમય સ્વરૂપ, માક્ષનું મુખ વગેરે ભાવાની જે શ્રદ્ધા અનેક દ્વીલાથી થતી નથી તે ગુરુદ્દેવનાં દર્શનમાત્રથી થઈ જાય છે. ગુરુદ્દેવનાં જ્ઞાન ને ચારિત્ર મુમ્રુક્ષુ પર મહા કલ્યાણકારી અસર કરે છે. ખરેખર કાઠિયાવાડને આંગણે શીતળ છાંયવાળું, વાંછિત ફળ દેનાર દલ્પવૃક્ષ ફળ્યું છે. કાઠિયાવાડનાં મહાભાગ્ય ખીલ્યાં છે.

હવે, સાનગઢમાં પરિવર્તન કર્યા પછીના, મહારાજ ીના જીવનગૃતાંત સાથે સંબંધ રાખતા કેટલાક પ્રસંગા કાળાનુકમે સંક્ષેપમાં જોઈ જઈ એ.

સાનગથી પંદર માઈલ દૂર આવેલા શ્રી શત્રુ જય તીર્થ તી યાત્રા કરવાની ઘણા વખતથી મહારાજશ્રીની ભાવના હતી. તે સં. ૧૯૯૫ના પાપ વદ તેરશે પૂર્ણ થઈ. લગભગ ૨૦૦ ભક્તો સહિત મહારાજશ્રીએ તે તીર્થરાજની યાત્રા અતિ ઉત્સાહ ને ભક્તિ-પૂર્વ કરી.

રાજકારના શ્રાવકાના ખહુ આશ્રહને લીધે સં. ૧૯૬૫માં મહારાજશ્રીનું રાજકાર પધારવું થયું. ત્યાં દરોક માસની સ્થિતિ દરમ્યાન મહારાજશ્રીએ સમયસાર, આત્મસિદ્ધિ અને પદ્મન 'દિપ'ચવિંશતિ પર અપૂર્વ પ્રવચના કર્યા. ગુરુદ્દેવના આગળ વધેલા જ્ઞાનપર્યાયામાંથી નીકળેલા જડ-ચેતનની વહે ચણીના, નિશ્ચય-વ્યવહારની સંધના તેમ જ બીજા અનેક અપૂર્વ ન્યાયા સાંભળી સજકારના હજારા લાકા પાવન થયા અને અનેક સુપાત્ર છવાએ પાત્રતા અનુસાર આત્મલાભ મેળવ્યા. દશ માસ સુધી 'આનંદ-કુંજ'માં (મહારાજશ્રી ઊતર્યા હતા તે સ્થાનમાં) નિશદિન આધ્યાત્મક આનંદનું વાતાવરણ ગુંજી રહ્યું.

રાજકાડથી સાનગઢ પાછાં ફરતાં મહારાજશ્રી ગિરિરાજ ગિરનારતીર્થની યાત્રા કરવા પધાર્યા અને એ પવિત્ર નેમગિરિ ઉપર લગભગ ૩૦૦ ભક્તો સાથે ત્રણ દિવસ રહ્યા. ત્યાં એ સમવસરણના દેરાસર છમાં તથા દિગ'ખર દેરાસરજીમાં ઊછળેલી ભક્તિ, એ સહસ્તામ્રવનમાં જામી ગયેલી સ્તવનભક્તિની ઘૂન અને એ સમશ્રેણીની પાંચમી ટું કે

#### [ 88 ]

પૂ. ગુરુક્દેવશ્રી 'હું એક, શુદ્ધ, રદા અરૂપી, જ્ઞાનદર્શનમય ખરે!' વગેરે પદા પરમ અધ્યાત્મરસમાં તરણાળ અની ગવરાવતા હતા તે વખતે પ્રસરી ગયેલ શાંત આધ્યાત્મિક વાતાવર્યુ—એ બધાંનાં ધન્ય સ્મરણા તા જીવનભર ભક્તોના સ્મરણપઢ પર કાતરાઈ રહેશે.

રાજકાટ જતાં તથા ત્યાંથી પાછા કરતાં પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ રસ્તામાં આવતાં અનેક ગામામાં વીતરાગપ્રણીત સદ્ધમેના ડંકા વગાડતા ગયા અને અનેક સત્પાત્રાના કર્ણપટ ખાલતા ગયા. ગામે ગામ લાકાની ભક્તિ ગુરુદેવ પ્રત્યે ઉછળી પડતી હતી અને લાઠી, અમરેલી વગેરે માટા ગામામાં અત્યંત ભવ્ય સ્વાગત થતું હતું. ગુરુદેવના પ્રભાવનાઉદય જોઈ, જે કાળે તીર્થ કરદેવ વિચરતા હશે તે ધર્મ કાળમાં ધર્મનું, ભક્તિનું, અધ્યાત્મનું કેવું વાતાવરણ ફેલાઈ રહેતું હશે તેના તાદશ ચિતાર કલ્પનાચક્ષુ સમક્ષ ખડા થતા.

સં. ૧૯૯૬ના વૈશાખ માસમાં ગુરુદેવનાં પુનિત પગલાં ફરી સાનગઢમાં થયા. ત્યાર પછી તરત જ શેઠ કાળિદાસ રાઘવજી જસાણીના લક્તિવંત સુધુત્રાએ શ્રી સ્વાધ્યાયમ દિર પાસે શ્રી સીમ ધરભગવાનનું જિનમ દિર ભ ધાવવા માંડયું, જેમાં શ્રી સીમ ધરભગવાનના અતિ ભાવવાહી પ્રતિમાજી ઉપરાંત શ્રી શાન્તિનાથ આદિ અન્ય ભગવ તાનાં ભાવવાહી પ્રતિમાજની પ્રતિષ્ઠા પંચકલ્યાણકવિધિપૂર્વક સં. ૧૯૯૭ના કાગણ સદ બીજના માંગલિક દિને થઈ. પ્રતિષ્ઠામહોત્સવમાં બહારગામનાં લગભગ ૧૫૦૦ માણસાએ ભાગ લીધા હતા. પ્રતિષ્ઠાના આહે દિવસ પરમપૂજ્ય ગુરુદેવના મુખમાંથી ભક્તિરસભીની અલૌકિક વાણી છૂટતી હતી. લાકાને પણ ઘણા ઉત્સાહ હતા, પ્રતિષ્ઠાદિન પહેલાં થાડા દિવસે શ્રી સીમ'ધરભગવાનનાં પ્રથમ દર્શને પરમપૂજ્ય ગુરુદ્દેવની આંખામાંથી આંસુ વહ્યાં હતાં. સીમ ધરભગવાન માંદરમાં પ્રથમ પધાર્યા ત્યારે ગુરુદેવને ભક્તિરસની ખુમારી ચડી ગઈ અને આખા દેહ ભક્તિરસના મૂર્ત સ્વરૂપ જેવા શાંત શાંત નિશ્ચેષ્ટ ભાસવા લાગ્યા. ગુરુદ્દેવથી સાધ્યાંગ પ્રણમન થઈ ગયું અને ભક્તિરસમાં અત્યંત એકાથતાને લીધે દેહ એમ ને એમ બે ત્રણ મિનિટ સુધી નિશ્વેષ્ટપણે પડી રહ્યો. આ ભક્તિનું અદભૂત દશ્ય, પાસે ઊભેલા મુમુક્ષુઓથી જરવી શકાઉં નહાઉં; તેમનાં નેત્રામાં અશ્રુ ઊભરાયાં અને ચિત્તમાં ભક્તિ ઊભરાઈ. ગુરુદ્દેવે પાતાના પવિત્ર હાથ પ્રતિષ્ઠા પણ ભક્તિભાવમાં જાણે દેહનું ભાન ભૂલી ગયા હાય એવા અપૂર્વ ભાવે કરી હતી.

આ જિનમ દિરમાં ભપારના વ્યાખ્યાન પછી દરરાજ પાણા કલાક ભક્તિ થાય છે. ભક્તિમાં પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ પણ હાજર રહે છે. બપારતું પ્રવચન સાંભળતાં આત્માના સૂક્ષ્મ સ્વરૂપના પ્રણતા વીતરાગ ભગવંતનું માહાત્મ્ય હૃદયમાં સ્ફુર્યું હોય છે તેથી પ્રવચનમાંથી ઊઠી તુરત જ જિનમ દિરમાં ભક્તિ કરતાં વીતરાગદેવ પ્રત્યે પાત્ર

### [ २4 ]

જ્વાને અદ્ભુત ભાવ ઉલ્લસે છે. આ રીતે જિનમંદિર જ્ઞાન ને ભક્તિના મુંદર સુમેળનું નિમિત્ત બન્યું છે.

શ્રી જિનમંદિર થંધાયા પછી એક વર્ષે થાડા મુમુસુભાઈએ હારા જિનમંદિરની પાસે જ શ્રી સમવસરણ મંદિર બંધાયું. તેમાં શ્રી સીમંધરભગવાનનાં અતિ ભાવવાહી ચતુમું ખ પ્રતિમાછ બિરાજે છે. સુંદર આઠ ભૂમિ, કાેંદ ( મુનિઓ, અર્જિકાઓ, દેવા, મનુષ્યા, તિયં ચા વગેરેની સભાઓ સહિત), શ્રીમંડપ, ત્રણ પીઠિકા, કમળ, ચામર, છત્ર, અશાકવૃક્ષ, વિમાના વગેરેની શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી તેમાં અતિ આકર્ષ ક રચના છે. મુનિઓની સભામાં શ્રી સીમંધરભગવાન સામે અત્યંત ભાવપૂર્વ ક હાથ જોડીને ઊભેલા શ્રીમદ્ભગવતકં દકું દાચાર્યનાં અતિ સૌમ્ય મુદ્રાવંત પ્રતિમાછ છે. પ્રતિષ્ઠામહોત્સવ સં. ૧૯૯૮ ના વૈશાખ વદ ૬ ના માંગલિક દિવસે થયા હતા અને તે પ્રસંગ બહાર-ગામથી લગભગ ૨૦૦૦ માણસા આવ્યાં હતાં. શ્રી સમવસરણનાં દર્શન કરતાં, શ્રીમદ્ભગવત્કં દકું દાચાર્ય સર્વગ્ન વીતરાગ શ્રી સીમંધરભગવાનના સમવસરણમાં ગયા હતા તે પ્રસંગ મુમુશુનાં નેત્રો સમક્ષ ખંડા થાય છે અને તેની સાથે સંકળાયેલા અનેક પવિત્ર ભાવો હદયમાં સ્કુરતાં મુમુશુનું હૃદય ભક્તિ ને ઉલ્લાસથી ઊછળી પડે છે. શ્રી સમવસરણમાં દિર થતાં, મુમુશુઓને તેમના અંતરનો એક પ્રિયતમ પ્રસંગ દિષ્ટેગાચર કરવાનું નિમિત્ત પ્રાપ્ત થયું છે.

સં. ૧૯૯૮ના અષાઢ વદ એકમના રાજ સાનગઢમાં ગુરુદેવે સભા સમક્ષ શ્રી પ્રવચનસારનું વાંચન શરૂ કર્યું હતું. તેમાંથી ગ્રેય અધિકાર ઊપડતાં અનેક વર્ષામાં જોએલ તેનાથી પણ કાઈ અચિંત્ય ને આશ્ચર્યકારક ગુરુદેવના અંતર-આત્મમાંથી નિર્મળ ભાવશ્રુતજ્ઞાનની પર્યાયમાંથી સૂક્ષ્મને ગહન એવા શ્રુતના ધાેધ વહેવા લાગ્યા તે ધાેધ જેણે જાણ્યા હશે ને બરાબર શ્રવણ કર્યા હશે તેને ખ્યાલ હશે, બાકી તાે શું કહી શકાય ?

શ્રવણ કરતાં એમ થતું હતું કે આ તે કાેઇ આશ્ચર્યકારી આત્મવિભૂતિ જોવાનું સુભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું! કે કાેઇ અચિંત્ય શ્રુતની નિર્મળ શ્રેણી જોવાનું સુભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું! ખરેખર સ્વાત્મસ્વરૂપવૃદ્ધિરૂપ તે ધન્ય પ્રસંગ સદાયને માટે હૃદયના જ્ઞાનપટ પર કાેતરાઈ રહેશે, ને ફરી ફરી આવા અનેક તરહના સુપ્રસંગા સંપ્રાપ્ત થશે.

સં. ૧૯૯૮ના ભાદરવા સુદ પાંચમના રાજ સાનગઢમાં શ્રી સનાતન જૈન બ્રહ્મચર્યાશ્રમ સ્થાપવામાં આવ્યું છે. તેમાં ત્રણ વર્ષના અલ્યાસક્રમ રાખવામાં આવ્યા છે. દરોક બ્રહ્મચારીઓ તેમાં જોડાયા છે. તેમાં જોડાનાર બ્રહ્મચારી ત્યાં ત્રણ વર્ષ સુધી રહી દરરાજ ત્રણેક કલાક નિયત કરેલાં ધાર્મિક પુસ્તકાનું શિક્ષણ પ્રાપ્ત કરે છે, તે પ્રાપ્ત થયેલા શિક્ષણને એકાંતમાં સ્વાધ્યાય દ્વારા દઢ કરે છે અને મહારાજશ્રીનાં પ્રવચના,

#### [ २६ ]

તત્ત્વચર્ચા, ભક્તિ વગેરમાં ભાગ લે છે; એમ આખા દિવસ ધાર્મિક પ્રવૃત્તિમાં ગાળે છે.

પરમપૂજ્ય ગુરુદ્દેવે, ફરીને પાછા રાજકારના શ્રાવકાના આશ્રહને લીધે અને પ્રભાવનાઉદયને લીધે સં. ૧૯૯૯ના ફાગ્યુ સુદ પાંચમના રાજ સાનગઢથી વઢવાણ રસ્તે રાજકાર જવા માટે વિહાર કર્યા છે. અમૃત વરસતા મહામેઘની જેમ રસ્તામાં આવતા દરેક ગામમાં ગુરુદ્દેવ પરમાર્થ-અમૃતના ધાધમાર વરસાદ વરસાવતા જાય છે અને અનેક તૃષાવંત જ્વાની તૃષા છિપાવતા જાય છે. હજારા ભાગ્યવંત જ્વા—જૈના ને જૈનેતરા—એ અમૃતવર્ષાને ઝીલી સંતૃષ્ટ થાય છે. જૈનેતરા પણ ગુરુદેવના આધ્યાત્મિક ઉપદેશ સાંભળી દિંગ થઈ જાય છે. જેન દર્શનમાં માત્ર બાહ્ય ક્રિયાનું જ પ્રતિપાદન નથી પણ તેમાં સૂક્ષ્મ તત્ત્વજ્ઞાન ભરપૂર ભરેલું છે એમ સમજાતાં તેમને જૈન દર્શન પ્રત્યે બહુમાન પ્રગટે છે. ગામાગામ બાળકા, યુવાના ને વૃદ્ધોમાં, જૈના ને જૈનેતરામાં મહારાજશ્રી આત્મવિચારનાં પ્રભળ આંદાલના ફેલાવતા જાય છે અને 'આ મોંઘા મનુષ્યભવમાં જો જવે દેહ, વાણી અને મનથી પર એવા પરમ તત્ત્વનું ભાન ન કર્યું, તેની રુચિ પણ ન કરી, તાે આ મનુષ્યભવ નિષ્ફળ છે' એમ દાંડી પીઠીને જાહેર કરતા જાય છે.

એ અમૃતસિંચક યાગિરાજ કાઠિયાવાડની બહાર વિચર્યા નથી. જો તેઓશ્રી હિંદુસ્તાનમાં વિચરે તાે આખા ભારતવર્ષમાં \*ધર્મની પ્રભાવના કરી હજારાે તૃષાવ'ત જીવાની તૃષા હિપાવી શકે એતી અદ્ભુત શક્તિ તેમનામાં દેખાય છે.

આવી અદ્ભુત શક્તિના ધરનાર પવિત્રા મા કાનજસ્વામી કાઢિયાવાડની મહા પ્રતિભાશાળી વિભૂતિ છે. તેમના પરિચયમાં આવનાર પર તેમના પ્રતિભાયુક્ત વ્યક્તિત્વના પ્રભાવ પડ્યા વિના રહેતા નથી. તેઓશ્રી અનેક સદ્દ ગૃણાથી અલંકૃત છે. તેમની કૃશાય બુદ્ધિ દરેક વસ્તુના હાર્દમાં ઊતરી જાય છે. તેમની સ્મરણશક્તિ વર્ષોની વાતને તિથિવાર સહિત યાદ રાખી શકે છે. તેમનું હૃદય વજથીય કઢણ ને કૃસુમથીય કામળ છે. તેઓશ્રી અવગૃણ પાસે અલ્નમ હોવા છતાં સહેજ ગૃણ દેખતાં નમી પડે છે. બાળબ્રહ્મચારી કાનજસ્વામી એક અધ્યાતમમસ્ત આત્માનુભવી પુરુષ છે. અધ્યાતમમસ્તી તેમની રગરગમાં વ્યાપી ગઈ છે. આત્માનુભવ તેમના શબ્દે શબ્દમાં ઝળકે છે. તેમના ધાસે ધાસે 'વીતરાગ! વીતરાગ!' ના રણકાર ઊઠે છે. કાનજસ્વામી કાઢિયાવાડનું અદિતીય રત્ન છે. કાઢિયાવાડ કાનજસ્વામીથી ગૌરવવંત છે.

વૈશાખ સુદ ૨, વિ. સં. ૧૯૯૯ હિંમતલાલ જેડાલાલ શાહ બી. એસ સી.

<sup>\*</sup> હવે તો તેઓ શ્રી ઉત્તર-દક્ષિણ ભારતના તીર્થાની બે-બે વખત યાત્રા કરીને કાડિયાવાડની બહાર તથા વિદેશમાં પણ વિચર્યા છે અને સમસ્ત ભારત તેમજ વિદેશમાં લાખો તૃષાવંત છવાની તૃષા છિયાની છે.

# શ્રી સમયસારના કર્તાકર્માધિકારની \* વિષયાનુક્રમણિકા \*

ગાથા विषय આ અજ્ઞાની જીવ કેાધાદિકમાં જ્યાં સુધી વર્તે છે ત્યાં સુધી કર્મના બંધ કરે છે.... ६૯ આસવ અને આત્માનું ભેદજ્ઞાન થયે અધ થતા નથી .... 199 આસ્ત્રવાથી નિવૃત્ત થવાનું વિધાન .... ૭૩ જ્ઞાન થવાના અને આસ્ત્રવાની નિવૃત્તિના સમકાળ કઈ રીતે છે તેનું કથન .... ૭૪ ગ્રાનસ્વરૂપ થયેલ આત્માનું ચિદ્ધ .... ૭૫ આસવ અને આત્માતું ભેદજ્ઞાન થયે आत्मा ज्ञानी थाय छे त्यारे डर्ज़-કર્મભાવ પણ થતો નથી .... ૭૬ જીવ-પુદગલકર્મને પરસ્પર નિમિત્ત-નૈમિત્તિક ભાવ છે તે પણ કર્ત્યું કર્મ ભાવ કાડી શકાતા નથી .... નિશ્ચયનયના મતથી આત્મા અને કર્મને કર્તુ કર્મ ભાવ અને ભાેકતૃભાે ગ્યભાવ નથી, પાતાનામાં જ કર્તુકર્મભાવ ભાકતસાગ્યભાવ છે. વ્યવહારનય આત્મા અને પુદ્દગલકર્મને કર્તુ કર્મ ભાવ અને ભાેકતૃભાેગ્યભાવ કહે છે ૮૪ આત્માને પુદ્રગલકમીના કર્તા અને ભાકતા માનવામાં આવે તેા મહાન દેાષ-સ્વપરથી અભિન્નપણાના પ્રસંગ—

विषय ગાથા આવે છે; તે મિશ્યાપણ હાવાથી જિનદેવને સંમત નથી .... મિશ્યાત્વાદિ આસવાં જવ-અજવના ભેદથી બે પ્રકારે છે એવું કથન અને तेने। हेतं. .... આત્માના મિશ્યાત્વ, અજ્ઞાન, અવિરતિ-આ ત્રણ પરિણામ અનાદિ છે; તેમનું કર્તાપણું અને તેના નિમિત્તથી પુદ્દગલનું કર્મારૂપ થવું.... આત્મા મિશ્યાત્વાદિભાવરૂપ પરિણમે નહિ ત્યારે કર્મ ના કર્તા નથી.... અજ્ઞાનથી કર્મ કેવી રીતે થાય છે એવા શિષ્યના પ્રશ્ન અને તેના ઉત્તર .... ૯૪ કર્મના કર્તાપણાનું મૂળ અજ્ઞાન જ છે.... ૯૬ રૂત ન થાય છે ત્યારે કર્તાપ**ણ**ં નથી .... ૯૭ વ્યવહારી જીવ આત્માને પુદ્દગલકર્મના કર્તા કહે છે એ અજ્ઞાન છે. .... ६८ આત્મા પુદ્દગલકર્માના કર્તા નિમિત્ત-નમિત્તિકસાવથી પણ નથી; આત્માના ચાગ, ઉપયોગ છે તે નિમિત્તતૈમિત્તિક-ભાવથી કર્તા છે અને યાગ-ઉપયાગના આત્મા કર્તા છે .... જ્ઞાની જ્ઞાનના જ કર્તા છે ....

#### [ 36 ]

વિષય અજ્ઞાની પણ પાેેેેેેેેે અજ્ઞાનભાવના જ કર્તા છે. પુદ્દગલકર્મના કર્તા તાે

જ્ઞાની કે અજ્ઞાની કોઈ નથી કેમ કે પરદ્રવ્યોને પરસ્પર કર્તું કર્મભાવ નથી ૧૦૨ જીવ નિમિત્તભૂત અનતાં કર્મનું પરિ-

ણામ થતું દેખીને ઉપચાર માત્રથી કહેવામાં આવે છે કે આ કર્મ જીવે કર્યું .... ....

મિથ્યાત્વાદિ સામાન્ય આસવા અને ગુણસ્થાનારૂપી તેમના વિશેષા અધના કર્તા છે, નિશ્ચયથી જીવ તેમના કર્તા-ભાકતા નથી ....

જીવ અને આસવાના લેદ દેખાડ્યો છે; અલેદ કહેવામાં દ્રષણ દીધું છે...૧૧૩ સાંખ્યમતી, પુરુષ અને પ્રકૃતિને અપરિ-

ગાથા વિષય

ગાથા

ણામી કહે છે તેના નિષેધ કરી પુરુષ અને પુદ્દગલને પરિણામી કહ્યા છે....૧૧૬ ज्ञानथी ज्ञानभाव अने अज्ञानथीअ ज्ञान-ભાવ જ ઉત્પન્ન થાય છે .... ... ૧૨૬ અજ્ઞાની જીવ દ્રવ્યકર્મ બંધાવાના निभित्त३५ अज्ञानाहि लावाना થાય છે .... 932 પુદ્દગલના પરિણામ તા જીવથી જુદા છે અને જીવના પુદ્રગલથી જુદા છે....૧૩૭ કર્મ જીવથી બહ્રસ્પૃષ્ટ છે કે અબદ્ધસ્પૃષ્ટ એવા શિષ્યના પ્રશ્નના નિશ્ચય-વ્યવહાર બન્ને નયાેથી ઉત્તર .... के नथाना पक्षथी रिकत छ ते अर्तु-કર્મ ભાવથી રહિત સમયસાર—શુદ્ધ આત્મા છે—એમ કહી અધિકાર પૂર્ણ .... ૧૪૨



# શ્રી સમયસાર-પ્રવચના : ભાગ ચાેથા (કર્તાકર્મ અધિકાર) ગાથા-કલશાનુક્રમણિકા

|      |          |     |             | -    |     |       |             |
|------|----------|-----|-------------|------|-----|-------|-------------|
|      |          |     | પાનું       |      |     |       | પાનું       |
| કલશ  | 85       |     | 3           | કલશ  | પપ  |       | १२७         |
| ગાથા | ₹6-60    |     | \$          | ,,   | પક  |       | 131         |
| "    | ૭૧       |     | 98          | ગાથા | 69  | •••   | 933         |
| ,,   | ७२       |     | 20          | "    | 22  |       | 989         |
| કલશ  | ४७       |     | 33          | ,,   | CE  | •••   | 288         |
| ગાથા | ७३       |     | 34          | "    | 60  | •••   | १४५         |
| ,,   | ७४       | ••• | 88          | ,,   | ૯૧  | •••   | १५५         |
| કલશ  | 86       | ••• | પપ          | ,,   | ६२  |       | 950         |
| ગાથા | ७५       | ••• | 45          | ,,   | 63  | •••   | 456         |
| કલશ  | 86       |     | ७२          | ,,   | 68  |       | ૧૭૨         |
| ગાથા | ७६       |     | ಅಅ          | ,,   | હપ  | •••   | 960         |
| "    | 99       | ••• | 62          | 59   | 65  |       | 160         |
| ,,   | 96       |     | 69          | ,,   | 60  | •••   | ૧૯૭         |
| "    | 92       | ••• | ૯૧          | કલશ  | 49  | ***   | 808         |
| કળશ  | 40       | ••• | હપ          | ,,   | 46  | •••   | २०७         |
| ગાથા | ૮૦ થી ૮૨ |     | ee          | ,,   | 45  |       | 206         |
| ,,   | (3       |     | 803         | ,,   | 50  |       | २२०         |
| "    | 58       |     | 990         | 1,   | 52  | • • • | २११         |
| ,,   | 24       |     | ११५         | ,,   | ६२  | •••   | <b>२१</b> २ |
| ,,   | 15       |     | ११७         | ગાથા | 66  | •••   | २१२         |
| કલશ  | પર       |     | 222         | ,,   | ee  | •••   | २१५         |
| "    | 48       |     | 228         | ٠,   | 100 | •••   | २१७         |
| ***  | પ૩       |     | <b>9</b> २4 | ,,   | २०२ | •••   | २२८         |
| ,,   | 48       |     | १२८         | ,,   | १०२ |       | 235         |

|      |            |     | [ 3         | so ] |            |     |             |
|------|------------|-----|-------------|------|------------|-----|-------------|
|      |            |     | પાનું       |      |            |     | પાનું       |
| ગાથા | 903        |     | 940         | કલશ  | 63         |     | 388         |
| 919  | 906        |     | . 283       | ,,   | ७४         |     | 384         |
| ,,   | १०५        |     | ર૪૫         | ,,   | ७५         |     | 385         |
| ,,   | १०६        |     | २४७         | ,,   | ७६         |     | 385         |
| "    | १०७        |     | २४६         | ,,   | 99         |     | 389         |
| "    | 206        |     | २५२         | ,,   | 96         | *** | 386         |
| કલશ  | \$3        |     | २५६         | ,,   | 90         | ••• | 340         |
| ગાથા | ૧૦૯ થી ૧૧૨ |     | २५६-२५७     | ,,   | 10         |     | 340         |
| 75   | ૧૧૩ થી ૧૧૫ |     | २९५         | "    | 13         |     | 349         |
| "    | ૧૧૬ થી ૧૨૦ |     | २७3-२७४     | ,,   | 12         |     | 342         |
| કલશ  | \$8        |     | ₹9%         | ,,   | 63         |     | 343         |
| ગાથા | ૧૨૧ થી ૧૨૫ | ,   | २७६-२८०     | ,,   | 83         | ••• | 348         |
| કલશ  | इप         |     | २८५         | ,,   | 4          |     | 344         |
| ગાથા | 148        |     | २८६         | ,,   | 18         |     | 345         |
| "    | १२७        |     | ર૮૯         | ,,   | (9         |     | 345         |
| કલશ  | 55         |     | २५४         | ,,   | 11         | *** | 340         |
| ગાથા | १२८-१२७    |     | २९४         | "    | 16         |     | 349         |
| કલશ  | इ७         | ••• | 966         | "    | 60         |     | 358         |
| ગાથા | 130-131    |     | 300         | ,,   | 68         | *** | 353         |
| કલશ  | 86         |     | 300         | ગાથા | 183        |     | 358         |
| ગાથા | ૧૩૨ થી ૧૩૬ |     | 306-306     | કલશ  | ८२         | ••• | <b>કહિય</b> |
| "    | 139-136    | ••• | 396         | ગાથા | 888        |     | 305         |
| "    | 938-880    | ••• | 3२3         | કલશ  | 63         | ••• | 366         |
| ,,   | १४१        |     | <b>३</b> २७ | ,,   | 68         |     | 360         |
| "    | 989        |     | 345         | ;,   | ૯૫         |     | 368         |
| કલશ  | 56         | ••• | 334         | 7,   | <b>e</b> ई |     | 364         |
| ,,   | 90         |     | 336         | "    | 60         | ••• | 365         |
| ,,   | હજ         |     | 384         | ,,   | ૯૮         | ••• | 808         |
| ,;   | ७२         |     | 383         | ,,   | ee         | *** | 803         |
|      |            |     |             |      |            |     |             |

# કું દકું દાચાર્ય દેવ ભગવાન विषे ઉલ્લેખા वन्द्यो विश्वभर्भुवि न कैरिह कौण्डकुंदः कुन्द-प्रभा-प्रणयि-कीर्ति-विभृषिताशः । यच्चार-चारण-कराम्बुजचश्ररीक-श्रके श्रुतस्य भरते प्रयतः प्रतिष्ठाम् ॥ [ ચંદ્રગિરિ પર્વંત પરના શિલાલેખ ] અર્થ: - કુન્દપુષ્પની પ્રભા ધરનારી જેમની કીર્તિ વર્ર દિશાઓ વિભૂષિત થઈ છે, જેઓ ચારણાનાં—ચારણ ઋદ્ધિધારી મહામુનિઓનાં —સું દર હસ્તક નળાના ભ્રમર હતા અને જે પવિત્રાત્માએ ભરતક્ષેત્રમાં શ્રુતની પ્રતિષ્ઠા કરી છે, તે વિસુ કું દકું દ આ પૃથ્વી પર કાનાથી વંઘ .....कोण्डकंदो यतीन्द्रः ॥ रजो किरस्पृष्टतमत्त्रमन्त-र्बाह्येपि संव्यञ्जयितुं यतीशः । रजःपदं भूमितलं विहाय चचार मन्ये चतुरंगुलं सः ॥ [ વિ<sup>'</sup>ધ્યગિરિ–શિલાલેખ ]

अन्दर्भान्द्रभान्द्रभाग्निन्द्रभान्द्रभान्द्रभान्द्रभान्द्रभान्द्रभान्द्रभान्द्रभान्द्रभान्द्रभान्द्रभान्द्रभान

46%46%46%46%46%46%46%46%46%46%46%46%46% 

अर्थ:—यती
अर्थ:—यती
अर्थ:—यती
अर्थ: के से અર્થ':-યતીધર ( શ્રી કુંદકુંદસ્વામી ) રજ:સ્થાનને--ભૂમિતળને--છાડીને ચાર આંગળ ઊંચે આકાશમાં ચાલતા હતા તે દ્વારા હું એમ સમજું છું કે, તેઓશ્રી અંદરમાં તેમજ ખહારમાં રજથી (પાતાનું) અત્યાંત અસ્પૃષ્ટપાર્થ વ્યક્ત કરતા હતા (-અંદરમાં તેઓ રાગાદિક મળથી અસ્પૃષ્ટ હતા અને અહારમાં ધૂળથી અસ્પૃષ્ટ હતા).

\*

जइ पउमणंदिणाहो सीमंधरसामिदिच्वणाणेण। ण विबोहइ तो समणा कहं सुमन्गं पयाणंति ॥

[दर्शनसार]

અર્થ:-(મહાવિદ્દેહક્ષેત્રના વર્તમાન તીર્થ કરદેવ) શ્રી સીમ ધરસ્વામી પાસેથી મળેલા દિવ્ય જ્ઞાન વડે શ્રી પદ્મન દિનાથે (શ્રી કું દકું દાચાર્ય દેવ) બાધ ન આપ્યા હાત તા મુનિજના સાચા માર્ગને કેમ જાણત?

હે કું દકું દાદિ આચાર્યા ! તમારાં વચના પણ સ્વરૂપાનુસ ધાનને વિષે આ પામરને પરમ ઉપકારભૂત થયાં છે. તે માટે હું તમને અતિશય ભક્તિથી નમસ્કાર કરું છું.

श्रीभह राज्यंद्रो



કાંગ 001: https://www.AtmaDharma.com or https://www.AtmaDharma.

### **\* જિનજીની વાણી \*** [રાગ-આશા ભર્યા અમે આવિયા] સીમ ધર મુખથી ફલડાં ખરે, એની કુંદકુંદ ગૂંથે માળ રે, જિનજીની વાણી ભક્ષી રે. વાણી ભકી, મન લાગે રળી, જેમાં સાર-સમય શિરતાજ રે. જિનજીની વાણી ભક્ષી રે. ...સીમ ધર૦ ગું<sup>ૄ</sup>યાં પાહુડ ને ગું<sup>ૄ</sup>યું પંચાસ્તિ, ગુંશ્યું પ્રવચનસાર રે, જિન્છની વાણી ભલી રે. ગુંથ્યું નિયમસાર, ગૂંથ્યું રયણસાર, ગું થ્યા સમયના સાર રે, જિન્છની વાણી ભક્ષી રે. ...સીમ ધર૦ સ્યાદ્વાદ કેરી સુવાસે ભરેલા જિનજીના ૐકારનાદ રે. જિનજીની વાણી ભલી રે. વંદું જિનેશ્વર, વંદું હું કુંદકુંદ. વંદું એ ૐકારનાદ રે. જિનજીની વાણી ભલી રે. ...સીમ ધર૦ હૈં3 હજો, મારા ભાવે હજો. મારા ધ્યાને હું જો જિનવાણ રે, જિનજીની વાણી ભલી રે. જિને ધરદેવની વાણીના વાયરા વાજો મને દિનરાત રે, જિનજીની વાણી ભલી રે. ...સીમ'ધરં —શ્રી હિંમતલાલ જે. શાહ



પરમપૂજય ગુરુદેવ દ્વારા આવિર્ભાવ પામેલાં સમયસારનાં ગહન રહસ્યાને પચાવનાર અને સમજવનાર \* પ્રશમમૂર્તિ પૂજય બહેનશ્રી ચંપાબેન \*



श्रीपरमात्मने नमः। श्रीसदुगुरवे नमः।

### પરમપૂજ્ય પરમઉપકારી શાસનસમાટ્ અધ્યાત્મયાેગી

સદ્દગુરુદેવ શ્રી કાનજસ્વામીનાં

# સમયસારશાસ્ત્ર પર પ્રવચનો





मंगलं भगवान् वीरो मंगलं गौतमी गणी। मंगलं कुंदकुंदायों जैनधर्मोऽस्तु मंगलम्।। अज्ञानतिमिरान्धानां ज्ञानाञ्जनशलाकया। चक्षुरुन्मीलितं येन तस्मै श्रीगुरवे नमः।

રાજકાટ, ૧૯૯૯, આસા સુદ ૮ ગુરુ બપારે.

\* આ કર્તાકમ ના અધિકાર હવે લેવાય છે, આ અધિકાર ૭૬ ગાથામાં છે. આખા ભરતક્ષેત્રમાં અત્યારે-વર્તમાનમાં આ સમયસાર સિવાય આવેા કર્તાકમ ના

<sup>\*</sup> આખા કર્તાકમ -અધિકાર પર વાંચનરૂપ પ્રવચના દરરાજ બપારે એક એક કલાક પરમ કૃપાળુ ગુરુદેવના શ્રીમુખેથી થયાં હતાં.

આ પ્રવચનાે ગુજરાતી સમયસાર સાથે રાખીને વાંચવાથી વધારે સુગમ પડશે.

અધિકાર બીજે કયાંય નથી. સનાતન જૈન દર્શનના અત્યારે હજારાે શાસ્ત્ર છે, પણ આઠલા વિસ્તારથી આ કર્તાકર્મના અધિકાર આ સમયસાર સિવાય બીજે કયાંય નથી.

આ સમયસાર અત્યારે આ ભરતક્ષેત્રના ભગવાન છે. આવી ગાથા અને આવી દીકા અત્યારે બીજે કયાંય નથી. દૈવી ગાયા, દૈવી દીકા ને દૈવી શબ્દો છે. જે જાગીને જીએ તેને સમજાય તેવું છે. તીર્થ કરદેવની સાક્ષાત્ વાશી આ સમયસાર છે, દિવ્ય-ધ્વનિમાંથી નીકળેલી આ વાણી છે. શ્રી કંદકંદાચાર્યદેવે ભગવાન પાસેથી સાક્ષાત્ સાંભળીને આની રચના કરી છે.

પહેલા અધિકારમાં કુંદકુંદાચાર્ય દેવે જીવડવ્યની અને અજીવ ડવ્યની વાત કરી, જીવ ડવ્ય અને અજીવ ડ્રવ્ય બન્નેને સ્વતંત્ર જીદા પદાર્થ બતાવ્યા, વગેરે જીવ-અજીવ પદાર્થની ઘણી ઘણી વાત કહી.

હવે જવ-અજવ બે પદાર્થની પર્યાયમાં કયાં ભૂલ થાય છે તે આ અધિકારમાં બતાવે છે. પર્યાયમાં ભૂલ થાય છે માટે સંસાર છે અને સંસાર છે તો તેના અભાવરૂપ માક્ષ પણ છે.

કર્તા એટલે થનારા, અને કર્મ એટલે થાય તે. દ્રવ્ય તે કર્તા છે અને પર્યાય તે કર્મ છે. સ્વતંત્રપણે કરે તે કર્તા; કર્તાનું ઇષ્ટ તે કર્મ; ઇષ્ટ એટલે વહાલું; અજ્ઞાનીને વ્હાલું શું કર્તવ્ય છે? જ્ઞાનીનું ઇષ્ટ જ્ઞાન છે અને આનીને ઇષ્ટ રાગ-દ્રેષ છે.

દરેક વસ્ત પરના આશ્રય વિના, બીજાની સહાય વિના, પાતે પાતાની અવસ્થા કરે; પરમાચુની અવસ્થાના પરમાચુ કર્તા છે અને આત્માની અવસ્થાના આત્મા કર્તા છે. કાેઈ કહે કે દહીં નાે કર્તા કાેેે યુ મળવણ નાખનાર કે દૂધ?

ઉત્તર:— કહીં ના કર્તા દૂધ છે, છાશ નાખનાર કહીં ના કર્તા નથી. દૂધ ધાતે થનાર છે–કર્તા છે અને કહીં ની અવસ્થા થાય તે કર્મ છે. દૂધ ધાતે કહીં ની અવસ્થા રૂપે થાય છે. દૂધમાં કહીં થવાની યાગ્યતા હોય ત્યારે તેને છાશનું નિમિત્ત મળી આવે છે, છાશ નાખનાર જો દહીં ના કર્તા હોય તો વસ્તુ પરંતત્ર થઇ જાય.

પ્રથમ જયચંદ્રજ પંડિત કર્તા-કર્મ વિષે મંગળિકનું પઢ કહે છે :-

કર્તાકર્મ વિભાવને, મેટી જ્ઞાનમય હાય, કર્મ નાશી શિવમાં વસે, નમું તેહ, મદ ખાય.

આત્માએ અજ્ઞાનભાવે વિકારભાવને કર્યા એટલે કે વિકારભાવરૂપે પાતે થયા, તે વિભાવનું કર્તાપર્સું ગ્રાનભાવે જે છોડે છે તે રાગ-દ્વેષના કર્તા મડીને ગ્રાતા થાય છે. ગાથા- ૧૮ ]

તે જ્ઞાયક આત્મા જ્ઞાતાભાવે રહીને કર્મના નાશ કરીને શિવમાં વસે છે એટલે કે કલ્યાણપદને પામે છે, તેવા પરમ પવિત્ર પરમાતમાને હું મદ ખાઈને એટલે કે માન મૂકીને, અપવિત્રપહું ટાળીને પવિત્ર ભાવે નમસ્કાર કરું છું.

પ્રથમ નાટકના અખાડામાં જીવ અને અજવ એક વેષે પ્રવેશ છે એટલે કે જાણ જીવ અને અજીવને કર્તાકર્મ રૂપે સંખંધ હોય તેમ મિથ્યાદષ્ટિ માને છે. જેમ બે પુરુષા માંહામાંહ કાઇ એક સ્વાંગ કરી નાટકના અખાડામાં પ્રવેશ કરે તેમ જીવ અને અજીવ બન્ને જુદી જુદી ચીજ છે છતાં પણ બન્તે એક કર્તાકર્મના વેષ પહેરીને પ્રવેશ કરે છે એટલે જીવ કર્તા અને જડ તેનું કર્મ હાય તેમ અજ્ઞાનીને લાગે છે; હું અખધ છું એવી વૃત્તિ ઊઠે તેના કર્તા અજ્ઞાની થાય છે; શુભ-અશુભ બન્ને ભાવના કર્તા અજ્ઞાની થાય છે પણ જ્ઞાની થતા નથી.

હવે પ્રથમ, તે સ્વાંગને જ્ઞાન યથાર્થ જાણી લે છે તે જ્ઞાનના મહિમાનું કાવ્ય કહે છે:—

(भं हा हांता)

एकः कर्ता चिदहमिह मे कर्म कोपादयोऽमी इत्यज्ञानां शमयदभितः कर्तृकर्मप्रवृत्तिम् । ज्ञानज्योतिः स्फुरति परमोदात्तमत्यंतधीरं साक्षात्कुर्वन्निरूपधिषृथग्द्रच्यनिर्भासि विश्वम् ॥ ४६॥

અર્થ:—'આ લાકમાં હું ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા તા એક કર્તા છું અને આ કાધાદિ ભાવા મારાં કર્મ છે' એવી અજ્ઞાનીઓને જે કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિ છે તેને બધી તરફથી શમાવતી (–મટાડતી) જ્ઞાનજ્યાતિ સ્કુરાયમાન થાય છે. કેવી છે તે જ્ઞાનજ્યાતિ ? જે પરમ ઉદ્યાત્ત છે અર્થાત્ કાઈને આધીન નથી, જે અત્યંત ધીર છે અર્થાત્ કાઈ પ્રકારે આકળતારૂપ નથી અને પરની સહાય વિના જુદાં જુદાં દ્વાને પ્રકાશવાના જેના સ્વભાવ હોવાથી જે સમસ્ત લાકાલાકને સાક્ષાત્ કરે છે—પ્રત્યક્ષ જાણે છે.

અજ્ઞાની એમ માને છે કે કાંપાદિના હું કર્તા છું અને કાંધાદિ મારાં કર્મ છે. અહીં પહેલાં કાંધ કેમ લીધા ? તેનું કારણ એમ છે કે આત્મા તદ્દન જ્ઞાયક છે તે સ્વભાવનું ન રુચવું, ન ગાઠવું તેનું નામ કાંધ છે. સ્વભાવન ગાઠે તે અનંતાનુખંધી કાંધ છે, અખંડ ચૈતન્યસ્વભાવ તે હું નહિ એમ સ્વભાવના અણગમા તે કાંધ છે, વસ્તુ અખંડ છે, બધા ભંગ-ભેદ અજીવના સંબંધે દેખાય છે. દેષ્ટિમાં તે અખંડ સ્વભાવનું પાષણ ન થવું તે કાંધ છે; પર પદાર્થ પ્રત્યે અહં બુદ્ધિ તે અનંતાનુખંધી માન છે; વસ્તુના

8]

સ્વભાવ જેવા છે તેવા નહિ માનતાં આડ મારીને બીજી રીતે ખતવવું તેનું નામ અનંતાનુખંધી માયા છે; સ્વભાવની ભાવના ચૂકીને વિકારની ઇચ્છા કરવી તે અનંતા-નુખંધી લાભ છે.

આ જગતને વિષે હું શૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા કર્તા છું અને કાંધાદિ ભાવા મારાં કર્મ છે એમ અજ્ઞાની માને છે. જડના વિકારી ભાવાના હું કર્તા છું, અંદરમાં જે પુષ્ય-પાપની લાગણી થઇ આવે તે મારી કરજ છે, મારું કામ છે, મારી કારવાઇ છે આવી અજ્ઞાનીને જે કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિ થતી હતી તેને બધી તરફથી શમાવતી જ્ઞાન-જ્યાતિ પ્રગટ થઈ.

હું નિર્દાષ પવિત્ર આત્મા છું એવું જેને ભાન નથી અને કેાધ, માન, માયા, લાભ મારી કરજ છે, મારી કારવાઈ છે, મારી ક્રિયા છે, હું એના કર્તા છું એવી કર્તાકમીની પ્રવૃત્તિને જ્ઞાનજ્યાતિ અધી તરફથી શમાવતી પ્રગઢ થઈ.

અવગુણના હું કર્તા છું ને અવગુણ મારું કામ છે એમ અજ્ઞાની માને છે. શરીર, મન, વાણી તાે મારાં નથી પણ અવગુણનાં કાર્ય પણ મારાં નથી એમ જ્ઞાની અવગુણથી જીદા પડવા માગે છે; સમ્યગ્જ્ઞાન થતાં હું અવગુણનાે નાશક છું પણ કર્તા નથી એમ જ્ઞાનજ્યાતિ બગ્રી રીતે કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિને શમાવતી પ્રગઢ થાય છે.

જે ભાવે સર્વાર્થ સિક્રિનું પદ મળે, જે ભાવે તીર્થ કરનું પદ મળે તે પણ મારું કામ નથી—મારી કારવાઇ નથી. ફલાણા શુભ વિકલ્પ સારા અને અશુભ વિકલ્પ નહિ સારા એવું કાંઈ સ્વભાવદષ્ટિમાં છે નહિ, ચક્રવર્તી પદ, વાસુદ્દેવપદ, ઇન્દ્રાદિ પદ તે અધી ધૂળ છે, પરમાણુની અવસ્થા છે એમ અધી તરફથી કર્તાકમેની પ્રવૃત્તિને શમાવતી જ્ઞાનજ્યાતિ પ્રગઢ થાય છે.

જ્ઞાનજ્યાતિ વિકલ્પભાવને મટાડતી સ્કુરાયમાન થાય છે. કેવી છે જ્ઞાનજ્યાતિ? પરતંત્ર નથી, સ્વતંત્ર છે; પાતાને આધીન છે, પરને આધીન નથી. અજ્ઞાની કર્મને આધીન થઈ ને-વિકારીભાવને પાતાના માનીને ત્યાં અઢકી જાય છે પણ તે વિકારના નાશ કરનાર મારા સ્વભાવ છે તેનું તેને ભાન નથી.

કાઈ એમ કહે કે વિકારીભાવ મારાે ખરાે કે નહિ? પરને મદદ કરવી એવી મારી કરજ ખરી કે નહિ?

ઉત્તર :— અધા પદાર્થા સ્વતંત્ર છે. પરતું કાંઈ કરી શકતા જ નથી ત્યાં ફરજ કેવી ? વિકારીભાવ પાતાના હાય તા તે પાતાના સ્વભાવ થઈ જાય, ઠાળ્યા ઠળે નહિ, જે પાતાના સ્વભાવ હાય તે દુ:ખસ્વરૂપ હાય નહિ, પણ વિકાર પ્રત્યક્ષ દુ:ખરૂપ છે માટે તે જીવના સ્વભાવ નથી. ગાથા-६८ ]

[ ય

પ્રશ્ન :-- ધર્મ આવા અતરા કેવા ?

ઉત્તર :—ધર્મ અતડા છે, રાગ-દ્રેષના તડામાં ન ભળે એવા અતડા છે, અતડા એટલે પરથી જીદા છે, સ્વાધીન છે, તડ વગરના અખંડ છે માટે અતડા છે. આત્મા સ્વાધીન છે, ક્ષણમાં મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે એવું સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે.

પાતાના સ્થાનમાં અવગુણ પાતે જ કરે છે પણ જ્ઞાનથી કર્તાકમ<sup>°</sup>ની પ્રવૃત્તિ છૂટતાં અલ્પકાળમાં મુક્ત થાય એવું એનું સ્વરૂપ છે.

વળી તે જ્ઞાનજ્યાતિ કેવી છે? અત્યંત ધીર છે, કાેઈ જાતની આકળતારૂપ નથી. છાકરાનું આમ કરી દઉં, કુંદું બનું સારું કરી દઉં એવા લાહવાટ જ્ઞાનજ્યાતિમાં નથી. જેવાને ઘણી ઘણી જાતની આકળતા થાય છે. પરનાં કાર્યો કરવા માટે એટલી બધી આકળતા કરે છે કે પરના કાર્યો કેમ જાણે પાતે જ બધા કરી શકતા હાેય? પણ અરે ભાઈ! એક રજકણ પણ ફેરવવાની તારામાં તાકાત નથી. તારી જ્ઞાનજ્યાતિ તાે અનાકળસ્વરૂપ છે.

ગાનજયાતિ અત્યંત ધીર છે. બહારની ગમે તેટલી પ્રતિકૂળતા હોય તાપણ તે ધીર ગ્રાનજયાતિને અસર કરી શકતી નથી. કેટલાક કહે છે કે મારે માથે આટલા બધા બાજો, કાઈ મને મદદ કરતું નથી, આટલી બધી પ્રતિકૂળતામાં હું કેમ નભી શકું? પરંતુ ધીર ગ્રાનજયાતિને એ બધું અસર કરી શકતું નથી. ગ્રાનજયાતિ ધીરી થઈને જાણે છે કે હું પરનું કાંઈ કરી શકું નહિ, પર મારું કાંઈ કરી શકે નહિ; પર પદાર્થની ઇચ્છારૂપ આકળતા કરવી તે મારા સ્વભાવ નથી, ગમે તેવા સંયોગાને ધીર રહીને જાણવું તે મારા સ્વભાવ છે.

પરની સહાય વિના જીદાં જુદાં પદાર્થીને જાણવાના જેના સ્વભાવ હાવાથી જે સમસ્ત લાકાલાકને સાક્ષાત કરે છે—પ્રત્યક્ષ જાણે છે, અધાને જાણવાના ચૈતન્યના સ્વભાવ છે પણ કાઈને કરવાના સ્વભાવ નથી, જુદાં જુદાં દ્વ્યા કહીને અધાં દ્વ્યા સ્વતાંત્ર જુદા છે એમ અતાવે છે, કાઈ દ્વય કાઈને તાએ નથી. અધા પદાર્થી કેમ ઢકી રહ્યાં છે અને તેની અવસ્થા કેમ થઈ રહી છે એ જાણવાના જેના સ્વભાવ છે એવી મારી જ્ઞાનજયાતિ પ્રગઢ થઈ છે. પ્રત્યક્ષ-સાક્ષાત જાણવાના જેના સ્વભાવ છે એવી જ્ઞાનજયાતિ સ્કરાયમાન થાય છે.

આવા ભગવાન જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા પર વસ્તુને પાતાની માનવાના ઊંધા અભિપ્રાયને દૂર કરીને એટલે અસત્ને સત્ માનવાના ભાવને દૂર કરીને પ્રગટ થાય છે.

આચાર્ય દેવ કહે છે કે પર વસ્તુનું કામ કરવાના મારા સ્વભાવ નથી. મારું

દ્

કાર્ય તે નથી; અરે! અવગુણની અવસ્થા કરવાનું પણ મારું કાર્ય નથી, હું તા મારી જ્ઞાનઅવસ્થાના કર્તા છું અને જ્ઞાનઅવસ્થા મારું કાર્ય છે.

હવે, જ્યાં સુધી આ જીવ આસ્ત્રવના અને આત્માના વિશેષને (તફાવતને) જાણે નહિ ત્યાં સુધી તે અજ્ઞાની રહ્યો થકા, આસ્ત્રવામાં પાતે લીન થતા, કર્માના ખંધ કરે છે.

આસ્ત્રવના બે ભેઠ છે, એક દ્રવ્ય-આસ્ત્રવ અને બીજો ભાવ-આસ્ત્રવ, કર્મના રજકણાનું આવવું તે દ્રવ્ય-આસ્ત્રવ અને ચૈતન્યના વિકારી-શભાશભ પરિણામ તે ભાવ-આસ્ત્રવ, જ્યાં સુધી અજ્ઞાન અને રાગ-દ્રેષરૂપ ભાવ-આસ્ત્રવ હોય છે ત્યાંસુધી નવાં કર્મોનું બ'ધન થયા જ કરે છે.

આત્મા અને આસવના તફાવત એટલે કે બન્નેને જીદા જણે નહિ, આત્મા તો નિર્દાષ સ્વભાવે છે અને આસવ તા સદાષ સ્વરૂપ છે એમ બન્નેની જીદાઈને જાણે નહિ ત્યાં સુધી તે આત્માના ગુણના અજાણ રહ્યો થકા આ જ મારું કામ છે અને આ જ મારું કર્તવ્ય છે એમ જાણતા થકા સ્વતંત્રતાના ભાવને ચૂકીને પરતંત્રતાના ભાવને કરે છે તે હવે ગાથામાં કહે છે:—

जाव ण वेदि विसेसंतरं तु आदासवाण दोह्नंपि । अण्णाणी तावदु सो कोहाइसु वट्टदे जीवो ॥ ६९ ॥ कोहाइसु वट्टंतस्स तस्स कम्मस्स संचओ होदी । जीवस्सेवं बंधो भणिदो खळु सव्वद्रसीहिं ॥ ७० ॥

અર્થ —જીવ જ્યાં સુધી આત્મા અને આસવ—એ બન્નેનાં તફાવત અને ભેઠને જાણતા નથી ત્યાં સુધી તે અજ્ઞાની રહ્યો થકા કાંધાદિક આસ્ત્રવામાં પ્રવર્ત છે; કાંધાદિકમાં વર્તાતા તેને કર્મના સંચય થાય છે. ખરેખર આ રીતે જીવને કર્માના ખંધ સર્વ જ્ઞદેવોએ કહ્યો છે.

આત્મા અને આસ્રવતણા જ્યાં ભેદ જીવ જાણે નહિ, ક્રોધાદિમાં સ્થિતિ ત્યાં લગી અજ્ઞાની એવા જીવની. ૬૯. જીવ વર્ત તાં ક્રોધાદિમાં સંચય કરમનાે થાય છે, સહુ સર્વદર્શી એ રીતે ખધન કહે છે જીવને. ૭૦. ગાથા ૬૯–૭૦ ]

આત્મા જ્યાં લગી પાતાના અને આસ્ત્રવના બેઠ જાણતા નથી ત્યાં સુધી તેને કર્મ ખંધાય છે; જેમ આંધળા માણસ ઠાણા ને કાંકરા જુઠા પાડતા નથી તેમ આત્મા અને આસ્ત્રવને તે જુઠાં પાડતા નથી તેણે ક્ષણિક ઉપાધિ ભાવને જીઠા જાણ્યા નહિ અને તેથી તેણે પરમ સત્યને ઝાન્યું નહિ.

આચાર્ય દેવે પહેલાં જવ કહ્યો ને પછી આત્મા કહ્યો છે એટલે કાંઈ તેમને જવ ને આત્મા જુદા કહેવા નથી પરંતુ જવ ને આત્મા બન્ને એક જ ચીજ છે તેમ આચાર્ય દેવ કહે છે.

કાયમ ટકનાર સ્વભાવ શું? અને કાયમ નહિ ટકનાર તે શું? એમ બન્ને જુદા ન સમજે તો વિકારથી જીદું વર્ત વું કેમ કરે? જેમ છાકરારૂપ પ્રજાને પાતાની માને તેમ આત્માની અંદર પુષ્ય-પાપની લાગણીરૂપ પ્રજા થાય છે તેને પાતાની માને, તે મારા વારસા રાખશે તેમ માને ત્યાં સુધી તે કાર્ય જીવ કર્યા જ કરે પરંતુ તેનાથી જુદા પ્રવતે નહિ.

હું આત્મા જ્ઞાન છું, શાંત છું, નિર્મળ છું તેવા પાતાના સ્વભાવને ભૂલીને પુષ્ય-પાપના વિકારી ભાવ આત્મામાં થાય છે તેને પાતાના માને છે તે પાતાની મૂડીને ખાવે છે, તે વિકારી ભાવોને પાતાના માને તે જ આસાવ છે; અજ્ઞાની વિકારી પર્યાયને પાતાની માનીને પ્રવર્ત છે તેથી તેને કર્મના સંચય થાય છે. ખરેખર ત્રિલાકનાથ તીર્થ કરદેવ સર્વ દર્શીઓ બંધનનું સ્વરૂપ આ જ રીતે કહ્યું છે.

જેમ આ આત્મા, જેમને તાદાતમ્યસિદ્ધ સંખંધ છે એટલે કે સ્વરૂપસિદ્ધ સંખંધ છે, ત્રિકાળ સ્વરૂપના સંખંધ છે એવાં આત્મા અને જ્ઞાનમાં વિશેષ (તફાવત, જીદાં લક્ષણા) નહિ હોવાથી તેમના બેદ (જુદાપણં) નહિ દેખતા થકા, નિ:શંક રીતે જ્ઞાનમાં પાતાપણે વર્તે છે.

ગ્રાન તે ગુણ છે અને આત્મા તે દ્રવ્ય છે-તે બન્નેને ત્રિકાળ તાદાતમ્યસિદ્ધ સંબંધ છે તેને મારું-પાતીકાનું સ્વરૂપ જાણતા થકા નિ:શંકપણ ગ્રાનમાં પાતાપણ વર્તે છે અને ગ્રાનમાં વર્તતા છે. તે, ગ્રાનકિયા સ્વભાવભૂત હાવાને લીધે નિષધવામાં આવી નથી. શરીરાદિની અને રાગાદિની જે કિયા થાય તેને જાણી લેવી તે ગ્રાનની પરિણતિ ગ્રાનની કિયા છે. રાગની અવસ્થાને ગ્રાતાભાવે રહીને જાણી લેવી તે ગ્રાનની કિયા છે, ગ્રાન ગ્રાનમાં એકાથ થયું તે ગ્રાનની કિયા છે.

આત્મા જાણનાર ને જોનાર છે. જ્ઞાની જાણે છે કે આ રાગના કર્તા હું નથી પણ તેના જ્ઞાતા રહેવું તે મારું કામ, તે મારી જ્ઞાનની ક્રિયા, આ ક્રિયા સર્વજ્ઞ ભગવાનાએ નિષેધી નથી કેમ કે જ્ઞાનક્રિયામાં પુરુષાર્થ છે, જ્ઞાનક્રિયા પાતાના સ્વભાવ છે, જ્ઞાનક્રિયા તે સદ્દભૂત વ્યવહાર છે.

રાગ-દ્રેષની શુભાશુભ લાગણીએ! થાય તે ચૈતન્યની અરૂપી વિકારી ક્રિયા છે, તે આત્માની પાતાની અવસ્થા છે. અજ્ઞાન અવસ્થામાં વિકારી ક્રિયાના કર્તા થતા હતા અને ભાન થતાં જ્ઞાનના કર્તા થયા અને જ્ઞાન એની ક્રિયા થઈ જીઓ, આમાં ક્રિયા આવી પરંતુ ચૈતન્યની ક્રિયા આવી; જડની ક્રિયા મારી નથી, વિકારી ક્રિયા મારી નથી પણ જ્ઞાનની ક્રિયા તે મારી ક્રિયા છે. આ ક્રિયાથી અધનભાવ ટળીને અઅધનભાવ થાય છે માટે આ ક્રિયા નિષેધવામાં આવી નથી.

જ્ઞાની પાતાના જ્ઞાનમાં સ્વ પરને જાણે છે પરંતુ પરના કર્તા થતા નથી, પ્રથમ વિકારરૂપ પરિણમતા હતા તેને ફેરવીને જાણવારૂપ પરિણમે છે. આ માક્ષમાર્ગની ક્રિયા છે, આ સાધકની ક્રિયા છે.

શરીરની ક્રિયા અને રાગાદિની ક્રિયાને મારી માનતા હતા તે અવસ્થાને ખદલાવીને જ્ઞાનની ક્રિયા તે મારી સ્વભાવભૂત ક્રિયા છે તેમ માનવા લાગ્યા, તે ક્રિયા સ્વભાવભૂત હોવાને લીધે નિષધવામાં આવી નથી.

તેવી રીતે જ્યાં સુધી આ આત્મા, જેમને સંયોગસિદ્ધ સંખંધ છે એવાં આત્મા અને ક્રાેધાદિ આસ્ત્રવામાં પણ, પાતાના અજ્ઞાનભાવને લીધે, વિશેષ નહિ જાણતા થકા તેમના ભેદ દેખતા નથી ત્યાંસુધી નિ:શંક રીતે ક્રાેધાદિમાં પાતાપણે વર્તે છે.

જ્ઞાન અને આત્મા તા તાદાત્મ્યસ્વરૂપ છે એટલે કે એક્સ્વરૂપ છે અને આત્માની પર્યાયમાં થતા વિકારી આસ્ત્રવભાવને આ આત્મા સાથે સંયાગસિદ્ધ સંભંધ છે.

ગાળ અને ગળપણને તાદાતમ્ય સંબંધ છે પણ ડાબલાને અને ગાળને સંયાગસિક સંબંધ છે તેમ આત્માને અને રાગ-દ્રેષને સંયાગસિક સંબંધ છે. વિકારી ભાવ થાય છે તે પરના સંયાગે થાય છે, માટે તેની સાથે આત્માને સંયાગસિક સંબંધ છે. એટલે સાથે રહેલ અને તાદાત્મ્ય એટલે તત્સ્વરૂપ સંબંધ; વિકારી ભાવને આત્મા સાથે ક્ષણ પૂરતા સંબંધ છે માટે તે સંયાગી ભાવ છે.

આચાર્ય દેવે આ ગાથામાં પહેલાં કાેધની વાત કેમ લીધી ? આત્મા જ્ઞાયકસ્વભાવી છે તે સ્વભાવતું ન ગાેઠલું તેનું નામ કાેધ છે સ્વભાવ ન ગાેઠે તે અનંતાનુઅંધી કાેધ છે. જગતને આ સ્વભાવ બેસતાે નથી તેથી આચાર્ય દેવે પહેલાં કાેધની વાત લીધી છે.

હું કર્તા ને ક્રોધાદિ મારાં કર્મ-એમ માનતાં ક્રોધાદિમાં પુષ્યપાપના બન્ને ભાવ આવી જાય છે.

[ 4

૧૯૯૯, આસાે સુદ-૧૦ શુક્ર

કર્તાકર્મ એટલે શું? કર્તાથી તેનું કર્તવ્ય જુદું ન હાય; શરીરાદિ, રાગ વગેરે આત્માથી જુદાં પડી જાય છે માટે તે જ્ઞાતાનું કર્તવ્ય નથી.

શાસ્ત્રમાં ત્રણ પ્રકારના સંખંધ આવે છે, એક તાદાત્મ્યસિદ્ધસંખંધ, બીજો સંયાગસિદ્ધસંખંધ, ત્રીજો પરસ્પર અવગાહ લક્ષ્મણસિદ્ધ સંખંધ.

જ્ઞાન અને આત્માને તાકાત્મ્યસિદ્ધ સંખંધ છે. જેમ અગ્નિ અને ઉષ્ણતાને સંખંધ છે તેમ જ્ઞાન અને આત્માને તાકાત્મ્યસિદ્ધસંખંધ હોવાથી જ્ઞાનક્રિયા, નિષેધવામાં આવી નથી.—જ્ઞાનક્રિયા જ્ઞાનીઓને સાધકસ્વભાવમાં આવ્યા વગર રહેતી નથી માટે તેને નિષેધી નથી.

કોધ, માન, માયા, લાભ વગેરે જે શુભાશુભ પરિણામ થાય છે તે આત્મા સાથે સંધાગસિદ્ધ સંખંધે છે, જેના વિધાગ થાય તેના સંધાગસિદ્ધ સંખંધ કહેવાય છે. જેના સંધાગ હાય તેના વિધાગ થાય, કાંધાદિ એક સમયમાં નાશ થઈ જાય છે અને બીજા સમયે નવા ઉત્પન્ન થાય છે, આત્માના ભાન વહે સમૂળગા નાશ થઈ જાય છે માટે કાંધાદિ આત્મા સાથે ઉત્પાદ-વ્યયસંખંધ છે પણ ધ્રુવ સંખંધ નથી, ધ્રુવ સંખંધ નથી માટે સંધાગસંખંધ છે પણ સ્વભાવસંખંધ નથી.

પંચ મહાવ્રતના શુભ પરિણામ પણ આત્મા સાથે સંયોગસંબ'ધે છે, સંયોગ છે તાે કેવળજ્ઞાન પામતાં તે પરિણામના વિયાગ થાય છે; જેને ઉત્પાદ થાય તેના વ્યય થાય.

કાઈને એમ પ્રશ્ન થાય કે જ્ઞાનની યર્યાય બદલાય છે ને! તેના ઉત્પાદ-વ્યય થાય છે ને? તેના ઉત્તર એમ છે કે જ્ઞાનની પર્યાય બદલાય છે ખરી. ઉત્પાદ-વ્યય થાય છે ખરા, પણ જે જાતના ચૈતન્યના સ્વભાવ છે તે જ જાતના ઉત્પાદ-વ્યય થાય છે; પર્યાયની જાત તેની તે જ રહીને બદલાય છે, માટે જ્ઞાનની પર્યાયને આત્મા સાથે તાદાત્મ્ય સંભંધ છે. કાંધાદિ વિકારી પરિણામા આત્માના સ્વભાવથી વિરુદ્ધ સ્વભાવ-વાળા છે; કાંધાદિની પર્યાય સમયે સમયે જીદી જીદી જાતની બદલાય છે; ગમા, અણગમા; હર્ષ, શાક વગેરે ભાવા આત્માના શાંત સ્વભાવરૂપ છે નહિ પરંતુ વિપરીત સ્વભાવવાળા છે, તેથી આત્માને તે વિકારી પરિણામા સાથે સંયાગસિદ્ધ સંભંધ છે પણ તાદાત્મ્યસિદ્ધ સંભંધ નથી.

વિકારીભાવા અને અવિકારીભાવાના તફાવતને જે જાણતા નથી તે અજ્ઞાની અજ્ઞાનપણાને લીધે વિકારના કર્તા થઈને પ્રવર્ત છે. અજ્ઞાની સ્વભાવ-વિભાવના ભેદ નહિ જાણતા થકા આ કાંધાદિની લાગણી જાણે મારામાં થતી હાય એમ નિ:શ'કપણે પાતાની માનીને વર્તે છે. કાેધ. માન, માયા, લાભને હું ઉત્પન્ન કર્યું છું અને તે મારાં

### ૧૦ ] [ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

કાર્ય છે, એમ કાેધાદિના કર્તા થાય છે. અજ્ઞાની કાેધ, માન, માયામાં પાતાપણે વર્તે છે; તેને કાેધાદિની કિયા કહેવામાં આવી છે, પરંતુ તે કિયા પરભાવભૂત હાેવાને લીધે નિષેધવામાં આવી છે તાેપણ અજ્ઞાની ને કાેધ, માન, માયા, લાેભ મારા સ્વભાવમાંથી થતા ભાવા છે એમ અભ્યાસ થઈ ગયા છે. જેમ વિષ્ટાના કીડાને ફરી ફરીને વિષ્ટામાં જવાની ટેવ પડી ગઈ હાેય છે તેમ અજ્ઞાનીને ફરી ફરી કાેધરૂપે, માહરૂપે પરિણમવાની ટેવ પડી ગઈ છે તેથી તે નિઃશંકપણે તેમાં પરિણમે છે. અજ્ઞાની પાતાના અજ્ઞાનભાવને લીધે, જ્ઞાનભવનમાત્ર જે સહજ ઉદાસીન (જ્ઞાતા-દષ્ટામાત્ર) અવસ્થા તેના ત્યાંગ કરીને અજ્ઞાનભવનવ્યાપારરૂપ અર્થાત્ કાંધાદિવ્યાપારરૂપ પ્રવર્તો પ્રતિભાસે છે તે કર્તા છે.

ગ્રાનીને રાગ-દ્રેષ થાય છે-' થઈ જાય છે' પણ હું રાગ-દ્રેષને ઉપન્ન કરું છું, તેના હું કર્તા છું એવી હુદ્ધિ જ્ઞાનીને થતી નથી; પાતાના સ્વભાવ નિર્દાષ ગ્રાનમૂર્તિ છે; જે રાગ-દ્રેષ થાય તેને જાણવાના અને પાતાને જાણવાના સ્વપરપ્રકાશક સ્વભાવ છે, એવી પાતાની સહજ વૈરાગ્યરૂપ ગ્રાતાદેષ્ટાની અવસ્થાને ભૂલીને પર એવી જે કાંધાદિની લાગણીમાં અગ્રાની રાકાઈ જાય છે તેથી ચૈતન્યની જાગૃતિ રાકાઈ જાય છે, જાગૃતિ ખિલતી નથી પણ રાકાઈ જાય છે, ગ્રાન પ્રતિભાસવાને બદલે એકલા કોંધાદિક જ પ્રતિભાસે છે. આના જ હું કર્તા છું અને આ જ મારાં કામ છે એમ જ તેને પ્રતિભાસે છે એ રીતે નિ:શંકપણ થતા-પરિણમતા વર્ત છે. આચાર્યદેવની એકે એક ગાથામાં અપૂર્વ રહસ્ય ભર્યું છે.

અજ્ઞાનભવનવ્યાપારરૂપ અર્થાત્ ક્રોધાદિ વ્યાપારરૂપ પ્રવર્તતા પ્રતિભાસે છે તે કર્તા છે અને જ્ઞાનભવનવ્યાપારરૂપ પ્રવર્તનથી જીદાં, જે ક્રિયમાણપણે અંતરંગમાં ઉત્પન્ન થતાં પ્રતિભાસે છે, એવાં ક્રોધાદિક, તે કર્મ છે.

નિર્દાષ જ્ઞાનના થવારૂપ પ્રવર્તનથી જીદાં, જ્ઞાનનું જ્ઞાન કરવું તેનાથી જીદાં ક્રિયમાણપણે એટલે આ ક્રોધાદિને હું કરું છું, મારાં એ કામ છે એમ પાતાથી કરાતાં પ્રતિભાસે છે; એ જ મારું કામ છે એમ માને છે પણ એનાથી મારું જીદું કામ છે એને ઓળખતા નથી.

જીવને પરતું માહાત્મ્ય આવ્યું છે પણ સ્વતું માહાત્મ્ય આવ્યું નથી, સ્વતું માહાત્મ્ય ન આવે ત્યાં સુધી દિશા કેમ બદલાય?

જ્ઞાન વેપારથી જીદા લક્ષણવાળા ક્ષણિક વિકારા જે થાય છે તે મારા સ્વભાવ ઘરમાંથી જાણે કેમ થતા હાય? પુષ્ય-પાપની મૂડી જાણે મારા ઘરમાંથી કેમ નીકળતી

હાય ? વિકાર મારાે સ્વભાવ જ કેમ હાય ? એમ અજ્ઞાની માને છે. કોધાદિ મારાં કામ છે અને એ જ મારી ફરજ છે એમ અજ્ઞાની માને છે પણ એનાથી હું જુદાે છું એમ ભાસતું નથી એટલે કે જાણતાે નથી.

હું મારા સ્વભાવના જ્ઞાનના કરનાર અને એ ક્રોધાદિના જ્ઞાનના કરનાર છું; પાતાને જાણતા પાતાની દિશામાં ઊભા પરના ભાસ થવા જોઈએ એવા સ્વ-પ્રરપ્રકાશક સ્વભાવને ભૂલીને, ક્રોધાદિક જેઠલા જ હું, ક્રોધાદિક તે મારું સ્વરૂપ, ક્રોધાદિક મારું કર્તાવ્ય એવી રીતે અજ્ઞાની પરને સ્વપણ જ ભાસ કરતા રહે છે.

પાતાના ભિન્ન સ્વભાવનું ભાન નથી તેની પુષ્ય-પાપની વિકારી અરૂપી ક્રિયા તેના હું કર્તા છું એમ અજ્ઞાનપણ ભાસે છે, તે બધું પાતાની સ્વભાવપ્રવૃત્તિરૂપ ભાસે છે તે જ સંસારનું કારણ છે. અજ્ઞાની અજ્ઞાન અવસ્થાએ વિકારી ભાવના કર્તા થાય છે પરંતુ જડના કર્તા તો કાઈ થઈ શકતું જ નથી, અજ્ઞાની માને કે હું જડના કર્તા થાઉં છું-પાતાના ભાવમાં જડને હું કરું છું એવી ઘાલમેલ કર્યા કરે છે, પરંતુ જડનું કાંઈ કરી શકતો જ નથી. આ પ્રમાણે અનાદિ કાળની અજ્ઞાનથી થયેલી આ કર્તા-કર્મની પ્રવૃત્તિ છે.

આતમા પરના અકર્તા છે, આત્માનું સ્વરૂપ પરથી ભિન્ન છે. આ સ્વરૂપ સમજ્યે જ છૂટકા છે, આ સિવાય બીજી રીત નથી. જેતા નથી! ક્ષણમાં દેહ છાડીને ચાલ્યા જાય છે; આજ આ ભવમાં ને કાલે ક્યાંય બીજા ભવમાં! સ્વરૂપને સમજ્યા વગર કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિ એમ ને એમ ઊભી જ રહે છે માટે આ સ્વરૂપ સમજ્યે જ ભવનો અંત છે.

આ રીતે પાતાના અજ્ઞાનને લીધે કર્તાકમ ભાવ વર્ડ ક્રોધાદિમાં વર્તતા આ આત્માને, ક્રોધાદિની પ્રવૃત્તિરૂપ પરિણામને નિમિત્તમાત્ર કરીને પાતે પાતાના ભાવથી જ પરિણમતું પૌદ્દગલિક કર્મ એકઠું થાય છે.

જીઓ ! કર્મ અજ્ઞાન કરાવ્યું નથી. આચાર્ય દેવ કહે છે કે પાતાના અજ્ઞાન વડે ક્રોધ, માન, માયા અને લાભમાં વર્તતા આત્માને ખંધ થાય છે.

જીવ અજ્ઞાનને લઈને ક્રોધમાં અઠવાયા, માનમાં અઠવાયા પરંતુ આચાર્ય દેવ કહે છે કે અરે ભાઈ! ધીરા થા! મૂળામાં મફતમાં વેચાયા તું, અને ત્રણલાકનો નાથ પણ તું, પરથી જ્ઞાનસ્વરૂપ તું જીદા તેનું ભાન કર! લાભ અને લાહવાટને છાડ, છાડ!

આત્મા અજ્ઞાન અવસ્થાએ ક્રોધાદિનો કર્તા થાય છે તે પરિણામનું નિમિત્ત પામીને નવા રજકણનું પ્રારબ્ધ થંધાય છે, તે પ્રારબ્ધ જડ રજકરણના સામધ્યોથી ૧૨ ] [ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

બંધાય છે; રજકણમાં બદલવાનું –પરિણમવાનું સામર્થ્ય છે.

રજકાં પાતાના સ્વતંત્ર પરિાંગનથી એકઠાં થાય છે, આત્મા અજ્ઞાન અવસ્થાન એ શુભાશુભ ભાવરૂપ પરિાંગ ત્યારે તે પરિાંગ કર્મ અંધ થવામાં બાદ્ય નિમિત્ત થાય છે, કર્મ રૂપ રજકાં પાતાની લાયકાતથી અંધાય છે પરંત શુભાશુભ પરિાંગ તેને નિમિત્તરૂપ થાય છે તેવા નિમિત્તનૈમિત્તિક સંઅંધ છે. કર્મ રજકાં એની મેળાએ સ્વતંત્ર પરિાંગની જાય છે. જેમ ચાખા, દાળ વગેરેનો ખારાક પેઠમાં પડે છે પછી તે એની મેળાએ સ્વતંત્રપણ લાહીરૂપ, વાતરૂપ, પીત્તરૂપ વગેરે અવસ્થારૂપે પરિાંગની જાય છે, કાંઈ તેને પરિાંગાવત નથી તેમ કર્મ પુદ્રગલા સ્વયં પરિાંગની જાય છે.

આ રીતે જીવ અને પુરૂગલનો, પરસ્પર અવગાહ જેનું લક્ષણ છે એવા સંખંધ રૂપ બંધ સિદ્ધ થાય છે. અનેકાત્મક હોવા છતાં (અનાહિ) એક પ્રવાહપણે હોવાથી જેમાંથી ઇતરેતરાશ્રય દેાષ દૂર થયા છે એવા તે બંધ, કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત જે અજ્ઞાન તેનું નિમિત્ત છે.

જીવના પરિણામનું નિમિત્ત પામીને પુરૂગલા કર્મ પણ સ્વયં પરિણમી જાય છે, એક બીજાની અવસ્થાની યાગ્યતા એવી થાય છે કે એક બીજા માંહામાંહે એક જગ્યાએ વ્યાપીને રહે છે તેને પરસ્પર અવગાહ લક્ષણ સંખધ કહેવાય છે. જીવના પરિણામનું બાહ્ય નિમિત્ત પામીને કર્મના પુરૂગલા એક જગ્યાએ અવગાહીને રહે છે તેને પરસ્પર અવગાહ જેનું લક્ષણ છે એવા સંબધ્ફપ બધ્ફ કહેવાય છે.

ગુણ ગુણી એક બીજાથી જુદા પડતા નથી, તદાકાર છે માટે તેને તાદાત્મ્યસિલ સંભ'ધ કહેવાય છે.

રાગાદિ વિકારના સંચાગના વિચાગ થાય છે માટે તેને સંચાગસિદ્ધ સંબંધ કહેવાય છે. અહીં ત્રણ પ્રકારના સંબંધ લીધા છે પરંતુ ચાથા સંબંધ લીધા નથી. બાયડી અને છાકરાંના સંબંધ લીધા નથી, સંબંધ હાય જ નહિ તે લેવાય કયાંથી? તે તા પાતાથી તદ્દન જુદાં છે, દૂર ક્ષેત્રે રહેલાં છે, તેની સાથે જરા પણ સંબંધ નથી. તેના પ્રત્યે રાગ છે તે રાગના સંબંધ આત્મા સાથે છે, પણ બાયડી છાકરાંના સંબંધ તા જરા પણ આત્મા સાથે નથી; પરંતુ તેના પ્રત્યે રાગ છે તેથી ઉપચારથી એટલે કે માત્ર આરાપથી કહેવાય છે કે સંબંધ છે, બાદી ખરેખર તા કાંઈ સંબંધ છે જ નહિ.

જીવ અને પુદ્દગલના જે બ'ધ થાય છે તેમાં ઇતરેતરાશ્રય દાષ નથી. જીવના એના એ રાગના પરિણામથી બ'ધ થાય અને એના એ બ'ધથી પાછા એના એ રાગ થાય તા ઇતરેતરાશ્રય દાષ થાય પણ વસ્તુસ્વરૂપ તેમ નથી, જેમ રૂની એક પૂણી પછી બીજી

પૂર્ણી જુદી જુદી હોય તેમ હારા કરે તેમ અમુક સ્થિતિ સુધી કર્મા આત્મામાં રહે, જૂનાં ઢળતાં જાય અને નવાં બંધાતાં જાય પણ પ્રવાહ તૂટે નહીં; છવમાં નવા નવા સાગાદિ વિકારના પરિણામ થાય છે અને જડ કર્મા પણ જૂનાં ઢળતાં જાય છે અને નવાં બંધાતાં જાય છે પણ પ્રવાહ તૂઢતા નથી. જે પરિણામથી કર્મના બંધ થયા તે બંધ તેના તે પરિણામનું નિમિત્ત થતું નથી પણ નવા પરિણામનું નિમિત્ત થાય છે, અને જે નવા વિકારી પરિણામ થયા તે જુના બંધનું નિમિત્ત થતું નથી પણ નવા બંધનું નિમિત્ત થાય છે માટે ઇતરેતરાશ્રય દાપ લાગતા નથી.

પહેલાં આત્મા શુદ્ધ હતા અને પછી અશુદ્ધ થયા, પહેલાં કર્મ નહાતાં ને પછી કર્મ બંધાયાં તેમ નથી એટલે કે આત્માના પરિણામથી કર્મ થયાં અને કર્મથી આત્માના પરિણામ થયા એમ નથી, એક બીજાના આધારે બન્ને સિદ્ધ થયા તેમ નથી પરંતુ અનાદિકાળથી સ્વત:સિદ્ધ છે, અનાદિકાળથી કર્મ કર્મપણ અને આત્માના પરિણામ વિકારપણ સ્વતંત્ર પરિણમતા આવે છે, બન્ને દ્રવ્યાનાં અનાદિકાળથી પરિણમનચક સ્વતંત્રપણ પરિણમતાં આવે છે, કોઈના આધારે કોઈ સિદ્ધ થતું નથી માટે ઈતરેતરાશ્રય દાપ લાગતાં નથી.

અનાદિકાળથી આવા અધ છે તે કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત જે અજ્ઞાન છે તે અજ્ઞાનનું નિમિત્ત આ અધ છે.

અજ્ઞાન આત્માના મૂળ સ્વભાવ નથી, તેથી પૂર્વના અધ છે તે અજ્ઞાનનું નિમિત્ત છે. અજ્ઞાન-પર્યાય ઉપાદાન છે અને તેનું નિમિત્તકારણ અધ છે. અધ જે થતા જાય છે તે નવા અજ્ઞાનનું નિમિત્ત થાય છે. અજ્ઞાનપર્યાય પાતાના ઊંધા પુરુષાર્થને કારણ લંભાય છે; આ તા કર્મ રૂપ બીજી ચીજ છે તેમ જણાવે છે, કર્મ કાંઈ રાગ-દ્વેષ અને અજ્ઞાન કરાવી દેતું નથી પરંતુ નવાં કર્મ જે અધાય છે તે ભવિષ્યમાં પાતે જયાં સુધી રાગ-દ્વેષ ને અજ્ઞાન કર્યા કરે છે ત્યાં સુધી નિમિત્ત થાય છે.

આત્મા પાતાના નિર્દોષ જ્ઞાનસ્વભાવમાં અને કોધાદિમાં ભેદ જાણતા નથી ત્યાંસુધી તેને કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિ છે.

કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત અજ્ઞાનપર્યાય છે અને અજ્ઞાનપર્યાયનું નિમિત્ત પૂર્વના અંધ છે, તેથી જેને અજ્ઞાનપર્યાય ઢળી ગઈ તેને અંધ પણ ઢળી ગયા, અને તેની કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિ પણ ઢળી ગઈ; આ રીતે જ્ઞાન થવાથી જ અભાધ થઈ ગયા.

જેને અજ્ઞાનપર્યાય છે તેને અધ પણ છે અને તેને કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિ પણ છે. ૬૯-૭૦. હવે શિષ્ય પૂછે છે કે પ્રભુ! આ કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિના અભાવ કયારે થાય

[ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

98]

છે? જુઓ, શિષ્યને ધગશ થઈ છે કે અહા ! આવા ચૈતન્યસ્વભાવ અમને કયારે પ્રાપ્ત થશે ? અનંતકાળથી આમ ને આમ રઝળવું ચાલ્યું આવે છે તે કયારે અઠકી જાય? રાગ-દ્વેષ અને આત્મસ્વભાનની ભિન્નતાની જેને ખબર નથી એવા અજાણ શિષ્ય સમજવા માટે ધગશથી પૂછે છે કે પ્રભુ! આ કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિના કયારે અભાવ થશે ?

શિષ્યે જિજ્ઞાસાથી પૂછ્યું કે આ કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિ કેમ મટે? તેના ઉત્તરરૂપ ગાથા કહે છે:—

## जइया इमेण जीवेण अप्पणो आसवाण य तहेव। णादं होदि विसेसंतरं तु तइया ण वंधो से॥७१॥

અર્થ:-જ્યારે આ જવ આત્માના અને આસ્ત્રવોના તફાવત અને ભેઠને જાણે ત્યારે તેને બધ થતા નથી.

જવને જ્યારે પાતાના નિર્દાષ જ્ઞાનસ્વભાવનું અને વિકારી ભાવનું ભેઠજ્ઞાન થાય છે ત્યારે તે અખધ થાય છે. વિકારી ભાવને જ્યાં સુધી પાતાના માને છે ત્યાં સુધી તેને ખધ થાય છે. અન તકાળથી જવે બધું કર્યું પણ વિકારી ભાવથી જૂડા પડવાના પ્રયત્ન કર્યા નથી; અવિકારી અખધસ્વરૂપ આત્માને સમજ્યે જ માક્ષના પંચ પ્રગટે છે, માક્ષને સાધવારૂપ દારી હાથમાં આવે છે; સમ્યગ્જ્ઞાન થતાં જ આસ્ત્રવાથી ભેઠજ્ઞાન થાય છે.

આ જગતમાં વસ્તુ છે તે (પાતાના) સ્વભાવમાત્ર જ છે, અને 'સ્વનું' ભવન તે સ્વ-ભાવ છે; માટે નિશ્વયથી જ્ઞાનનું થવું-પરિણમવું તે આત્મા છે અને કોધાદિનું થવું-પરિણમવું તે કોધાદિ છે.

જીઓ! વસ્તુની વ્યાખ્યા કરી, જેમાં વિકાર ભાવ થાય તે વસ્તુ નથી પણ પાતાના 'સ્વભાવ માત્ર જ' વસ્તુ છે તેમ કહ્યું, જેટલા સ્વભાવ છે તેટલી જ વસ્તુ છે, જેટલા વિકાર છે તે વસ્તુ નથી, આ ડ્રવ્યદેષ્ટિની વાત છે. સ્વભાવમાં પરવસ્તુ તા નથી પણ ક્રોધાહિતું થવું-પરિણમવું તે પણ વસ્તુ નથી, તે પણ આત્મા નથી.

આત્મા નિર્દોષ જ્ઞાનસ્વરૂપ છે તેમાં નિરુપાધિકપણે સ્વભાવનું થવું-પરિણમવુ

આ જવ જયારે આસ્રવાનું તેમ નિજ આત્મા તર્ણું જાણે વિશેષાંતર, તદા ખંધન નહિ તેને થતું. ૭૧. ગાથા-૭૧ ] િ૧૫

તે વસ્તુના સ્વભાવ છે. ખરેખર આત્માની પર્યાયમાં કરવા-મૃકવાની જે વૃત્તિ થાય તે આત્માનું થવું-પરિણમવું નથી, પુણ્ય-પાપની જેટલી વૃત્તિઓ થવી તે આત્મા નથી પણ પાતાના જ્ઞાનસ્વભાવમાં સ્વત: પરિણમવું તે વસ્તુ છે, તે આત્મા છે.

પુષ્ય-પાપની કાેઇ પણ પ્રકારની લાગણીની ઉપાધિ વગરના, એકલાે જાણવા માત્ર જ ભાવ તે આત્મા છે.

કોધ, માન, માયા, લાભ, રિત, અરિત, હાસ્ય, શાક વગેરે તે બધા પર સંયોગ થતા ઔપાધિક ભાવાનું થવું –પરિણમવું તે કોધાિક છે, આત્મા નથી. પર વસ્તુ પ્રત્યે અભિમાન થવું કે આ પર વસ્તુ મારી છે, આ પરભાવા મારા છે તેવું મિથ્યાત્વભાવરૂપ અભિમાન તે બધું કોધાિકમાં જય છે, તે આત્મા નથી, વસ્તુસ્વરૂપ નથી. વસ્તુસ્વભાવમાંથી જે કાંઈ નાશ થઈ શકે તે તેના સ્વભાવ નથી. કોધાિક આત્માની પર્યાયમાં થાય છે અને તે પર્યાયના નાશ પણ થાય છે, તે ભાવા સદા એકરૂપે આત્મામાં રહેતા નથી માટે તે ભાવા આત્મા નથી, આત્માના સ્વભાવ નથી. કોધાિકના આત્મા સાથે સંયાગિસિક સંબધ છે. અને નિર્દાય જ્ઞાનસ્વભાવ સંયાગી નથી પણ અસંયાગી સ્વત: સ્વભાવ છે. જે ભાવે સર્વાથિસિકના ભવ મળે અને જે ભાવે તીર્થ કર નામકર્મ બધાય તે ભાવ પણ આત્મા નથી, પર છે એમ અહીં આચાર્ય દેવને કહેવું છે. દુનિયા ન માને એટલે કાંઈ સત્ને અસત્ અને અસત્ને સત્ કહેવાય નહિ. દુનિયા તો અનાદિથી ઊધે માર્ગ જ છે અને તે ઊંધું કહે જ, સંસારમાં રખડનારા જીવાના અને નહિ રખડનારા જીવાના રસ્તા જીદા જ હાય, એક બીજાથી એક બીજાના રસ્તા ઊલટા જ હાય; જો ઊલટા ન હાય તો સંસાર–માક્ષ હોય જ નહિ.

પાતાના જ્ઞાનમાં રાકાણા તેટલા આત્મા, તેટલા ધર્મ, તેટલા સ્વભાવ, તેટલું જિનશાસન છે; રાગ-દ્વેષરૂપે થવું, તેમાં રાકાવું તે જિનશાસન નથી, તે આત્મા નથી, આત્માના સ્વભાવ નથી, આત્માના ધર્મ નથી.

વળી જ્ઞાનનું જે થવું-પરિણમવું છે તે ક્રોધાહિનું પણ થવું-પરિણમવું નથી, કારણ કે જ્ઞાનના થવા (-પરિણમવા) વખતે જેમ જ્ઞાન થવું માલૂમ પડે છે તેમ ક્રોધાહિક પણ થતાં માલૂમ પડતાં નથી.

નિર્દાષ જ્ઞાન, શ્રદ્ધા તથા અંતર ચારિત્રનું થવું તે આત્મા છે, કેમકે જ્ઞાનના થવા વખતે હું જાણનાર-દેખનાર છું એમ જણાય છે, નિવૃત્તિ થતી માલૂમ પડે છે, જાણનારની જ્ઞાનિકિયા થતી માલૂમ પડે છે, પરંતુ તે વખતે ક્રોધાદિક થતાં માલૂમ પડતાં નથી.

#### 98]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

પાતે સાક્ષી થાય છે ત્યારે એટલે કે જાણવા વખતે જાણવાનું માલૂમ પડે છે, હું જાણવામાં વધું છું તેમ માલૂમ પડે છે પરંતુ તે વખતે કાેધાદિક વિકાર વધતા માલૂમ પડતા નથી. વિકારી પર્યાયનું જ્ઞાનીને સ્વામીપણું નથી, સ્વભાવઘરમાં તે નથી, તેથી સ્વભાવઘરમાં દેખાતા જ નથી તેમ કહ્યું છે.

હું જાણનાર-દેખનાર છું. શ્રદ્ધા, જ્ઞાન, અને આચરણમાં એકાશ્ર થાય છે ત્યારે તેની સાથે ભેગા રાગ-દ્રેષ, ક્રાંધ વગેરે માલૂમ પડતાં નથી, ભેગાં નથી જ, ભિન્ન છે માટે માલૂમ પડતાં નથી.

હું તો શરીરાદિ અને કોધાદિ વિકાર બધાના જાણનાર છું, તેવા ભાનમાં જાણનાર જ માલૂમ પડે છે, પર એવા કોધાદિક પાતાના સ્વભાવમાં માલૂમ પડતાં નથી. હું પરથી નિરાળા છું એવા ભાનડાણે હું પરના સાક્ષી છું તેમ ભાસે છે, પણ પર મારામાં છે તેમ ભાસતું નથી. સાક્ષીની સાક્ષીરૂપ પર્યાય થાય છે ત્યારે કોધાદિકનું કર્તાપણું થતું નથી, થતું દેખાતું નથી. જ્ઞાતા વખતે કોધાદિક નથી, ભિન્ન માન્યા તેથી કર્તા થતા નથી માટે જ્ઞાતા જ છે માટે જ્ઞાનતું જે થવું—પરિણમવું છે તે કોધાદિકનું થવું— પરિણમવું નથી.

કાધાદિકતું જે થવું-પરિણમવું તે જ્ઞાનતું પણ થવું-પરિણમવું નથી, કારણ કે કોધાદિકના થવા-પરિણમવા વખતે જેમ કોધાદિક થતાં માલૂમ પડે છે તેમ જ્ઞાન પણ થતું માલૂમ પડતું નથી. આ રીતે કોધાદિકને અને આત્માને નિશ્ચયથી એકવસ્તુપણું નથી.

ક્રોધ, રાગ-દ્રેષ આદિ હું છું એમ કર્તા થઈને રાેકાઈ ગયા તેને તેની સાથે સાથે હું જ્ઞાતા છું તેમ માલૂમ પડતું નથી. અહીં તાે પહેલે ધડાકે વસ્તુસ્વભાવ જુદા પાડ્યા છે.

જ્યારે ક્રોધ હું છું, માન હું છું, માયા હું છું, લાભ હું જ છું એવા ભાવ રહે છે ત્યારે હું જાણનાર જુદા છું એવું ભાન રહેતું નથી. વિકાર પાતાના સ્વભાવ નથી અને જ્ઞાનાદિ પાતાના સ્વભાવ છે તેથી બન્ને વસ્તુને તદ્દન જુદી પાડી છે.

હું રાગી જ છું, માયાવી જ છું એમ ભાસે છે ત્યારે હું અસંધાગી-જીદું તત્ત્વ છું, આ બધા વિકારા મારા જ્ઞાતાના રૂપેય છે તેમ ભાસતું નથી માટે કોધ, માન પાતાના સ્વભાવઘરનાં નથી પણ પુદ્દગલના ઘરનાં છે. અજ્ઞાની એમ માને છે કે કોધાદિના હું કર્તા છું અને કોધાદિ મારાં કર્મ છે; પણ હું જ્ઞાતા છું એમ તેને ભાસતું નથી. જ્ઞાનાદિ અને કોધાદિ બન્ને એક વસ્તુ નથી પણ બન્ને જીદાં છે.

કર્તા થયા ત્યારે જ્ઞાતાનું ભાન નથી માટે કર્તા જ છે, જ્ઞાતા વખતે ક્રોધાદિના

ગાયા–૭૧ ]

કર્તાનથી, પાતાથી ભિન્ન માન્યા તેથી કર્તા થતા નથી પણ જ્ઞાતા જ છે; જ્ઞાતા વખતે કર્તાનથી ને કર્તા વખતે જ્ઞાતા નથી.

જ્ઞાની વિચારે છે કે હું કર્તા પણ મારા સ્વભાવના ને કાર્ય પણ મારા સ્વભાવનું, રાગનું વિકારી કાર્ય તે મારું નથી, વિકારી કાર્યના હું કર્તા નથી.

કાઈ કહેશે કે શું કેવળજ્ઞાની થઈ ગયા છે? માત્ર જાણવું એમાં પુરુષાર્થ શું આવ્યા ? અરે ભાઈ! એમાં અનંતા પુરુષાર્થ છે, દ્રવ્ય ઉપર દૃષ્ટિ મૂકી એમાં અનંતા પુરુષાર્થ આવ્યા. અનંતા પુરુષાર્થ સ્વભાવ તરફના ઊઘડ્યા ત્યારે તા અનંતાનુખંધી કપાયના અભાવ થયા, સાક્ષીરૂપે–જ્ઞાયકરૂપે રહેવામાં જ અનંતા પુરુષાર્થ છે. દ્રવ્યદૃષ્ટિમાં દ્રવ્ય અને પર્યાયના ભેદ દેખાતા નથી, ઉણી પર્યાય અને પૂરી પર્યાય વચ્ચે ભેદ ભાળતા નથી ઉણી પર્યાય અને પૂરી પર્યાયને જ્ઞાન જાણે છે, પરંતુ દૃષ્ટિમાં તેના ભેદ નથી. દ્રવ્યદૃષ્ટિએ પૂર્ણ છે પરંતુ પર્યાયદૃષ્ટિએ કેવળજ્ઞાનપર્યાય હજા પ્રગદી નથી તેથી અધૂરો છે, પણ વસ્તુસ્વભાવને જાણ્યા પછી અલ્પ રાગ-દ્રેષ જે થાય તે દળવા માટે છે રાખવા માટે નથી, તેના કર્તા થતા નથી, તેથી તે જ્ઞાતાનું જ્ઞેય છે, અલ્પ કાધ સાધકદશામાં થાય છે પણ અહીં દ્રવ્યદૃષ્ટિની મુખ્યત્મમાં ગણ્યા નથી. અહીં તો પહેલે ધડાકે વસ્તુ-સ્વભાવ જુદ્દા પાડયા છે તેથી શુભ પરિણામ છાડીને અશુભ પરિણામ કરવાની અહીં વાત નથી પરંતુ રાગ-દ્રેષ મારા અને મારું તે કાર્ય તેવી માન્યતા અજ્ઞાનીની છે પણ જ્ઞાનીની નથી. તેમ સમજાવે છે.

હું તા મારા સ્વભાવના કર્તા છું પરના કર્તા નથી એવા જ્ઞાનભાવે પરતું– ક્રાેધાદિકતું ભાસન થતું નથી, અરે! જ્ઞાનમાં જાણે તાેચ સ્વપર પ્રકાશક છે પણ સ્વપર કર્તા નથી.

વિકારના અસ્વીકાર અને પાતાના જ્ઞાયકસ્વભાવના સ્વીકાર તે જ આસવ રાકવાના ઉપાય છે.

મુનિઓના દશધા ધર્મમાં ક્ષમા ધર્મ પહેલા છે. આચાર્ય દેવ પાતે મુનિપદે છે તેથી અહીં કાંધ પહેલાં લીધા છે કારણ કે દશધા ધર્મમાં પહેલી ક્ષમા છે. કર્મ બંધારો માટે ક્ષમા કરું તે ભાવ પુષ્યબંધમાં જાય છે, શાસ્ત્રની આજ્ઞા છે માટે ક્ષમા કરું તે ભાવથી પણ પુષ્ય બંધાય છે, ક્ષમા નહિ કરું તા દુર્ગતિમાં જઇશ એમ વિચારી ક્ષમા કરે તે ભાવથી પણ પુષ્ય બંધાય છે, પરંતુ મારા જ્ઞાયકસ્વભાવ જ અકષાય છે તેના ભાનમાં સ્થિર રહેવું તે જ ખરી ક્ષમા છે, તે જ ખરા ધર્મ છે.

ક્ષમા સામે ક્રાંધ છે; વ્રતથી, તપથી, પૂજાથી, ભક્તિથી ધર્મ થશે એમ માની તેમાં રુચિ, અને પાતાના સ્વભાવની રુચિ નહિ તે અનંતાનુખ'ધી ક્રાેધ છે; પાતે અનંત સ. પ્ર. ૩.

### 96]

| સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ગુણના પિંડરૂપ વસ્તુ છે તેમાં પાતાપણું નહિ સ્વીકારતાં, શુભાશુભભાવ અને શરીરાદિમાં પાતાપણું-અહંપણું સ્વીકારવું તે અનંતાનુખંધી માન છે; પાતાના સીધા સ્વભાવ જેમ છે તેમ જાણવા નહિ અને બહારના ક્રિયાકાંડ કરું તા સ્વભાવ ઊઘરે એવી આડ મારતાં પરિણામ તે અનંતાનુખંધી માયા છે; પાતાની સ્વભાવ પર્યાય ઉઘાકું તા જ ખરા સંતાષ છે એમ નહિ માનતાં શુભાશુભ પરિણામમાં સંતાષ માનવા તે અનંતાનુખંધી લાભ છે.

ગાતા રહે તેમાં કોધાદિ થતાં દેખાતા નથી તે કોધાદિ થાય તેમાં ગાતાનું ગાન થતું માલૂમ પડતું નથી; 'માલૂમ પડે છે' તેમ કહ્યું તેમાં પાતાને માલૂમ પડવાની વાત છે કે પરને માલૂમ પડવાની વાત છે? પાતાને જ માલૂમ પડવાની વાત છે. નિ:શંકપણે ગાનરૂપે થતા પાતે જ પાતાને ભાસે છે, પાતે જ પાતાને માલૂમ પડે છે આવું ગાન થાય ત્યારે પાતે પાતાને કોધાદિરૂપે થતા ભાસતા નથી પણ ગ્રાનરૂપે નિ:શંકપણે પાતાને જ ભાસે છે, બીજાને પૂછવા જવું પડતું નથી, પરને કે કેવળગ્રાનીને માલૂમ પડવાની અહીં વાત નથી પણ પાતાની જ વાત છે.

છ મહિનાના ઉપવાસ કરવાથી પણ આસ્ત્રવ રાકાતા નથી, મૌન રહે તાપણ આસ્ત્રવ રાકાતા નથી, પરંતુ આત્માના સ્વભાવનું જ્ઞાન કરવાથી આસ્ત્રવ રાકાય છે. જ્ઞાતાના જ્ઞાનભાવ ભારો ત્યારે કોધાદિ ભાસતા નથી અને કોધાદિ ભાસે ત્યારે જ્ઞાતા ભાસતા નથી.

આ વાત સાંભળતાં ઝગુઝગાટ ઊઠે પરંતુ ભાઈ! સત્ય તા આ જ વાત છે, આ સમજ્યા વિના ભવના અંત નથી.

આ પ્રમાણે આત્મા અને આસ્ત્રવાના વિશેષ (તફાવત) દેખવાથી જ્યારે આ ભગવાન આત્મા તેમના ભેદ (ભિન્તતા) જાણે છે ત્યારે આ આત્માને અનાદિ હોવા છતાં પણ અજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થયેલી એવી (પરમાં) કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિ નિવૃત્ત થાય છે.

કર્તાકમેની પ્રવૃત્તિ પ્રવાહે–સંતાને અનાદિ હોવા છતાં અજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થયેલી છે, અનાદિ હોવા છતાં અજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થયેલી છે માટે ઢળી શકે છે, આત્માના સ્વભાવથી ઉત્પન્ન થયેલી નથી માટે તેની નિવૃત્તિ થઇ શકે છે.

કર્તાકર્મની નિવૃત્તિ થતાં પૌદ્દગલિક કર્મના એટલે કે નવાં દ્રવ્યકર્મના ખ'ધ પણ નિવૃત્ત થાય છે, એમ થતાં જ્ઞાન માત્રથી જ બ'ધના નિરાધ સિદ્ધ થાય છે.

આચાર્ય દેવ કહે છે કે ક્રોધાદિક અને આત્મા બન્ને જીદી વસ્તુઓ છે, ક્રોધાદિક વિકારી ભાવ થાય છે ચેતત્યની પર્યાયમાં, પણ તે પાતાના ઊંધા પુરુષાર્થ વડે પર ગાથા-૭૧ ]

નિમિત્ત થતા ભાવ છે માટે પર છે એમ કવ્યદ્દષ્ટિના જોરમાં કહે છે.

જ્ઞાનમાં કોધ, માન નથી અને કોધ, માન, માયામાં ભગવાન આત્મા નથી આમ ખન્નેમાં સ્વભાવભેદ છે અને સ્વભાવભેદ છે માટે વસ્તુભેદ છે. આ રીતે કોધનું અને આત્માનું ભેદજ્ઞાન થાય ત્યારે તેમના એકપણારૂપ અજ્ઞાન મટે અને જ્ઞાનપર્યાય પ્રગટે, અને કર્મના બંધ પણ ન થાય. આ રીતે જ્ઞાન થવાથી જ બંધના નિરોધ થાય છે.

ત્રિલાકનાથ ભગવાન કહે છે કે શુભાશુભ પરિણામ તે હું છું, હું પરનું કરી શકું છું અને પર મારું કરી શકે છે એવી ફરિયાદ વગરના એક દિવસ ખરા? એક દિવસ તા ફરિયાદ વગરના લાવ! ગ્રાની વિચારે છે કે પર્યાય એટલે પ્રજા, અલ્પ રાગ- દ્વેપની પ્રજા થાય તેમાં અટકવું મારે પાલવે નહિ, હું તા નિર્દાષ ગ્રાનસ્વભાવી આત્મા છું તેને અલ્પ વિકારી પર્યાયમાં અટકવું પાલવે નહિ, (જતું કરે, સમાધાન કરે) દ્વ્યદિષ્ટના જોરમાં અલ્પ વિકારી પર્યાયમાં અટકવું પાલવે નહિ.

ડવ્યદિષ્ટના જોરમાં નિ:સંદેહ થા. િન:શંક થા. શ્રદ્ધાના જોરમાં ચારિત્ર અને કેવળજ્ઞાનના બધા ભાવા ભર્યા છે તે પ્રગઢ થશે. આ સમયસાર શાસ્ત્રની એવા બળવાન યાગે રચના થઈ ગઈ છે કે પાત્ર હોય તો ઝઢ દઈને સમજી જાય એવું છે.

ઘણા એમ કહે છે કે આમાં તો એકલું જ્ઞાન, જ્ઞાન આવે છે પરંતુ અહીં તો આચાર્ય દેવને જ્ઞાન કહીને આખો આત્મા કહેવા છે, જ્ઞાન એટલે આત્મા, જ્ઞાનની પ્રસિદ્ધિ છે; ગળપણ દ્વારા ગાળ આળખાવાય છે તેમ જ્ઞાનમાં આખો આત્મા કહેવા છે પણ એક ગુણ કહેવા નથી; જ્ઞાનમાં શ્રદ્ધા, ચારિત્ર વગેરે અનંતગુણ આવી જાય છે. બાળ ગાપાળ બધા જ્ઞાનથી સમજ શકે છે માટે જ્ઞાન મુખ્ય લક્ષણ આત્માને આળખવા માટે કહ્યું છે પરંતુ ત્યાં એક ગુણ ન સમજવા પણ આખા આત્મા સમજવા. જ્ઞાનસ્વભાવી આત્માનું જ્ઞાન કરવું, તેની પ્રતીત અને તેમાં રમણતા કરવી તે માક્ષમાર્ગ છે.

વિકારી ભાવ તે હું છું ને એ મારાં કામ છે એવા મિથ્યાભાવ ઢળવાથી જ્ઞાન-પર્યાય પ્રગટે અને તેથી બ'ધના નિરાધ થાય છે. ૭૧.

હવે શિષ્ય પૂછે છે કે જ્ઞાનમાત્રથી જ બ'ધના નિરોધ થાય છે એમ કેમ કહ્યું છે? અરે ભાઇ! જ્ઞાનમાત્ર એટલે વચ્ચે વિકાર નહિ, પરનું બધન નહિ, પુલ્ય-પાપની લાગણી વગરના એકલા જ્ઞાનમાત્ર ભાવ એવા તેના અર્થ છે અને તે જ્ઞાનમાં દર્શન-જ્ઞાન–ચારિત્ર બધું આવી જાય છે; જ્ઞાનની શ્રદ્ધા, જ્ઞાનનું જ્ઞાન અને જ્ઞાનની એકાશ્રતા ત્રણે આવી જાય છે. 20]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ગ્રાનમાત્રથી અખ'ધ કઈ રીતે છે તેના ઉત્તર રૂપ ગાથા કહે છે :-

## णादूण आसवाणं असुचित्तं च विवरीयभावं च । दुक्खस्स कारणं ति य तदो णियत्ति कुणदि जीवो ॥ ७२ ॥

અર્થ :- આસ્ત્રવાનું અશુચિપહું અને વિપરીતપહું તથા તેઓ દુ:ખનાં કારહ છે એમ જાણીને જવ તેમનાથી નિવૃત્તિ કરે છે.

આચાર્ય દિવ કહે છે કે આસવ છે તે અશુચિમય છે, શુભાશુભ ભાવ ખન્ને આસવ છે, તે ખન્ને મિલન છે અને અશુચિમય છે. અશુભ ભાવ તા મિલન છે જ પણ શુભ ભાવને મિલન કાેણ કહે કે જેણે આત્મસ્વભાવ શુભાશુભ ભાવ રહિત મહા નિર્મળ અને શુદ્ધ છે એના જેમણે અનુભવ કર્યા હાેય, સ્વભાવના આસ્વાદ લીધા હાેય તે પુરુષા કહે કે શુભ ભાવ પણ આસવ છે ને મિલન છે, બાકી એકલા શુભ ભાવમાં જ ધર્મ માનનારા અજ્ઞાની છવા એકલા અશુભ ભાવને આસવ કહે છે પણ શુભ ભાવને આસવ નહિ કહેતાં ધર્મ કહે છે તે તેમનું અજ્ઞાનપણ છે, તે તેમનું મૃદ્ધપણ છે.

જ્ઞાની પુરુષા શુભાશુભ ભાવરૂપ આસ્ત્રવા દુઃખરૂપ છે, દુ:ખનાં કારણા છે એમ જાણીને તેનાથી નિવૃત્તિ કરે છે અને આત્મસ્વભાવમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. આચાર્ય દેવે આ ગાથા અહ ઊંચી મૂકી છે.

જળમાં શેવાળ છે તે મળ છે-મેલ છે, પાણીમાં લીલફૂગનાં ગાંદડાં જામ્યાં હોય તે જીદાં છે ને નિર્મળ પાણી પણ જુદું છે; તેમ શેવાળની માફક આસ્ત્રવા મેલા છે, અને આત્મા તા નિર્મળ પવિત્ર છે તે આસ્ત્રવાથી જુદા છે. આસ્ત્રવાનું ક્રોધાદિ મલિન-પણ વેદન હાવાથી—ગંદાપણ ભાગવટા હાવાથી તે મેલા છે. જે ભાવે તીર્થ કરગાત્ર બંધાય તે ભાવ પણ અશુચિમય છે, ગંદા છે, મેલા છે, રાગ છે. જે ભાવે ઇંદ્રપદ મળે તે ભાવ પણ આત્મામાં શેવાળરૂપ છે, મળ છે, ગંદા છે, પાતાના સ્વભાવ નથી, માટે છાંડવા યાગ્ય છે, હેય છે. તે ભાવને સમકિતી આદરણીય માનતા નથી પણ છાંડવા યાગ્ય જ માને છે; અજ્ઞાની તે ભાવાને સમકિતી આદરણીય માનતા નથી પણ છાંડવા યાગ્ય જ માને છે; અજ્ઞાની તે ભાવાને આદરણીય માને છે છતાં પણ અજ્ઞાનીને ઇંદ્રપદ,

અશુચિપણું, વિપરીતતા એ આસ્રવાનાં જાણીને, વળી જાણીને દુઃખકારણાે, એથી નિવર્ત ન જવ કરે. ૭૨ ગાથા-૭૨ ] [ ૨૧

તીથે કરપદ વગરે ઊંચી પદવીના શુભ ભાવ થતા નથી. તેથી તેવા ઊંચાં પુષ્ય પણ તેને બંધાતાં નથી. જ્ઞાની શુભ પરિણામને હેય માને છે તાપણ તેવી ઊંચી પદવીના શુભ પરિણામ તેને આવે છે, અને તેથી તીથે કરપદ અને ઇદ્રપદ વગેરેનાં પુષ્ય પણ તેને જ બંધાય છે.

આસ્ત્રવાને અશુચિમય કહ્યા છે તા શું દુર્ગ ધ આવતી હશે ? હા ! પુણ્ય-પાપનાં પરિણામ અશુચિમય છે, અપવિત્ર છે, દુર્ગ ધમય છે, આત્માના સ્વભાવથી તદ્દન વિરુદ્ધ જાતનાં છે.

ભગવાન આત્મા તાે સદાય અતિ નિર્મળ ચૈતન્યમાત્રસ્વભાવપણે અનુભવાતાે હાેવાથી અત્યંત શચિ છે-પવિત્ર છે-ઉજ્જવળ છે.

જીઓ! ભગવાન આત્માને અતિ નિર્મળ કહ્યો છે, એકલા નિર્મળ કહ્યો નથી પણ અતિ નિર્મળ કહ્યો છે, પદાર્થ પાતે નિર્મળ, તેના ગુણ નિર્મળ અને તેની કારણ-પર્યાય પણ નિર્મળ એમ ત્રણે કાળે પદાર્થ અતિનિર્મળ છે. ત્રણે કાળે વીતરાગી વિજ્ઞાનસ્વરૂપ હાય તેને આત્મા કહીએ. આત્મા તો અત્યંત શુચિ પવિત્ર, અને ઉજ્જવળ છે અને તેવા પરમ પવિત્ર ભગવાન આત્માનું ભાન થતાં ભગવાન આત્મા જેવા છે તેવા જણાય છે, અનુભવાય છે. ભગવાન આત્માનો સ્વાદ તા મીઠા મધરા છે, પરમ પવિત્ર છે, શુચિમય છે; શુભાશુભ પરિણામરૂપ આસ્ત્રવના સ્વાદ તા મલિનરૂપે અનુભવાય છે, શુભાશુભ બન્ને પરિણામ આકળતામય છે, દુ:ખરૂપ છે, અપવિત્ર છે, માટે ગંદા છે.

નદી-તળાવનું પાણી તા નિર્મળ છે પણ ઉપરની શેવાળ મેલી છે, તેમ આત્મા તા નિર્મળ છે, પણ વર્તમાન પર્યાયમાં થતા વિકાર તે મેલા છે.

આસવાને જડસ્વભાવપર્સું હોવાથી તેઓ બીજા વડે જણાવા યાગ્ય છે (-કારણ કે જે જડ હોય તે પાતાને તથા પરને જાણતું નથી, તેને બીજો જ જાણે છે-) માટે તેઓ ચૈતન્યથી અન્ય સ્વભાવવાળા છે.

પુષ્ય-પાપની લાગણીરૂપ આસ્ત્રવા પાતે પાતાને જાણતા નથી પણ બીજ વરે જણાવા યાગ્ય છે માટે જડ છે. ક્રોધાદિના વિકારમાં આત્માની જાણવાની શક્તિ અડકે છે, જાણવાની જાગૃતિ રહેતી નથી, તેથી તે આત્માના સ્વભાવ નથી પણ જડ છે; જડના નિમિત્તે થતા વિકાર તે જડ છે.

ક્રોધ, માન, માયા વગેરેને ખબર નથી કે અમે ક્રોધ, માન, માયા છીએ એટલે કે તેમાં પરિણમતું જ્ઞાન તે વખતે આંધળું છે, તે ક્રોધાદિ વિકારથી જીદું રહેલું જ્ઞાન તે ક્રોધાદિ વિકારને પણ જાણી શકે છે અને પાતાના આત્માને પણ જાણી શકે છે. ક્રાધાદિમાં **૨૨**] િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

પરિણમતું જ્ઞાન ક્રોધાદિ વિકારને પણ જાણી શકતું નથી અને આત્માને પણ જાણી શકતું નથી તેથી તે આંધળું જ્ઞાન છે.

એક એક ગાથામાં આચાર્ય દેવે ભગવાન આત્માને જ ખડા કર્યો છે, આવી અપૂર્વ વાતમાં ના પાડીશ નહિ, આંગણે આવ્યા પાછા ફરીશ નહિ.

ભગવાન આત્મા તા, પાતાને સદાય વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવપણ હાવાથી, પાત જ ચેતક (-જ્ઞાતા) છે (-પાતાને અને પરને જાણે છે-) માટે ચૈતન્યથી અનન્ય સ્વભાવવાળા છે (અર્થાત્ ચૈતન્યથી અન્ય સ્વભાવવાળા નથી).

વિજ્ઞાનઘન કહેવામાં પરિપૂર્ણ નિર્મળ વિજ્ઞાનઘન લીધા છે, વિજ્ઞાનઘન એટલે આત્મા જ્ઞાનના પિંડ છે, તે નિબિડ છે, નકાર છે, કઢણ છે. જાણનારા નકાર છે કે જેમાં કાઈ પરના પ્રવેશ થઈ શકે તેમ નથી; એવા જાણનાર નકાર આત્મા પાતે ચેતક છે-જ્ઞાતા છે. તે પાતાનાં દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયને જાણે છે અને બીજા સમસ્ત પદાર્થાનાં દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયને પણ જાણે છે. પર પદાર્થના અનંત ભાવાને જાણે છતાં પણ પરના કાઈ અંશ પાતામાં પ્રવેશી શકે નહિ એવા જાણનારા ઘનરૂપ છે-નિબિડરૂપ છે. જાણનાર સ્વભાવ તે આત્માના અનન્ય સ્વભાવ છે, એકરૂપ છે. જુદા સ્વભાવવાળા નથી. વિકારી ભાવા પાતાને પણ ન જાણે અને પરને પણ ન જાણે અને વિજ્ઞાનઘન આત્મા પાતે પાતાને પણ જાણે છે ને પરને પણ જાણે છે.

આવા વિજ્ઞાનઘન ચૈતન્યસ્વભાવને જાણવાથી જ સ્વ-પરનું યથાર્થ જ્ઞાન થાય છે અને તેથી જ બંધન અઠકે છે, સ્વભાવ પ્રગઠ કરવાના અને બંધનને અઠકાવવાના આ એક જ ઉપાય છે, બીજો કાેઈ ઉપાય નથી.

કાઈ કહે—આ જાણવામાં પચ્ચખાણ તો ન આવ્યા તો બંધન કેમ અદકે? અરે! ચૈતન્યતત્ત્વનું યથાર્થ જ્ઞાન થયે તેમાં અંશે અંશે શંભ્યા તે જ ખરું પચ્ચખાણ છે. યથાર્થ જ્ઞાન વિના પચ્ચખાણનું સ્વરૂપ અજ્ઞાની નહિ જાણી શકે તે શુભભાવરૂપ પચ્ચખાણને જ પચ્ચખાણ માનશે, પરંતુ શુભભાવરૂપ પચ્ચખાણ બંધનરૂપ છે અને સ્વરૂપની સ્થિરતા-રમણતારૂપ પચ્ચખાણ જ અબ્બંધનરૂપ છે, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન થયે જ અનંતો બંધ અઠકી જાય છે. પછી અલ્પ બંધ રહે છે તેને ગણતરીમાં ગણ્યા નથી અને તે અલ્પ બંધ પણ સ્વરૂપસ્થિરતા થયે અલ્પ કાળમાં નાશ થઈ જ જવાના માટે સમ્યગ્જ્ઞાન થયે જ બંધન અઠકી જાય છે. સંસારનાશના ઉપાય ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્માને ઓળખવા તે જ છે. બીજો કાઈ ઉપાય છે જ નહિ.

ગાયા-૭૨ ]

૧૯૯૯, આસો સુદ ૧૨ રવિ.

અધિકાર કર્તાકર્મના ચાલે છે. કર્તા એટલે થનારા, તે ખરેખર રીતે તા પાતાના સ્વભાવના જ થનારા છે અને સ્વભાવરૂપ અવસ્થા થાય તે જ ખરેખર તે કર્તાનું કર્મ છે, વિકાર ભાવરૂપ કાર્યના તે ખરેખર કર્તા નથી.

અહીં ટીકામાં પહેલા બાલમાં કહ્યું કે આસવા મલિન છે અને આત્મા નિર્મળ છે; પછી બીજા બાલમાં કહ્યું કે આસવા જડ છે માટે તે સ્વ-પરને જાણતા નથી અને ભગવાન આત્મા વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવમય હાવાથી ચેતક છે-જ્ઞાતા છે તેથી પાતાને અને પરને જાણે છે. શુભાશભ પરિણામરૂપ આસવા જડના નિમિત્તે થાય છે માટે તેને જડ કહ્યા, તે વિકાર ભાવ પાતાને તથા પરને જાણતા નથી માટે પણ તેને જડ કહ્યા.

ગ્રાની વિચારે છે કે હું વિગ્રાનઘન છું, વિભાવા વિભાવાને જાણતા નથી અને વિભાવા મને પણ જાણતા નથી, હું વિભાવાને જાણું છું અને મને પણ જાણું છું એવા વિગ્રાનઘનસ્વભાવ હું છું.

કેટલાક કહે છે કે આ વાત ધનાઢયાને ગમે એવી છે, કેળવણી પામેલાને ગમે એવી છે. કાંઇ કરવું નહિ અને વાતા કરવી ગાઠે એટલે ધનાહયા અને કેળવણી પામેલા ખધા ભેગા થાય, પણ અરે ભાઈ! ધર્મ તા માટા ચક્રવતી, વાસુદેવ અને ખળદેવાએ આદર્યા છે, તેઓ સંસારમાં માટાં રાજપાટ કરતા હતા છતાં અંતરથી વિરક્ત હતા. રાજ અને લક્ષ્મીને ઢગલે ખેઠા વિષ્ટાને ઢગલે ખેઠા હોય તેમ માનતા હતા. લોકો અહારના યાગ કુદ તેને ધર્મ માને છે પણ આત્માના ધર્મ તે આત્માના ભાવમાં હોય કે જડમાં હોય? ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહ્યા થકા આત્માનું શ્રદ્ધા અને જ્ઞાન થઈ શકે છે. આત્માનું ભાન થતાં પરપદાર્થ પ્રત્યેના અનંતા રાગ-દ્વેષ ટળી જાય છે. સમ્યગ્દર્શન પામ્યા પછી પાંચમી ભૂમિકા થતાં અ'રો સ્વરૂપસ્થિરતા વધતાં અહ્યવતના શુભ પરિણામ આવે છે અને વિશેષ સ્વરૂપરમણતા વધતાં મુનિપર્ણ આવે છે; પ્રથમ સાચી સમજણ થાય પછી સાચાં વ્રત થાય, સાચી સમજણ, સાચી રુચિ વગર થાય નહિ, પર પદાર્થની રુચિ અંતરથી ખસીને આત્માની રુચિ અંતરથી જાગે ત્યારે આ વાતની અંતરથી ઘડ ખેસ તેમ છે. જેને આત્માની રુચિ જાગે તે ખધા-નિર્ધન કે સધન—આ વાતને સમજ શકે તેમ છે. સત્યનું શ્રવણ કરીને જે સત્ય સમજવાના પ્રયાસ કરે તેને સાચી સમજણ થાય અને સમ્યગ્દર્શન થાય અને પછી સાચાં વ્રત આવે. દુનિયા દારંગી છે, જેને જેમ ઠીક પઉ તેમ બાલે, પરંતુ સત્ય તે ત્રિકાળ સત છે.

કિયાક પ્ટવાળાને એવું લાગે કે ઠીક આ ભેદ-જ્ઞાનની વાતો ગાતી કાઢી! અહા! શું થાય! તેવા ભાવનું ફળ તા તે આત્માની પર્યાયમાં આવ્યા કરે છે.

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

આચાર્ય દેવ કહે છે કે અહા ! જ્ઞાનઘનઆત્માની શ્રદ્ધા થતાં અનંતી નિર્જરા થઈ જાય છે અને તેમાં સ્થિરતા વધતાં કેવળજ્ઞાન થાય છે એવા ભેદજ્ઞાનના મહિમા છે. ભેદજ્ઞાનના નકાર કરનાર અનંતા સંસાર વધારનાર છે.

હવે ત્રીજ બાલમાં કહે છે કે આસ્ત્રવા આકળતાના ઉપજવનારા હોવાથી દ:ખનાં કારણા છે•

પુષ્ય-પાપના અને ભાવા આકળતા ઉપજાવનારા છે, વર્ત માન સમયમાં પણ તે અને ભાવા દુ:ખરૂપ છે અને ભવિષ્યમાં પણ દુ:ખનાં કારણા છે. કાઈ કહે કે પૂરણપાળી તે ઘેખર ઉડાડવા એમાં કયાં આકળતા દેખાય છે? અરે ભાઈ! પાતાને ભૂલીને પરમાં જોડાવું, તેમાં રતિ માનવી તે જ આકળતા છે, પર વસ્તુની ઇચ્છા કરી અને પરને ભાગવવાના ભાવ કર્યા તે જ આકળતા છે અને દુ:ખમય જ ભાવ છે.

પુષ્ય-પાપના ભાવ આકળતા ઉપજાવનારા છે અને આત્માની શાંતિને રાકનારા છે માટે તે દુઃખનાં કારણા જ છે. જે ભાવે ઇંદ્રપદ મળે, જે ભાવે ચક્રવતી નાં રાજ મળે તે ભાવ પણ આકુળતામય છે માટે દુ:ખનાં કારણા છે, ચક્રવર્તીનાં રાજ પણ સ્મશાનમાં રાળાઈ જવાનાં, તે પણ આત્માને શરણભૂત નથી માટે તે ભાવ પણ દુ:ખરૂપ છે.

શુભભાવથી સ્વર્ગ મળે અને અશુભ ભાવથી નરકાદિ મળે પરંતુ બન્ને ભાવ છે તા બ'ધનરૂપ. એના અર્થ એવા નથી કે પુષ્ય ભાવ છાડીને પાપ ભાવ કરવા, એવી તા વાત હોય નહિ, એવું તા કાઈ જ્ઞાનીનું વચન હાય જ નહિ.

પરંતુ પુષ્ય ભાવ કરતાં કરતાં ધર્મ થશે એમ કાેઇ દિવસ બન્યું નથી, બનતું નથી, બનતું નથી, બનશે પણ નહિ, પુષ્ય-પાપના ભાવ તાે કર્મના નિમિત્તનું કાર્ય છે માટે તે દ:ખનું કારણ છે.

વળી ભગવાન આત્મા તો, સદાય નિરાકળતા-સ્વભાવને લીધે કાેઇનું કાર્ય તેમ જ કાેઇનું કારણ નહિ હાેવાથી, દુ:ખનું અકારણ છે (અર્થાત્ દુ:ખનું કારણ નથી).

ભગવાન આત્મા સદાય-કાયમને માટે-નિરંતર નિરાકળ આનંદસ્વભાવે છે માટે આત્મા પુષ્ય-પાપની લાગણીનું કારણ પણ નથી અને તેનું કાર્ય પણ નથી.

ચિદાનંદ આત્મા તો સ્વત:સિદ્ધ છે, તે કોઇથી ઉત્પન્ન થયા નથી માટે તે કોઇનું કાર્ય પણ નથી અને આત્માએ કોઇને ઉત્પન્ન કર્યા નથી, અરે! પુણ્ય-પાપના ભાવને પણ આત્માએ ઉત્પન્ન કર્યા નથી માટે આત્મા કોઇનું કારણ પણ નથી. આત્મા વિકારનું કાર્ય નથી અને વિકાર આત્માએ કર્યા નથી; અજ્ઞાનઅવસ્થામાં અજ્ઞાની ગાથા-૭૨ ]

વિકાર ભાવના કર્તા છે પણ વસ્તુસ્વભાવદિષ્ઠિથી આતમા કર્તા નથી, માટે આસવ દુ:ખતું કારણ છે અને આતમા દુ:ખતું કારણ નથી એટલે કે દુઃખતું અકારણ છે.

આ પ્રમાણ વિશેષ (તફાવત) કેખીને જ્યારે આ આત્મા, આત્મા અને આસ્ત્રોના ભેઠ જાણે છે તે જ વખતે કાેધાદિ આસ્ત્રેવાથી નિવૃત્ત થાય છે.

આ આત્મા જ્યારે એમ જાણે છે કે આ શુભાશુભ લાગણીઓની મલિન અવસ્થા, ક્ષણિક અવસ્થા તે હું નહિ, હું તો જાણનારા આત્મા ત્રિકાળ નિર્મળ પાવત્ર છું, એ રીતે આત્મા અને આસ્ત્રવામાં તફાવત જાણે ત્યારે પરમાં એકાશ્ર થતા અઠકી જાય છે અને તે જ વખતે કાેધાદિ વિકારી પરિણામથી નિવૃત્ત થાય છે. કારણ કે તેમનાથી જે નિવર્તતા ન હાેય તેને આત્મા અને આસ્ત્રવાના પારમાર્થિક (સાચા) ભેદજ્ઞાનની સિદ્ધિ જ થઇ નથી. માટે કોંધાદિક બાસ્ત્રવાથી નિવૃત્તિ સાથે જે અવિનાભાવી છે એવા જ્ઞાનમાત્રથી જ, અજ્ઞાનથી થતા જે પૌદ્દગલિક કર્મના બ'ધ તેના નિરાધ થાય છે.

આત્માના સ્વભાવની ઓળખાલ, પ્રતીત કરીને કાેધાદિ ભાવાથી જે જુદા પડતા નથી, નિવર્તતા નથી, ભેદ પાડતા નથી તેને ભેદજ્ઞાનની સિદ્ધિ જ થતી નથી. કાેઈ કહે કે પહેલાં કાેધાદિથી નિવર્ત પછી ભેદજ્ઞાન થાય તાે ? એ વાત તદ્દન ખાટી છે. જે વખતે સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રગટે છે તે જ વખતે કાેધાદિની નિવૃત્તિ થાય છે, બન્નેના સમકાળ છે, પહેલાં-પછી છે જ નહિ, અવિનાભાવીપલ્-એક સાથે છે. પરમાં ઉપયાગ એકાકાર છે તેમાંથી પાછા વળીને પાતાના સ્વભાવમાં ઉપયાગની એકાગ્રતા થતાં જ કાેધાદિ આસાવો નિવૃત્તિ પામે છે અર્થાત્ સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રગટવાથી જ અજ્ઞાનથી જે કર્મ બ'ધાતાં હતાં તે બ'ધ અટકી જાય છે.

આ કેવળજ્ઞાનીની વાત નથી પણ અવ્રતી સમ્યવ્દિશ્ની આ વાત છે, આ જે કહેવાણા તે જ માર્ગ છે, એ જ સત્ય પંચ છે. સત્યને પંચે સત્ય મળે પરંતુ અસત્યને પંચે સત્ય ન મળે. જીવાએ અનંતકાળથી પરાષ્ટ્રમુખદિષ્ટ રાખીને ભધું કર્યું, શાસ્ત્રના અભ્યાસ કર્યા, તપ કર્યા, વ્રત કર્યા, અરે! દિગંભર મુનિ પણ અનંતવાર થયા, વનમાં ગયા, આકરા તપ કર્યા, એકાંતમાં બેઠા પરંતુ તે બધું પરાદ્રમુખદિષ્ટ રાખીને કર્યું અને માન્યું કે આપણા માક્ષ થઈ જશે, પણ તેથી કલ્યાણના એક અંશ પણ થયા નહિ; માક્ષ્યાય્ય પ્રગટાવવાની જે રીત ને જે વિધિ છે તે વિધિ પ્રમાણે પ્રયત્ન કરે, માને અને અંતરનું વર્તન કરે તા માક્ષ્મમાર્ગ અને માક્ષ્યાય્ય પ્રગટે, બાકી પાતાને ઠીક પડે તેમ માની લેવાથી માક્ષમાર્ગ કે માક્ષપર્યાય પ્રગટે, તમ ત્રણ કાળ, ત્રણલાકમાં બને નહિ.

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

એક પણ વ્રત-પચ્ચખાણ ન હોય છતાં આત્માની પ્રતીતિ થઈ શકે છે. તે પ્રતીતિ એવી થાય કે જેવી કેવલજ્ઞાની અને સિદ્ધ ભગવાનને પ્રતીતિ હોય; તેવી પ્રતીતિ એનો -ભાઈઓ બધાને થઈ શકે. અરે! આઠ વર્ષની ખાલિકાને પણ થઈ શકે. અત્યારે મહા-વિદ્દહક્ષેત્રમાં આઠ આઠ વર્ષની બાલિકા અને આઠ આઠ વર્ષના રાજકુંવરા તેવી આત્માની પ્રતીતિ કરી રહ્યા છે.

અજ્ઞાન અવસ્થામાં જેવા રાગ-દ્રેપ કરતા તેવા ને તેવા જ્ઞાન અવસ્થા થયા પછી થતા નથી, ફેર પડી જાય છે, આસક્તિ ઘણી ઘડી જાય છે. કાેઈ કહે કે સમ્યગ્જ્ઞાન પાતાને થયું તેની ખબર પાતાને કેમ પડે? જેમ પૈસા થાય ને ખબર પડે તેમ સાચી સમજણ થાય એટલે પાતાને ખબર પડી જ જાય. લક્ષ્મી પાતાને થાય તે કાેઈને પૂછવા જવું પડતું નથી જો કે એ તાે પર ચીજ છે અને સમ્યગ્જ્ઞાન તાે પાતાની ચીજ છે એટલે તાે પાતાથી છાની રહે જ નહિ.

જેમ દુશ્મન અને સજ્જન તે બન્નેની ખબર પડતાં સજ્જન તરફ વલણ થાય ને દુશ્મન તરફથી પાછા ફરે તેમ આત્મા અને આસ્ત્રવતું જ્ઞાન થતાં આત્મા તરફ વલણ થાય અને આસ્ત્રવા તરફથી છૂટી જવાય; જ્ઞાન થતાં ભલે સર્વથા કર્મ છૂટી ન જાય પણ પહેલાં ઊંધી માન્યતા છૂટે અને પછી ક્રમે ક્રમે બધું છૂટી જાય.

જેમ સર્પ ને સર્પ જાણીને પકડે અને સર્પ ને દારડી જાણીને પકડે તેમાં ફેર છે, હોય સર્પ પણ આ દારડી છે એમ જાણીને ઉપાડે તો તેનાથી બચવાનો ઉપાય તે રાખી શકરા નહિ, છાકરાના ધોડિયા પાસે સર્પ જતો હોય તેમાં ખબર પડી કે અરે! આ સર્પ છાકરા પાસે જાય છે, તો ચાલાકી રાખી મોઢેથી કૃદ દઈને પકડે અને બહાર ફેંડી દીચે પણ છાકરાને કરડવા દે નહિ અને સર્પ પોતાને હાથે પણ ભરડા ન લે એવી ચાલાકીથી પકડે; તેમ આત્મા અને આસ્ત્રવોનો ભેંદ ન જાણે તો આસ્ત્રવોથી બચવાનો ઉપાય પણ ન રહે; પણ હું આત્મા જ્ઞાતા—દ્રષ્ટા છું અને આ કાંધાદિક તે હું નથી એવા વિવેક થયા પછી અલ્પ કાંધાદિ થાય ખરા, પણ તે પોતાનાં જ્ઞાન—શ્રદ્ધાને કરડવા અથવા ભરડા ન લેવા દેવાની ચાલાકીની જારૃતિ તો તેને રહ્યા જ કરે છે. અજ્ઞાનઅવસ્થામાં જે રાગ—દ્રેષ થાય તે તેનાં જ્ઞાન—શ્રદ્ધાને કરડી જાય છે એટલે તેને વિવેકની જારૃતિ રહેતી નથી પણ આત્મા અને આસ્ત્રવોનો વિવેક થયા પછી, ભેંદ પાડ્યા પછી પહેલાં જેવો કાંધાદિમાં જોડાતો નથી, અલ્પ ભાવે જોડાય છે પણ તેમાં આંતરા પાડ્યા વગર રહેતો નથી અને અલ્પ કાંધાદિ જે થાય છે તે પણ અલ્પ કાળમાં છૂટી જ જવાના.

શિષ્ય કહે છે કે ભગવન! સમ્યગ્દર્શનનું એટલું બધું શું માહાત્મ્ય છે? સાચા

ગાથા–૭૨ ] [ ૨૭

ગ્રાનમાત્રથી જ અધ ૮ળી જાય તે કઈ રીતે છે? તેને આચાર્યદેવ કહે છે કે ભાઈ! સાંભળ, પરથી જીદાપણાનું ગ્રાન છે તે અગ્રાન છે કે ગ્રાન? જો અગ્રાન છે, તાે વિકાર છે તે હું છું, વિકાર તે મારા છે એમ વિકાર અને આત્માને ખન્નેને અગ્રાનપણે અભેદ માનતાે હતાે અને ગ્રાન થતાં પણ તેમ જ થયું, તેથી વિશેષ કાંઈન થયું.

પર સાથે એકપણાની ખુદ્ધિ છે તે અજ્ઞાન છે અને ભેદપણાથી ખુદ્ધિ છે તે જ્ઞાન છે. જો એકપણાની ખુદ્ધિએ વર્તાતો હોય તેા જ્ઞાન થતાં કાંઇ વિશેષતા ન થઇ.

વળી આત્મા અને આસ્ત્રવાનું ભેદજ્ઞાન છે તે જ્ઞાન હોય તા તે વિકારમાં એકમેક શઈને પ્રવર્ત છે કે તેમાંથી કાંઈ નિવત્ર્યું છે? એવી ને એવી રીતે રાગ-દ્વેષમાં જોડાતા હાય તા અવિવેકી જ્ઞાનમાં અને આ ભેદજ્ઞાનમાં કાંઈ ફેર ન પડ્યા.

ભગવાન આત્મા જ્ઞાન થતાં, પુષ્ય-પાપ મારાં કામ અને હું એના કર્તા એવા ભાવથી જો છૂટયા છે, વિકારાથી જુદા પડયા છે, જ્ઞાન જો આસ્ત્રવાથી નિવત્યુ<sup>દ</sup> છે તા પછી જ્ઞાનથી જ બ'ધના નિરાધ સિદ્ધ થયા.

અલ્પ રાગ-દ્વેષ થાય તેને અહીં ગણ્યા નથી, યથાર્થ દિષ્ટિના જોરમાં અલ્પ રાગ-દ્વેષ થાય તેની ગણતરી નથી. જ્ઞાન થયા પછી અંતરથી રાગ-દ્વેષ અને વિષયવાસનાથી નિવત્રો છે, અંતરથી ઉદાસ થયા છે, પરના કર્તા હું નથી અને એ મારાં કામ નથી, હું તો મારાં જ્ઞાનના કર્તા અને એ મારું કાર્ય છે એમ ભાન કરીને અંશે સ્વભાવમાં ટક્યા તેથી જ્ઞાનમાત્રથી જ બંધના નિરાધ સિદ્ધ થાય છે, અલ્પ રાગ-દ્વેષ રહ્યા તે સમ્યગ્દર્શનના જોરથી ટળી જ જવાના છે, જે રહ્યા તે ટળવા ખાતે જ છે, રહેવા ખાતે નથી માટે જ્ઞાનમાત્રથી જ બંધના નિરાધ સિદ્ધ થાય છે.

આમ સિદ્ધ થવાથી પુષ્યની ક્રિયાથી આત્માને દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર થશે એમ ઊંધું માનીને જ્ઞાનના નિષેધ કરનારા અજ્ઞાનના અંશ એવા ક્રિયાનયનું ખંડન થયું-ક્રિયાજડનું ખંડન થયું.

વળી જે આત્મા અને આસવાનું ભેઠજ્ઞાન છે તે પણ જે આસવાથી નિવૃત્ત ન હોય તો તે જ્ઞાન જ નથી, સમ્યગ્જ્ઞાન થતાં એવા ને એવા રાગ-દ્રેષ હોય તેમ અને નહિ, બહારની ક્રિયાની વાત નથી પરંતુ અંતર પરિણતિની વાત છે, પાંચ ઇન્દ્રિયના વિષયમાં એવી ને એવી મીઠાશ વેઠતા હોય, તેમાંથી સુખના સડકા આવે છે તેમ વેઠતા હોય, રુચિ જરાય ન કરે, ઇન્દ્રિયના વિષયમાંથી વિરક્તતા જરાય ન થાય, રાગ-દ્રેપ કાંઈ પણ ન ઘટે અને કહે કે મને જ્ઞાન થયું છે તા તે શુષ્કજ્ઞાની છે પણ સમ્યગ્જ્ઞાની નથી, એ રીતે એકાંત જ્ઞાનનયનું ખંડન થયું.

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

26

સમ્યગ્જ્ઞાન તે અસ્તિરૂપે છે અને રાગ-દ્વેપના અભાવ તે નાસ્તિરૂપે છે, અસ્તિ-નાસ્તિ અન્ને સ્વભાવનાં પડખાં આવવાં જોઈએ અને તે રીતે અન્ને પડખાં આવે તેા તે સમ્યગ્જ્ઞાન છે.

દયા, દાન, પૂજા, ભક્તિ, વ્રત, પચ્ચખાણ, આદિ શુભભાવથી આત્મા ઊઘઉ નહિ કારણ કે પુષ્યાદિ ભાવની આત્મામાં નાસ્તિ છે તેથી નાસ્તિથી અસ્તિ ઊઘઉ નહિ, અસત્થી સત્ ઉઘઉ નહિ એ રીતે પુષ્યાદિ ભાવથી આત્મા ઊઘઉ નહિ, તેથી અજ્ઞાનના અંશ એવા ક્રિયાનયનું ખંડન થયું.

વળી જો આત્મા છે તે પ્રગઢ જ્ઞાનપણ છે ને વિકારપણ નથી એમ પર્યાય જો ભેગી ન આવે-પરથી નિવર્તેલી પર્યાય ભેગી ન આવે તેા અસ્તિનું સાચું જ્ઞાન નથી, એક્લું શુષ્કજ્ઞાન છે, એકાંત જ્ઞાનનય છે.

એકલું જ્ઞાન જ્ઞાન કર્યા કરે છે પણ જ્ઞાનમાં પરની-રાગ, દેવની નિવૃત્તિ થતી નથી-નાસ્તિ થતી નથી તેથી અસ્તિ-નાસ્તિનું એટલે કે આખા આત્માનું જ્ઞાન નથી માટે તે એકલું જ્ઞાન, જ્ઞાન, કરે છે તે અસ્તિનું જ્ઞાન પણ ખાટું છે.

આત્મા જ્ઞાનપણ છે ને વિકાર ભાવે નથી; 'છે' એમાં જો વિકારનું 'નથી પણ'' ન આવે તો 'છે પણાનું' સાચું જ્ઞાન નથી, 'છે'—ં નથી' બે ભેગાં ન આવ્યા માટે સામાન્ય-વિશેષ બે ભેગાં ન થયાં, સામાન્ય-વિશેષનું આપું જ્ઞાન ન થયું, અનેકાંત ન થયું, પરંતુ એકાંત થયું. નિર્જરા અધિકારમાં જ્ઞાન—વેરાગ્ય બે શક્તિ વર્ણવી છે. 'सम्यग्द ए भेवति नियतं ज्ञानवैराग्य शक्तिः' सम्यग्द िटने नियम थी જ્ઞાન અને વૈરાગ્યની શક્તિ હોય છે; ત્યાં પણ અસ્તિ—નાસ્તિ બે ભાવ લીધા છે. સત્ જ્ઞાન પ્રગટે ને વિકાર-ભાવના તેટલા અ'શે અભાવ ન થાય, વિકારભાવ ન ત્રૂટે તા સાચું જ્ઞાન નથી પરંતુ શુષ્કજ્ઞાન છે, એકાંત જ્ઞાનનય છે.

ગ્રાનીને અલ્પ રાગ-દ્રેષ થાય તાપણ અંતરથી તે ઉદાસ હાય છે. જેમ મીં દડી એના એ માઢાથી પાતાનાં બચ્ચાંને પકડે અને એના એ માઢાથી ઉંદરને પકડે, પરંતુ પકડ પકડમેં ફેર હૈં, તેમ જ્ઞાની ગૃહસ્થાશ્રમમાં હાય, રાજપાડમાં ઊભા હાય, સ્ત્રી– છાકરાં હાય, અલ્પ રાગ-દ્રેષ થતા હાય, છતાં પણ અંતરથી ઉદાસ હાય છે; તે રાજપાડ વગેરે અધું તેને સ્મશાને ફૂલડાં મૂક્યાં જેવું લાગે છે. ચક્રવતી રાજ ૯૬ હજાર સ્ત્રીઓના વૃ'દમાં ઊભા હાય પરંતુ સ્ત્રીઓને કહે છે, અરે રાણીઓ! તમે એમ ન સમજશા કે અમે તમારા માટે રાકાણા છીએ, પણ અમે અમારા રાગને કારણે રહ્યા છીએ, જયારે અમે રાગ છાડશું ત્યારે ક્ષણમાત્ર પણ રહેવાના નથી એમ તમે નક્કી સમજજો. રાણીઓ

ગાથા -૭૨ ] [ ૨૯

મનમાં સમજતી જ હોય કે આ જ્યારે ફરશે ત્યારે કાઈના રાખ્યા રહે તેમ નથી, એ મહા વૈરાગ્યનું પૂતળું છે, એ તા અલ્પ રાગને કારણે રહ્યા છે. એ રીતે સમ્યગ્દિષ્ટનું હૃદય ઉદાસ હોય છે.

મિથ્યાદિષ્ટિને રાજપાટ વગેરે અધાં સાધના હોય પણ તેમાં તે લેપાયેલ હોય છે, તેમાં તેની તન્મય બુદ્ધિ હોય છે, તેમાં તેને સુખબુદ્ધિ હોય છે. એ રીતે જ્ઞાની અને અજ્ઞાનીની ક્રિયા એક સરખી દેખાય પરંતુ ભાવમાં ઉગમણા આથમણા આંતરા હોય છે, હૃદયના તદ્દન પલટા હોય છે, મીંદ્રીના પકડની જેમ ક્રિયા એક છતાં ભાવમાં ફેર હાય છે.

એક સાસુ ને એક વહુ હતાં. તે સાસુ વહુને જરાપણ ભને નહિ. સાસુને દીકરી હતી તે દીકરી ઉપર તેની માને બહુ જ પ્રેમ, પણ દીકરાની વહુ સાથે જરાય મેળ નહિ. એક વાર દીકરા કહે કે બા, હમણાં કમાણી સારી છે. તેથી બે હજરના દાગીના બહેન માટે અને બે હજરના દાગીના વહુ માટે કરાવીએ. ઉાશી કહે–દીકરા, બહેન માટે એટલા બધા દાગીનાની જરૂર નથી, બહેન માટે તા પાંચસાના દાગીના ઘણા થઇ રહેશે, વહુ માટે બે હજરના દાગીના કરાવ, દીકરાને વિચાર આવ્યા કે આમ કેમ ? બાને પ્રેમ તા બહેન ઉપર છે, વહુ સાથે તા જરાય ખનતું નથી; પરંતુ બહેન તા પારકે ઘરે દાગીના લઈ જય અને વહુના દાગીના તા ઘરમાં રહે તેથી બા આમ કહે છે. જાઓ! જગતના જવા સ્વાર્થમાં પણ આવા વિવેક કરે છે.

જ્ઞાનીને વિવેક છે કે મારા સ્વભાવ તા મારા ઘરે રહેશે અને વિકાર તા પર નિમિત્તે થતા ભાવ છે, તેથી પરના છે, માટે તે ટળી જશે. પાતાના સ્વભાવની ઊઘઉલી અવસ્થા ઘરમાં રહેવાની ને વિકારી અવસ્થા તા નાશ થઈને કરી જવાની.

આસવા અશુચિમય છે, જડ છે, દુ:ખનાં કારણા છે ને ભગવાન આત્મા તા પવિત્ર છે, જ્ઞાતા છે, સુખરૂપ છે. એ રીતે લક્ષણ ભેદથી બન્નેને ભિન્ન જાણીને આસ્ત્રવાથી આત્મા નિવૃત્ત થાય છે અને તેને કર્મના બધ થતા નથી. આત્મા અને આસ્ત્રવના ભેદ જાણ્યા છતાં જો આત્મા આસ્ત્રવાથી નિવૃત્ત ન થાય તા તે જ્ઞાન જ નથી, અજ્ઞાન છે.

અજ્ઞાનભાવે જેવી આસક્તિ કરતાે એવી ને એવી આસક્તિનું પાયણ જો કર્યા કરેતાે તે જ્ઞાન જ નથી, અજ્ઞાન છે.

શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે અવિરતિ સમ્યવ્દષ્ટિ જ્ઞાનીને મિથ્યાત્વ અને અનંતાનુઅ'ધી સિવાય બીજા કર્મ-આવરણા તાે અંધાય છે તાે તેને જ્ઞાની કહેવાે કે અજ્ઞાની ?

ઉત્તર: - સમ્યગ્દેષ્ટિ જ્ઞાની જ છે, સમ્યગ્જ્ઞાની અભિપ્રાયપૂર્વ કના આસ્ત્રવથી

૩૦ ] [ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

નિવત્ર્યો છે, પરની માલિકીપણાથી નિવત્ર્યો છે તેથી તેને પ્રકૃતિઓના જે બ'ધ થાય છે તે અભિપ્રાયપૂર્વક થતા નથી.

જેમ કાઈને શરીરમાં રાગ આવે તે રાગના પ્રેમ હાય? ન જ હાય, એવી રીતે જ્ઞાની ભાગને રાગ સમાન જાણે છે, ભાગને ઉપસર્ગ માને છે. ઉપસર્ગના પ્રેમ હાય? ન જ હાય; જ્ઞાનીને ભાગના યાગ આવે ત્યારે તેને થાય છે કે અરે! આ શું! તે ભાગને જ્ઞાની ઉપસર્ગ માને છે, આકરા રાગની પીડા માને છે, દુ:ખરૂપ જાણે છે. તે સમજે છે કે અરે! આ મારું સ્વરૂપ નથી. જ્ઞાની સંસારમાં, સ્ત્રી-કૃદુંખમાં ઊભા હાય છતાં તેના તે સ્વામી થતા નથી. હું એના ધણી અને એ મારા તાખામાં, એવું ધણી-પણું જ્ઞાની સ્વીકારતા નથી. જેમ રસ્તામાં કાઈ શહિયા ચાલ્યા જતા હાય, તેમાં રસ્તામાં કચાંકથી વિષ્ટાની ગંધ આવી, પરંતુ તે ગંધ લેવાની તેને હાંશ નથી; તેમ જ્ઞાનીને આત્મારામ ખગીચાનું ભાન થતાં વચ્ચે પુરુપાર્થની નખળાઈને લઈને તે સ્ત્રી-કૃદુંખના રાગમાં ઊભા હાય, પણ તેને તે વિષ્ટાની ગંધ માને છે; તે વિષ્ટાની ગંધ લેવાની જ્ઞાનીને હાંશ નથી, અલ્પ રાગ-દ્રેપ થઈ જાય છે પણ તે રાગના રાગ જ્ઞાનીને નથી, વિકારની વિષ્ટામાં ઊભા રહેવાની તેને હાંશ નથી તેથી તેને ખધ્ય થતા નથી.

ગ્રાની પાપની લાગણીને તો ઉપસર્ગ માને છે પરંતુ પુષ્યની લાગણીને પણ ઉપસર્ગ માને છે, દુ:ખરૂપ માને છે. તે પુષ્યપરિણામના પણ તે સ્વામી થતા નથી; અધૂરા છે ત્યાં સુધી અશુભ પરિણામથા ભચવા વચ્ચે પુષ્યપરિણામ આવે ખરા, પણ ગ્રાની તેના સ્વામી થતા નથી, તેને હેય જાણે છે, તેનાથી નિવર્તવા જ ઇચ્છે છે તેથી તેને અધન નથી.

૧૯૯૯, આસા સુદ ૧૩, સામ.

જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માના સ્વભાવ જ્યાં જણાયા ત્યાં વિકારભાવના જ્ઞાની કર્તા થતા નથી અને વિકારભાવ તેનું કાય પણ નથી. જ્ઞાન થયા પછી કેટલાક રાગ-દ્વેષ રહે છે પર'તુ મિથ્યાત્વ સ'બ'ધી જે બ'ધ છે તે અનંત સ'સારનું કારણ છે, તે જ અહીં પ્રધાન-પણ વિવક્ષિત (કહેવા ધારેલા) છે; અવિરતિ આદિથી બ'ધ થાય તે અલ્પ સ્થિતિ-અનુભાગવાળા છે, દીર્ઘ સ'સારનું કારણ નથી; તેથી તે પ્રધાન ગણવામાં આવ્યા નથી.

ધર્મી રાજકાજમાં હોય પરંતુ તેને ભાન છે કે હું તાે એક નિરાળી શુદ્ધ પવિત્ર ચીજ છું. એમ શુદ્ધતાનું ભાન થયું ત્યાં સ્વ શુદ્ધતાના ભાનમાં અલ્પ અશુદ્ધતા થાય તે બ'ધને અહીં ગણ્યા નથી, અલ્પ છે તે ઢળવા ખાતે જ છે, પછી ભલે ચક્રવતી નું ગાથા-૭૨ ] [ ૩૧

राज હोय, બહारना यांग अधाति डर्मना उद्यने सर्धने बजा होय परंतु अंतरथी परंथी निराणा शैतन्यस्वलावनुं लान छ तथी तेने अंध नथी। संश्रहरमां अभा होय, डेाध डरता होय, पण तेना ते स्वामी नथी परंतु साक्षी छ; आ विलाव ते मारे। स्वलाव नथी विडारथी अंशे निवर्त्यो छ, स्वलावमां अंशे हेर्यो छ, अनंतानुअंधी रणतां स्वरुपायरण्यारित्र प्रगर्थ छ; परंतु पांयमी भूमिडा नथी, प्रतनां परिणाम आव्यां नथी; यारित्र सेवा केरेसी अंतर आसित रणी नथी तथी अहपअंध धाय छ पश तेने अहीं गएया नथी।

કાઈ જ્ઞાનીને અદ્યાતિ કર્મના ઉદયને લઇને ખહારના યાગ ઘણા જ દેખાય અને અજ્ઞાની નગ્ન-દિગં ખર મુનિ થઇને ખેઠા હાય તાપણ તે ખરેખર ત્યાગી નથી, ખહારના ત્યાગ-અત્યાગ ઉપર અંતરનું માપ નથી; અજ્ઞાની ખહારથી શાંત, શાંત દેખાતા હાય, કાંડા વીં ટીને બાળી મૂકે તાપણ ક્રાંધ ન કરે, પરંતુ પરથી નિરાળા સ્વાશ્રય આત્માનું ભાન નથી તેથી તે બંધમાં પડયા છે, માક્ષમાર્ગમાં નથી.

જ્ઞાનીને જરા ક્રાંધ આવી જાય, અસ્થિરતા થઈ જાય પણ મારાે ક્ષમાવ'ત વીતરાગ સ્વભાવ જીદા છે તેનું ભાન છે, અસ્થિરતાને ઠાળવાના અને સ્થિરતાને વધારવાના પ્રયાસ છે તેથી તે બ'ધમાર્ગમાં નથી પણ માક્ષમાર્ગમાં વર્ત છે.

પહેલાં નંખરના અજ્ઞાની એવા છે કે બહારના વેષથી પરીક્ષા કરે છે. બીજા નંખરના અજ્ઞાની એવા છે કે બહારની ક્રિયા દેખીને પરીક્ષા કરે છે. ત્રીજા નંખરના જવા એવા છે કે તત્ત્વદૃષ્ટિથી પરીક્ષા કરે છે કે આને પરથી નિરાળા આત્માની પ્રતીત છે કે નહિ? સ્વાશ્રય ચૈતન્યભગવાનની શ્રદ્ધા છે કે નહિ? પર શરીરાદિ અને અંતરમાં થતી પુષ્ય-પાપની લાગણી તેના હું કર્તા નથી તે મારું કાર્ય નથી એવી નિરૂપાધિ શ્રદ્ધા પ્રગાટી છે કે નહિ? એવી રીતે પરીક્ષા કરે છે, આવી ત્રીજા નંખરની પરીક્ષા કરનારે પાત્ર છવ છે.

શ્રી કું શુનાથ, શ્રી અરનાથ, અને શ્રી શાંતિનાથ, એ ત્રણ તીર્થ કર ભગવાન ચક્રવર્તી હતા, તીર્થ કર પદ આવ્યા હતા અને તે જ ભવે માક્ષે જવાના હતા. સંસારમાં હતા ત્યારે છ ખંડ સાધવા જતા, રાજને માટે રાજાને તાએ કરવા જતા; ચક્રવર્તી પાસે એક એવી તલવાર હોય છે, કે જેની હજાર દેવ સેવા કરે છે; તેમની આયુધશાળામાં એક એવું ચક્રરત્ન થાય છે કે જેની હજાર દેવ સેવા કરે છે; ચક્રવર્તી ને એક એવા સતાર; એક એવા ખેડત વગેરે હોય છે કે જેની હજાર દેવ સેવા કરે છે, વગેરે ચક્રવતી ની ઋડિક્ર એટલી બધી હોય છે કે જેના સાધારણ જીવાને ખ્યાલ આવવા પણ મુશ્કેલ પડે.

ચક્રવતી સંસારમાં હતા પરંતુ અંતરથી ઉદાસ હતા, લડાઈ કરવા જતા પરંતુ પરથી ભિન્ન સ્વાશ્રય ચૈતન્ય ભગવાનનું ભાન હતું. પરથી નિરાળા મારા આનંદઘન ચૈતન્ય-સ્વભાવ ભિન્ન છે તેનું ભાન વર્ત્યા કરે છે, બહારના સંયાગ અને અંદરની થતી લાગણી પણ મારા આત્મભાનને લાભ-નુકસાન કરી શકે નહિ; આ ઊણી પર્યાય છે તે મારા પુરુષાર્થની નબળાઈને લઈને છે, મારા ગુણ મારામાં ભર્યા છે, મારા પુરુષાર્થની મંદતાએ અધૂરા છું એમ બરા મર જાણે છે, અલ્પ થતી અસ્થિરતા મારા સમ્યગ્દર્શનને નુકસાન કરી શકે તેમ નથી. એવું જ્ઞાનીને શ્રદ્ધાનું બળ હાય છે. બહારથી ક્રિયામાં ઘણા કથાય હાય એવા પ્રકારા દેખાય પણ અંતરથી કથાય અલ્પ હાય છે.

ભરત ચક્રવર્તી અને ખાહુખળીજી ખન્ને ભાઈને લડાઈ થઈ, સાધારખૂને તા એવું લાગે કે સમ્યગ્રાની, વળી ખન્ને ભાઈ, વળી એ જ ભવે ખન્ને મોક્ષ જવાના તે આ શું? પરંતુ લડતી વખતે પણ ભાન છે કે હું આ ખધાથી ભિન્ન છું. લડાઈના જ્ઞાતા છે, કે ધ થાય છે તે કે ધના પણ જ્ઞાતા છે, પેતાના શુદ્ધ, પવિત્ર, આનંદવન સ્વભાવનું ભાન વર્તે છે, પરંતુ અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે તેથી લડાઈમાં ઊભા છે, ખન્ને ભાઈને લડાઈ થઈ તેમાં ભરત ચક્રવર્તી જીતી શક્યા નહિ, તેથી છેવટે ખાહુખળીજી ઉપર ચક્ર મૂક્યું, પરંતુ ચક્ર ગાત્ર ગરદન કરે નહિ; વળી ખાહુખળીજી ચરમ શરીરી હતા તેથી પણ ચક્ર કામ કરે નહિ. એ વખતે ખાહુખળીજીને વૈરાગ્ય આવ્યો કે ધિકાર છે આ રાજને! અરે! આ જવનમાં રાજને માટે આ શું? જ્ઞાની પુણ્યથી પણ રાજી નથી અને પુણ્યના ફળથી પણ રાજી નથી. ખાહુખળીજી કહે છે કે હું ચિદાનંદ આત્મા, પરથી ભિન્ન છું, એને આ ન હાય, આ ન શાભો! ધિકાર છે આ રાજને! તેમ વૈરાગ્ય આવતાં મુનિપણું લીધું. મીંદડી જે મોઢેથી પાતાના અચ્ચાને પકડે તે જ મોઢેથી ઉંદરને પકડે પણ પકડ પકડમેં ફેર હૈ, તેમ જ્ઞાની અજ્ઞાનીની ક્રિયા એક સરખી દેખાય પણ ભાવમાં આંતરા હોય છે.

જયાં સુધી મિથ્યાત્વના ઉદય હાય ત્યાં સુધી જ્ઞાનને અજ્ઞાન કહેવાય છે અને જ્યારે સમ્યગ્દર્શન થાય ત્યારે અજ્ઞાન નથી પણ જ્ઞાન જ છે. ચારિત્રમાહ સંખંધી વિકાર છે તેના જ્ઞાની સ્વામી થતા નથી તેથી જ્ઞાનીને ખંધ નથી; કારણ કે વિકાર છે તે બંધરૂપ છે અને બંધનું કારણ છે, તે તા બંધની પંક્તિમાં છે, જ્ઞાનની પંક્તિમાં નથી, માટે જ્ઞાનીને બંધ નથી.

અહીં કળશરૂપ કાવ્ય કહે છે:—

ગાથા-૭૨ ી

33

### (માલિની)

पर्परिणतिमुज्झत् खंडयद्भेदवादा-निदमुदितमखंडं ज्ञानमुचंडमुचैः । ननु कथमवकाशः कर्तृकर्मप्रवृत्ते-रिह भवति कथं वा पौद्गलः कर्मबंधः ॥ ४७॥

અર્થ:—પર પરિણતિને છાડતું, ભેદનાં કથતાને તાડી પાડતું, આ અખંડ અને અત્યંત પ્રચંડ જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ ઉદય પામ્યું છે. અહેા! આવા જ્ઞાનમાં (પરદ્રવ્યનાં) કર્તાકમીની પ્રવૃત્તિના અવકાશ કેમ હાઇ શકે! તથા પૌદ્દગલિક કર્મ ખંધ પણ કેમ હાઇ શકે! (ન જ હાઇ શકે.)

હું આત્મા નિર્મળ છું, પવિત્ર છું, શુદ્ધ ચિદાન દમૂર્તિ છું, પુષ્ય-પાપના ભાવ મારા સ્વરૂપમાં નથી એવું ભાન થતાં પર પરિષ્ઠિતિને છાડતું, ભેદનાં કથનાને તાડી પાડતું, અત્યંત પ્રચંડ એટલે તીખું જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ ઉદય પામ્યું છે.

અહા ! સસ્થિદાન દ એવા મારા સ્વરૂપમાં પર પદાર્થના હું કર્તા અને પર પદાર્થ મારાં કાર્ય, એમ કેમ હાઈ શકે ? અહા ! આવા જ્ઞાનમાં કર્તાકમેના અવકાશ કેમ હાઈ શકે ? એ ઠાહું કેમ હાઈ શકે ? ન જ હાઈ શકે, માટે નવા કર્મના અધ પહ્ય ક્યાંથી હાય ? ન જ હાય.

આતમા પરથી નિરાળા છે એમ ભાન થયું એટલે બાકી રહેલાે રાગ નાશ ખાતે રહ્યો છે, રાખવા માટે રહ્યો નથી, તેથી જ્ઞાનીને નવીન અંધ થતા જ નથી.

પરથી નિરાળી શુદ્ધ અવસ્થા પરિણમે છે, બદલે છે, પલટે છે, તેમાં કર્તાકમ°ની અને નવા બ'ધની જગ્યા જ કયાં છે? અવકાશ જ કયાં છે?

ઓછા ઉદ્યાડને લઈને ગ્રેયના નિમિત્તથી ગ્રાનમાં જે ખંડ પડતા હતા, ખંડરૂપ આકારા પ્રતિભાસતા હતા તે હવે અખંડ ગ્રાન ઉદ્ધ્ય પામ્યું એઠલે એક ગ્રાનમાત્ર આત્મા અનુભવમાં આવ્યા

હું અખંડ બ્રહ્મમૃતિ છું, તેમાં રાગ-દેષની અવસ્થાના ભેંદ છે નહિ, એ વિકારની તા કયાં વાત! પણ મતિ-શ્રુતની અવસ્થાના ભેંદ પણ અખંડ સ્વરૂપમાં નથી; એ રીતે ભેંદનાં કથનાને તાડી પાડતું અખંડ જ્ઞાન ઉદય પામ્યું છે. અહાે! અખંડ પ્રચંડ પરથી જીદા જ્ઞાનગાળા ઉદય પામ્યા છે.

स प्र प

### 38 ]

ૄ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

પર પરિસ્તિ એટલે વિકારી ભાવને છેડ છું જ્ઞાન ઉદય પામ્યું છે એટલે કે પહેલાં તો તુચ્છ તુચ્છ બાબતમાં વિકારી ભાવમાં રોકાતો, છાકરા જરા મીઠે વચને બાલાવે ત્યાં ગલગલિયાં થઈ જય, સારું મકાન દેખે ત્યાં નજર ઠરે, ઘરે ગાયને સારું વાછડું આવે તોપસ દેખીને રાજ થાય; અરે! કાઈ એક પાઈની ચાર બીડી દેવા આવે તોપસ ત્યાં આખા ખેંચાઈ જય; એમ જરા જરામાં ખેંચાઈ જતા અને અટકી જતા, પરંતુ જ્યાં શ્રીગુરુપ્રતાપે ભેદજ્ઞાન પ્રગટ થયું, પ્રચંડ જ્ઞાન-તીપ્તું જ્ઞાન ઉદય પામ્યું, એટલે કયાંય નહિ રોકાતાં પાતાના સ્વભાવમાં જ રોકાસો. અરે! મારે રાકાવાનું સ્થાન કયાંય નથી, રાગ-દ્રેષ, કાધ, વિષયવાસના એ મારા સ્વભાવ નથી, મારું એ રાકાવાનું સ્થાન નથી, મારા ગુલ તો મારી પાસે જ છે, મારા ચતન્યસ્વભાવ સિવાય જગતમાં કાઈ સારું નથી, મારા સ્વભાવના મારાથી કાઈ દિવસ વિયાગ નથી, માટે મારે રાકાવાનું સ્થાન તો મારા સ્વભાવ છે તે જ છે, એવું આત્માનું અપૂર્વ ભાન થતાં વિકારને છાડતું-પર પરિસ્તિને તાડતું જ્ઞાન પ્રગટ થયું, તેથી જે જ્ઞાન પરમાં અટકતું તે જ્ઞાન પાતામાં અટકવા લાગ્યું.

પ્રચંડ છે એટલે કે જ્ઞાન ભળવાન છે, આકરું છે, તીખું છે. જેમ આકરી અગ્નિ સુકાં લાકડાંને તા ભાળે પરંતુ લીલાં લાકડાંને પણ ભાળે, એવી રીતે હું શહ ચૈતન્યમૂર્તિ છું, એવી જ્ઞાનમાં જ્યાં ઉચતા થઈ, ત્યાં રાગ-દ્વેષને ભાળીને ભૂકાે કરે છે, અને કર્મના ગમે તેવા આકરા વિપાકના રસને ભાળી મૃકે છે. જેમ આકરા સૂર્ય ઊગે તે શરદીને મટાડે છે તેમ ચૈતન્યસૂર્ય-જ્ઞાનસૂર્યની ઉચતા થતાં નવા ભાષ થવા દેતા નથી.

રૂચાના નિમિત્તથી તથા ક્ષ્યાપશમના વિશેષથી જ્ઞાનમાં અનેક ખંડરૂપ આકરો પ્રતિભાસતા એટલે કે જ્ઞાન પર તરફ વળતું, રૂચમાં અટકતું હતું તેથી ખંડ પડતા હતા; જ્યારે તે જ્ઞાન પાતાના અભેદ સ્વરૂપ તરફ વળયું એટલે તેને અખંડ એવું વિશેષણ આપ્યું. મિતજ્ઞાનાદિ જે જ્ઞાનના ભંગ ને ભેદા છે તે ભેદ તરફથી જ્ઞાન પાતાના સ્વભાવ તરફ વળયું પરંતુ ભેદ તરફ હળયું નહિ પણ અભેદ સ્વભાવ તરફ હળયું એટલે ભેદનાં કથનાને તાડી પાડતું એમ કહ્યું અને પાતાના તરફ જ્ઞાન વળયું એટલે પર પરિણતિને છાડતું પ્રગટ થયું તેમ કહ્યું. પાતા તરફ વળયું એટલે પર પરિણતિ સહજ છૂટી ગઈ, પાતામાં વળયું માટે જ્ઞાન ભળવાન થયું. હર.

હવે શિષ્ય પૂછે છે કે પ્રભુ! કઈ વિધિથી આ આત્મા પુષ્ય-પાપના ભાવાથી નિવર્ત છે? તેના ઉત્તરરૂપ ગાથા કહે છે:— ગાથા-૭૩ ] [ ૩૫

## अहमिको खळु सुद्धो णिम्ममओ णाणदंसणसमग्गो। तिह्य ठिओ तिच्चतो सब्वे एए खयं णैमि॥७३॥

અર્થ:— ગ્રાની વિચારે છે કે: નિશ્ચયથી હું એક છું, શુદ્ધ છું, મમતારહિત છું, ગ્રાનદર્શનથી પૂર્ણ છું; તે સ્વભાવમાં રહેતા, તેમાં (-તે ચૈતન્ય-અનુભવમાં ) લીન થતા (હું) આ કોધાદિક સર્વ આસ્રવાને ક્ષય પમાક છું.

ધર્માત્મા-ધર્મી જિવ એમ વિચારે છે કે મારા આત્મા ખરેખર એક જ છે, મારા આત્મા મલિનતા રહિત તદ્દન શુદ્ધ છે, હું આત્મા મમતારહિત છું, જ્ઞાનદર્શનથી પૂર્ણ છું, એટલે કે જાણવું ને દેખવું તેનાથી જ હું ભરેલા છું; જોનાર, જાણનાર અને તેમાં ટકનાર એવા ચૈતન્યના અનુભવમાં લીન થતા હું આ કાંધાદિ આસ્રવાને ક્ષય પમાહું છું, ઊંધી દષ્ટિ, કામ, કાંધ, સ્નેહ-રાગ, તે બધું મારું સ્વરૂપ નથી એટલે કે તે બધાના નાશ જ કરનાર હું છું.

કાઈ કહે કે આત્મા પૂરા કયારે કહેવાય? તેના જવાય એમ છે કે વસ્તુતાએ આત્મા ત્રિકાળ પૂરા જ છે, વર્ત માનમાં પણ રાગ-દ્રેષ થવા છતાં વસ્તુદૃષ્ટિથી પૂરા છે, પરંતુ પર્યાયદૃષ્ટિથી અધૂરા છે.

ધમી વિચારે છે કે હું આ આત્મા—પ્રત્યક્ષ અખંડ અનંત ચિન્માત્ર જ્યોતિ —અનાદિઅનંત નિત્ય-ઉદ્યરૂપ વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવભાવપણાને લીધે એક છું.

પ્રશ્ન: -- સ્વરૂપની દશા સાધનાર મુનિઓનું શરીર સુકાઈ જાય ને?

ઉત્તર:—આવા પ્રત્યક્ષ ચિન્માત્ર આત્માનું ભાન થાય એટલે બહારથી શરીર મુકાઈ જાય એવા કાંઈ નિયમ નથી. એક મુનિને દેખીને એક રાજાને એમ થયું કે આ મુનિ શું ખાતા હશે? શું પીતા હશે? કે જેથી આ મુનિનું શરીર આવું મુંદર છે? હું આવા જબ્બર રાજા છતાં મારું શરીર આવું નહિ અને આ મુનિનું શરીર આવું મુંદર છે! એમ મુનિને દેખીને રાજા આશ્ચર્ય પામ્યા. રાજાને મુનિની બહારની મુદ્ધિ દેખીને આંતર આત્માનું બહુમાન આવ્યું અને બહુમાન આવવાથી ધર્મનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજ્યા; શરીર અને આત્મા બન્ને ભિન્ન છે. બન્ને પદાર્થ જીદા છે, વગેરે યથાર્થ સ્વરૂપ સમજ્યા. આત્માની સાધક દશા સાધનાર મુનિઓનું શરીર સારું–મુંદર

છું એક, શુદ્ધ, મમત્વહીન હું, જ્ઞાનદર્શનપૂર્ણ છું; એમાં રહી સ્થિત, લીન એમાં, શીધ આ સૌ ક્ષય કરું. ૭૩.

પણ હોય છે તેથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે આત્માના સ્વભાવ-ખારાકમાં રમનાર મુનિનું શરીર સૂકાઈ જ જાય એવા નિયમ નથી, તેમજ માક્ષપર્યાય સાધનાર મુનિઓના શરીરમાં શેગ ન આવે અને મુનિઓને અંદર આત્મામાં અહિંસા પ્રગડી એટલે તેમની અહિંસાની અહાર બીજા ઉપર છાપ પડે એવા કાઈ જાતના નિયમ નથી. મુનિઓના શરીરમાં રાગ પણ આવે, અને મુનિઓને સિંહ, વાદ્ય ખાઈ પણ જાય, કારણ કે શરીર અને આત્મા બન્ને તદ્દન જુદા પદાર્થ છે. અંદર આત્માના સ્વભાવનું જ્યાં ભાન છે ત્યાં શાંતરસના શેરડા ઊઠે છે; ત્યાં શરીર અને આત્માને સંબંધ જ શું છે? શરીર પુષ્ટ રહે તાપણ શું! અને શરીર સુકાઈ જાય તાપણ શું! તે કાંઈ આત્માનું સ્વરૂપ નથી. આત્માના શાંતરસમાં રમવા માટે શરીર સાથે કાંઈ સંબંધ નથી.

ધર્માત્મા જીવ વિચારે છે કે હું આત્મા 'પ્રત્યક્ષ અખ'ડ, અન'ત, ચિન્માત્ર જ્યાંતિ છું; નિશ્ચયમાં હું પ્રત્યક્ષ છું. અહીં પ્રત્યક્ષ છે એમ લીધું છે, પરાક્ષ છું એમ ન લીધું; આત્મા તા પ્રત્યક્ષ જ છે ને? આત્મા વળી પરાક્ષ હાય! મતિશ્રુતજ્ઞાની આત્માને ખરાખર નિ:શંકપણ જાણી શકે છે માટે આત્મા પ્રત્યક્ષ છે, સંપૂર્ણપણ કેવળજ્ઞાની જાણી શકે છે, તે અપેક્ષાએ પરાક્ષ છે; પરંત્ર પરમાર્થ - દ્રવ્યદ્ધ્તિએ આત્મા પ્રત્યક્ષ છે, કારણ કે મતિશ્રુતજ્ઞાની આત્માને ખરાખર જાણી શકે છે. વળી કેવા છે કે અખંડ છે. જેમાં કર્મના નિમિત્તે ભંગ કે ભેઠ પડતા નથી એવા અખંડ છે.

વળી કેવા છે? અનંત બેહદ સ્વભાવવાળા છે. આત્માની આદિ પણ નથી ને અત પણ નથી. ધર્મી વિચારે છે કે હું અનાદિ અનંત હું, સ્વત:સિદ્ધ હું.

વળી આત્મા કેવા છે? નિત્ય ઉદયરૂપ છે. આ વિશેષણમાં તદ્દન દ્રવ્યદ્ધિ લીધી છે, નિમિત્તની અપેક્ષા કાઢી નાખી છે. ઊણી અને પૂરી, માક્ષ અને માક્ષમાર્ગની પર્યાય મારામાં નથી. દ્રવ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી અધી રીતે હું નિર્મળ છું; દ્રવ્ય, ગુણ અને દ્રવ્યની કારણપર્યાય ત્રણે પ્રગઢ છે-ત્રણે આવરણ રહિત છે, હંમેશાં- કાયમ આત્મા પ્રગઢ પ્રગઢ છે.

વળી જ્ઞાની એમ સમજે છે કે વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવભાવપણાને લીધે હું એક છું. હું જ્ઞાનના ઘન છું એટલે કે નિભિડ છું, કર્મના નિમિત્તે થતા ભાવા મારામાં નથી, હું તો તેનાથી રહિત વિજ્ઞાનઘન છું; દ્રવ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી ત્રણેથી કાયમી ચીજ હું એક છું, વિકારી અનેક ભાવા થાય છે તે ગારામાં નથી.

કર્તા, કર્મ, કરણ, સંપ્રદાન, અપાદાન અને અધિકરણસ્વરૂપ સર્વ કારકાેના સમૃહની પ્રક્રિયાથી પાર ઊતરેલી જે નિર્મળ અનુભૂતિ, તે અનુભૂતિમાત્રપણાને લીધે શુદ્ધ છું. ગાથા–૭૩ ]

રાગ-દ્વેષના હું ૧કર્તા રહ્યો નથી, રાગ-દ્વેષ મારાં રકામ રહ્યા નથી, રાગ-દ્વેષનું હું ³સાધન નથી, રાગ-દ્વેષને મેં ૪રાખ્યા નથી, રાગ-દ્વેષ પમારામાંથી થયા નથી, અને રાગ-દ્વેષ તે મારા ⁵આધારે રહ્યા નથી. આ કાેેે વિચારે છે? ધમી −જ્ઞાની જીવ વિચારે છે કે મારા સ્વભાવમાં આ છ પ્રકારા છે જ નહિ, મારા આધારે આ રાગ-દ્વેષ થયા હાેય તેમ ત્રણકાળમાં છે જ નહિ.

હું અવગુણમાં છ પ્રકારે કર્તા છઉં જ નહિ, કારણ કે મારા ગુણમાંથી કાેઇ દિવસ ભેઠ પડયા જ નથી તેથી હું અવગુણના કર્તા થયા જ નથી માટે હું કર્તાકમેની પ્રક્રિયાથી પાર ઊતરેલા છું, તેના સમૃહથી પાર ઊતરેલા છું.

અ'ધ-મેાક્ષની પર્યાય હું નથી, રાગ-દ્વેષ પણ હું નથી, તે મારાં કાર્ય નથી એવું ભાન થતાં અલ્પ રાગ-દ્વેષ રહ્યા તેના હું સ્વામી નથી, મારા સ્વભાવ તા નિર્મળ અનુભૂતિ છે, નિર્મળ અનુભૂતિસ્વરૂપ હું છું તેથી હું શુદ્ધ છું, હું આત્મા કર્તા અને નિર્મળ અનુભૂતિ તે મારું કાર્ય છે તે સિવાય બીજાં કાંઇ પણ મારું કાર્ય નથી.

જ્ઞાનદર્શનપૂર્ણ છું એમ કહીને પર્યાયથી પણ પરિપૂર્ણ લીધા છે. ટીકામાં પ્રત્યક્ષ છું એમ કહીને પરના આશ્રય નહિ, પરાક્ષ નહિ, પણ પ્રત્યક્ષ છું એમ કહીં છે. અનાદિઅનંત કહીને કાળથી અનાદિઅનંતપર્ણ કહેવું તે ઉપચારથી છે પણ નિત્ય-ઉદયરૂપ કહીને વર્ત માનમાં જ પાતાના ખધા ભાવાથી પૂર્ણ છે. આ કર્તાકર્મ અધિકારમાં ભેદજ્ઞાનની વાત છે એટલે કે પર્યાયની વાત છે તેાપણ ઊણી-અધૂરી પર્યાય પૂરતા પાતે નથી એટલે કે ઊણી-અધૂરી પર્યાયથી જુદા પાડયા; અને પર્યાયથી પરિપૂર્ણ છે તેમ અતાવે છે. નિત્ય-ઉદયરૂપ વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવભાવ કહીને નિત્ય દ્વ્ય-ગુણ-પર્યાયથી પરિપૂર્ણ છે તેમ અતાવે છે. પર્યાયની પરિપૂર્ણ તામાં કારણપર્યાય લીધી છે.

અવસ્થાદિષ્ટિતું લક્ષ છાડી દા તા વસ્તુ તે વસ્તુ જ છે, એકરૂપ જ છે, પરંતુ માણસાને અંદરની વાત સમજાય નહિ એટલે બહારની વાત આવે ત્યાં રાજી રાજી થઈ જાય, બહારથી ધર્મ કરવાનું કાઈ બતાવે તા એને ઠીક પડે, છાકરાંને જરા પેંડા વહેં ચંત્યાં ધર્મ થઈ ગયા એમ માને, બોજાને બતાવે જાઓ, અમે ધર્મમાં કેવું ખરચીએ છીએ, અમે રૂપીઆ કાઢીએ છીએ, એમ કર્તાપગાનું અભિમાન કરે અને કાંઇક પૈસા ખરચે તે પણ એવી રીતે ખરચે કે ચારે કારથી પાતાનું નામ રહે. એવા અભિમાનના હેતુથી પૈસા ખરચે તેમાં પુષ્ય પણ ન થાય, તા પછી ધર્મના તા ધાંગા જ ક્યાંથી હાય?

પાતાની ઓળખાણ વિના પરના કર્તાપણાનું અભિમાન ઢળે નહિ. ધર્મી જીવ રાજકાજમાં ઊભા હાય, છતાં પણ કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિથી છૂટા પડી ગયા હાય છે; 36

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

કર્તાકર્મની અવસ્થાથી પાર ઊતરેલા છે, અંતરમાંથી ભ્રમણાના ત્યાગ થઈ ગયા છે; પરંતુ આવું માનનાર ખધા ઘરખાર છાડીને ત્યાગી જ થઈ જાય એવું કાંઈ નથી, પણ અંતરથી ભ્રાંતિ છૂટી જાય એ વાત યથાર્થ છે, ભ્રાંતિના ત્યાગ થતાં જ્ઞાની એમ માને છે કે પરને અનુસરીને થતા જે ભાવા તે મારાં કાર્ય નહિ, મારી તે કારવાઈ નહિ; પરંતુ મારા શુદ્ધ ચૈતન્યને અનુસરીને થતા જે ભાવા તે મારાં કાર્ય છે, ધર્મી નિર્મળ અનુભૂતિની અવસ્થા પ્રગઢ થયેલી છે અને તેવા પાતે ત્રિકાળ છે, ધર્મી પાતે શુદ્ધ પર્યાયને પુરુષાર્થદ્વારા વધારતા વધારતા વીતરાગ થાય છે; દૃષ્ઠિ અને જ્ઞાન કારણ છે અને ચારિત્ર, દૃષ્ઠિ અને જ્ઞાનનું કાર્ય છે.

પુદ્દગલદ્રવ્ય જેનું સ્વામી છે એવું જે કેાધાદિ ભાવાનું વિધવ્યાપીપથું તેના સ્વામીપણ પાતે સદાય નહિ પરિણમતા હાવાથી મમતારહિત છું.

ધમી જિવ સમજે છે કે કે કાધ, માન, રાગ ફેષ વગેરેનું ધણીપતું જડને છે, હું તો નિર્દાષ ક્ષમાવંત વીતરાગસ્વરૂપ છું અને રાગ-ફેષના જાણનાર છું, રાગ-ફેષ ચૈતન્યની પર્યાયમાં થાય છે તો પણ હું તેના જાણનાર છું; કે કાંધાદિ ભાવાનું વિદ્યાપીપણું એટલે કે અને કપણું છે તેના સ્વામીપણે હું થતા નથી, જડના નિમિત્તે થતા હોવાથી તે જડ છે, વિકારી ભાવાના હું સ્વામી નહિ થતા હોવાથી મમતારહિત છું, અલ્પ રાગ-ફેષ થાય છે તાપણ તેના સ્વામીપણે પાતે સદાય પરિણમતા નથી એટલે હું મમતારહિત છું, આમાં અનંતા પુરુષાર્થ છે, આત્માનું ભાન થતાં અનંતા પુરુષાર્થ પ્રગટે છે અને કર્તાપણું છૂટી જાય છે, અનંતા પુરુષાર્થ થાય ત્યારે જ કર્તાપણું છૂટે છે.

કેટલાક તો કેવળી ભગવાનને ઇ રિયાવહીયા ક્રિયાના કર્તા હરાવે છે. અરેરે! જીવેર બિચારા તત્ત્વને સમજે નહિ એટલે કયાંનું કયાં કર્તાપણું લગાવી દીધું, પહેલે ગુણસ્થાને અજ્ઞાનીને જે કર્તાપણું હાય તે કર્તાપણું તેરમે ગુણસ્થાને કેવળજ્ઞાની ભગવાનને હરાવી દીધું. જીઓ તો ખરા! કેટલી મૃહતા, કેટલી અજ્ઞાનતા! કર્તાપણું તો ચાથે ગુણસ્થાને સમ્યગ્દર્શન થતાં જ છૂટી જાય છે તો પછી કેવળી ભગવાનને તો કર્તાપણું હોય જ ક્યાંથી? કેવળી ભગવાન તો સંપૂર્ણ વીતરાગ થયા છે, જેમને એક વિકલ્પ માત્ર પણ છે નહીં ત્યાં પછી કર્તાપણાની તો વાત જ શી?

જ્ઞાનીને અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે ખરી, શુભાશુભભાવરૂપ મલિન પરિણામ થાય છે પરંતુ તેપણે હું કાેઇ દિવસ થયા નથી, આવી તેને દઢ પ્રતીત છે, વિકારી અવસ્થાના કર્તા ધર્મી જીવ થતા નથી, પાતાના સ્વભાવની જ અવસ્થાના કર્તા થાય છે.

જ્ઞાની એમ સમજે છે કે ગયા કાળમાં હું અજ્ઞાનપણ પરપદા<sup>જ</sup>ને પાતાના માનવા-

ગાથા-૭૩ ]

રૂપ અભિમાન કરતા હતા, પરની ખતવણી મારામાં અને મારી ખતવણી પરમાં કરતા હતા, પરપદાર્થમાંથી મુખ લેવાની લાલસા હતી, સ્વભાવની અરુચિ હતી પરંતુ તે પરભાવો મારાપણે કાઈ દિવસ હતા નહિ. ભલે અજ્ઞાનપણે તે ભાવોને હું મારાપણે માનતો હતો, છતાં પણ તે ભાવો મારાપણે કયારેય પણ થયા નથી, મારાપણે જે થયું હાય તે કાઈ દિવસ ખસે નહિ, પરમાર્થ સદાપરૂપે જો આત્મા થયા હાય તો નિર્દાષ કાઈ દિવસ થાય નહિ, તેથી હું આત્મા ત્રણકાળે નિર્દાષ પવિત્ર છું, એવા પવિત્ર સ્વભાવનું ભાન થતાં તે સદાષભાવો મારામાં કદી હતા નહિ તેમ જાણે છે, મારું તે સ્વરૂપ નથી, હું તેના સ્વામી નથી, તે ભાવો પરના નિમિત્ત થતા હોવાથી તેના સ્વામી જડ છે. શુભાશુભ લાગણી ચૈતન્યની પર્યાયમાં થાય છે પરંતુ કલ્યદૃષ્ટિના જેરમાં તેને જડ કહી દીધી છે.

ચૈતન્યદ્રવ્યમાં તે વિકારી ભાવા હતા નહિ, છે નહિ, અને હશે પણ નહિ. જીઓ, આ સમ્યગ્દષ્ટિની અંતરની પ્રતીત! આવા નિરાળા ચૈતન્યસ્વરૂપને જાણ્યા વિના, પ્રતીતમાં લીધા વિના ભવના અંત આવે કયાંથી? સમ્યગ્દષ્ટિનું અંતર વલણ ફરી ફરીને પાતાના શુદ્ધસ્વભાવ તરફ જાય છે, એ જ અંતરની ભાવના, એ જ અંતરના જાપ છે.

ક્રેકા, માન, રાગ વગેરે વિકારીભાવા છે તેનાપણે હું નહિ પરિણમેલા હાવાથી મમતારહિત છું; મમતારહિત કહીને નાસ્તિપણં અતાવ્યું. આચાર્યદેવે પહેલાં એક છું ને શુદ્ધ છું કહીને અસ્તિપણં અતાવ્યું અને પછી વિકારી ભાવનું સ્વામીપણં મારામાં નથી તેથી હું મમતારહિત છું એમ કહીને નાસ્તિપણં અતાવ્યું.

ચિન્માત્ર જ્યાતિનું (આત્માનું) વસ્તુસ્વભાવથી જ, સામાન્ય અને વિશેષ વડે પરિપૂર્ણ પણું (આખાપણું) હાવાથી, હું જ્ઞાન-દર્શન વડે પરિપૂર્ણ છું. (વસ્તુના સ્વભાવ સામાન્ય-વિશેષસ્વરૂપ છે. આત્મા પણ વસ્તુ હાવાથી તે સામાન્ય-વિશેષસ્વરૂપ છે અર્થાત દર્શન-જ્ઞાનસ્વરૂપ છે.)

સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન થાય છે ત્યારે હું તો ભગવાન આત્મા સામાન્ય અને વિશેષથી એટલે કે જાહ્યવા અને દેખવાના સ્વભાવથી ભર્યો છું, મારા સ્વરૂપમાં પુષ્ય-પાપ છે નાંહ, આવી દઢ પ્રતીત થાય છે; ધર્મી આ રીતે પ્રતીત અને જ્ઞાન કરીને સ્વરૂપમાં સ્થિર થાય છે અને સ્થિરતા વધારતાં વધારતાં વીતરાગ થાય છે તેનું નામ ચારિત્ર છે.

પ્રશ્ન: - આ ધર્મા ની ક્રિયા?

ઉત્તર: — હા, આ ધર્મા ની અનંતી કિયા; ચૈતન્યના ધર્મની કિયા ચૈતન્યમાં હોય, પરમાં ન હોય. 80]

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

દર્શન ઉપયોગ સામાન્ય છે અને જ્ઞાન ઉપયોગ વિશેષ છે. સામાન્ય એટલે ભેદ પાડ્યા વગર જ્ઞાન થયા પહેલાં, પર વિષયથી ખાલી, એકલા આત્મવ્યાપાર તે દર્શન-ઉપયોગ અને દરેક વસ્તુને ભિન્ન ભિન્નપણે, રાગના વિકલ્પ વગર જાણવું તે જ્ઞાન-ઉપયોગ.

પુષ્ય-પાપના વિકારી ભાવપણે આત્મા કાેઇ દિવસ થયા નથી અને દર્શન-જ્ઞાનથી કાેઇ દિવસ છૂટયા નથી, આત્મા અનંતગુણના પિંડ અનાદિઅનંત, પરથી નિરાળા અખંડ છે એવી પ્રતીત કરી અને એમાં સ્થિર થવું એતું નામ પ્રતિક્રમણ છે, એતું નામ પ્રાથકિત્ત છે. આ પ્રતિક્રમણ અને આ પ્રાથકિત્તથી માક્ષ થાય. હવે ચૈતન્યને બીજાં કલ્યા સાથે સરખાવીને જીદા ખતાવે છે.

૧૯૯૯, આસાે સુદ ૧૪, મંગળ.

આ ગાથામાં શિષ્યે એમ પૂછ્યું હતું કે કઈ વિધિથી આત્મા આસ્ત્રવાથી નિવતે છે? તેના ઉત્તરમાં આચાર્ય દેવે કહ્યું કે હું એક છું, શુદ્ધ છું, મમતારહિત છું, ગ્રાનદર્શનથી પૂર્ણ છું એવું ભાન થવાથી આત્મા આસ્ત્રવાથી નિવતે છે, ખંધન છૂટી જાય છે. આવા હું આકાશાદિ દ્વાની જેમ પારમાર્થિક વસ્તુવિશેષ છું.

ધર્માત્મા એમ સમજે છે કે, ધર્માસ્તિ, અધર્માસ્તિ, આકાશાસ્તિ, કાળ, વગેરે જે વસ્તુ છે તેવી હું પણ અરૂપી વસ્તુ છું; આકાશ દ્રવ્ય, તેના અનંતગુણ અને તેની પર્યાય-તે બધું અનાદિ અનંત છે, આકાશ અરૂપી, તેના ગુણ અરૂપી, તેની પર્યાય પણ અરૂપી છે તે ત્રણે થઈને અખંડ વસ્તુ છે.

ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, કાળ, અને પરમાણુ વગેરે વસ્તુ, વસ્તુના ગુણ, અને વસ્તુની પર્યાય તે અનાદિ અનંત નિર્મળ છે. તે અધી વસ્તુ છે તેમ હું પણ એક વસ્તુ છું માટે હું પણ દ્રવ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી અનાદિ અનંત નિર્મળ છું.

આવા હું આકાશાદિ વસ્તુની જેમ પારમાર્થિક વસ્તુવિશેષ છું, બધાં દ્રવ્યા દ્રવ્યથી, ગુણથી ને પર્યાયથી ત્રણકાળ નિર્મળ છે. એક છૂટા પરમાણુ પણ દ્રવ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી નિર્મળ છે તા પછી મારામાં આ મલિનતા કયાંથી પેસી ગઈ? પરના નિમિત્તે થતી સાપેક્ષ પર્યાયમાં મલિનતા થઈ છે પરંતુ મારી નિરપેક્ષ પર્યાય આકાશાદિ દ્રવ્યની જેમ અનાદિ અનંત નિર્મળ છે.

ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, કાળ અને પરમાણ જેમ ખાસ વસ્તુ છે, ખાસ ખાસ જુદા પદાર્થ છે, તેમ હું પણ 'ખાસ' જુદા પદાર્થ છું, તે બધાના સ્વભાવ કરતાં મારા સ્વભાવમાં ફેર છે, હું એક છું, શુદ્ધ છું, મમતારહિત ગાથા–૭૩ ]

છું અને જ્ઞાનદર્શનથી પૂર્ણ છું; આકાશાહિ દ્રવ્યા તેા જડસ્વભાવી છે પણ હું તેા ચૈતન્યસ્વભાવી છું∙

આકાશાદિ જેમ 'ખાસ' પદાર્થ છે તેમ હું પણ એક 'ખાસ' પદાર્થ છું. આકાશાદિ દ્રવ્યા મલિન થાય નહિ અને હું મલિન કેમ થાઉં! માટે નિરપેક્ષ દષ્ટિથી જોતાં હું પર્યાયથી પણ મલિન થયા નથી. નિરપેક્ષ પર્યાયમાં મલિનતા નથી પણ સાપેક્ષ પર્યાયમાં મલિનતા છે.

કર્મની અપેક્ષા છાડી દા તો આત્મા ત્રણે કાળ દ્રવ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી નિર્મળ છે. જેમ આકાશ આદિ પદાર્થો જીદા જીદા અનાદિ અનંત દ્રવ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી નિરપેક્ષ પડ્યા છે તેમ આત્મા પણ ત્રણેકાળ દ્રવ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી અખંડ નિરપેક્ષપણે પરથી જીદા છે. આત્મા એક વસ્તુ છે-પદાર્થ છે તા જેવી વસ્તુ હોય તેવું તેનું વર્તમાન પણ હાય જ, વસ્તુનું વર્તમાન વસ્તુ જેવું જ હાય, વસ્તુ જેમ ખંડ વગરની ત્રિકાળ નિર્મળ, ધ્રુવ છે, તેમ તેના વર્તમાન અંશ પણ ધ્રુવ છે, નિર્મળ છે, નિરપેક્ષ છે.

આકાશાદિ દ્વ્યમાં જેમ પરની અપેક્ષા નથી તેમ આત્મામાં કર્મના નિમિત્તના સદ્ભાવ–અભાવની અપેક્ષા કાઢી નાંખા તા વસ્તુ, વસ્તુના ગુણ અને વસ્તુના અંશરૂપ પર્યાય તે પરની અપેક્ષા વગર કાયમ ઢકી રહ્યા છે.

કર્મના નિમિત્તની અભાવની અપેક્ષાએ મારામાં મેાક્ષનો ઉત્પાદ અને સંસારના વ્યય દેખાય છે. એવા ઉત્પાદ-વ્યય પર નિમિત્તે દેખાય છે પણ જો વસ્તુના અસલ સ્વભાવ લક્ષમાં લા તા વસ્તુ અનાદિઅનંત નિરપેક્ષપણ સ્વાકાર પરિણામી છે, મારી ચીજને બીજા કાેઇની અપેક્ષા નથી, એક્લી નિરપેક્ષ વસ્તુ છે, તે વસ્તુ દ્વયથી, ગુણથી અને પર્યાયથી ત્રિકાળ નિર્મળ, નિર્મળ અને નિર્મળ છે.

આકાશાદિ પદાર્થની જેમ હું અસલ સ્વભાવથી પારમાર્થિક વસ્તુવિશેષ છું, આકાશાદિ દ્રવ્યમાં પરનું કર્તાકર્મપાં તેના સ્વભાવમાં નથી તેમ રાગ-દ્રેષના હું કર્તા ને તે મારું કર્મ તે મારા આત્મવસ્તુસ્વભાવમાં જ નથી. જીઓ! આ સમ્યગ્દર્શન સ્વભાવમાં કર્તાકર્મ આ રીતે કાઢી નાખ્યા અને છૂઠવાના ઉપાય બતાવ્યા.

હું વસ્તુવિશેષ છું તેથી હું સમસ્ત પરદ્રવ્ય-પ્રવૃત્તિથી નિવૃત્તિ વર્ક આ જ આત્મસ્વભાવમાં નિશ્ચળ રહેતા થકા, સમસ્ત પરદ્રવ્યના નિમિત્તથી વિશેષરૂપ ચેતનમાં થતા જે ચંચળ કલ્લાલા તેમના નિરાધ વર્ક આને જ (આ ચેતન્યસ્વરૂપને જ) અનુભવતા સ. પ્ર. ક.

85 |

[ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

થકા પાતાના અજ્ઞાન વડે આત્મામાં ઉત્પન્ન થતા જે આ ક્રાધાદિક ભાવા તે સર્વધ ક્ષય કરું છું.

રાગ દ્વેષ, ક્રાેધ, માન, માયા, હાસ્ય, રતિ, અરતિ વગેરે ભધી પરદ્રવ્યની પ્રવૃત્તિ છે તે પ્રવૃત્તિથી નિવૃત્તિ કરતો હું મારા ચૈતન્ય આત્માને અનુભવું છું. શરીરાદિ તો જડ છે જ, પરંતુ રાગ-દ્વેષનાં પરિણામને પણ જડ કહ્યા છે, અને પર કહ્યા છે.

સમસ્ત પરદ્રવ્યના નિમિત્તથી ચેતનમાં વિશેષરૂપ જે સંકલ્પ, વિકલ્પાના ચંચળ કલ્લાેલા ઊઠે છે તેને સમ્યક્ષ પુરુષાર્થ વડે નિરાધ કરીને સ્વભાવને અનુભવતા થકા સર્વ કર્મને ક્ષય કરું છું, રાગ દ્વેષને ઠાળવાના પુરુષાર્થ તે અવસ્થાના પુરુષાર્થ છે, દ્રવ્યને પ્રગઠાવવાના પુરુષાર્થ હાય જ નહિ કારણ કે દ્રવ્ય તા સદા પ્રગઠ જ છે, દ્રવ્ય ઉપર દષ્ટિ કરવી તે દષ્ટિ પણ અવસ્થા છે માટે પુરુષાર્થ, પર્યાય પ્રગઠાવવાના થાય છે. સ્વભાવમાં તા વિકાર નથી પણ પરદ્રવ્ય તરફ ઢળતી જે અવસ્થા તેને સ્વમાવ તરફ વાળતા, ચૈતન્યને જ અનુભવતા થકા, એટલે કે સ્વભાવની સ્થિતિરૂપ થતા, અજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થતા જે કોધાદિભાવા તે સર્વન ક્ષય કરું છું.

પહેલાં કહ્યું હતું કે હું પારમાર્થિક વસ્તુવિશેષ છું, એમ કહીને મારું દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યાથી ભિન્ન છે એમ કહ્યું અને અહીં પર્યાયની વિશેષતા કહે છે કે પરદ્રવ્યના નિમિત્તથી વિશેષદ્રપ ચૈતન્યમાં થતા ચંચળ કલ્લાલો તેને રાકીને હું આત્માને જ અનુભવું છું. જ્ઞાની કહે છે કે પહેલાં મારા અજ્ઞાનભાવે મારામાં રાગદ્રેષ થતા હતા તેને હવે હું સમ્યગ્જ્ઞાન વડે ક્ષય કરું છું. જાઓ, આમાં પુરુષાર્થ લીધા. મારા પુરુષાર્થની નખળાઇથી જોડાતા તે હવે પુરુષાર્થની સખળાઇથી આત્માના અનુભવ વડે તે સર્વના ક્ષય કરું છું.

પહેલાં વસ્તુદષ્ટિ કહી, હવે અહીં પર્યાયદૃષ્ટિ કહી. કોઇ એમ માને કે વિકારી પર્યાય મારામાં થતી જ નથી તેને એમ કહે છે કે વિકાર તારી અવસ્થામાં થાય છે અને તારા પુરુષાર્થ વઉ ઢળે છે એમ કહી પર્યાયનું જ્ઞાન પણ સાથે જ ભતાવે છે. આચાર્ય કેવે ઘણી જ કરુણા કરી અખંડ સ્વરૂપ બતાવ્યું છે, અપૂર્વ સ્વરૂપ બતાવ્યું છે. આ સમયસાર ભરતક્ષેત્રના ભગવાન છે, આ સમયસારમાં મોક્ષનાં વેણલાં વાયાં છે.

અહીં ટીકામાં 'ક્ષય કરું છું' કહ્યું તે દ્રવ્યદેષ્ટિથી ક્ષય કરવાનું કહ્યું છે. દષ્ટિમાં સર્ગ કર્મની પાતામાં નાસ્તિ છે, અને સર્ગ કર્મને ક્ષય કરવાના પુરુષાર્થ છે, તેથી ક્ષય કરું છું તેમ કહ્યું છે. અલ્પ અસ્થિરતા રહી જાય છે તેને ગ્રાની પાતાના ગાથા–૭૩ ]

સ્વભાવ માનતા નથી અને તે અલ્પકાળમાં ક્ષય થઈ જવાની છે તેથી ક્ષય કરું છું તેમ કહ્યું છે.

કર્મને હું ક્ષય જ કરું છું — એમ નિશ્ચય કરીને, ઘણા વખતથી પકડેલું જે વહાણ તેને જેણે છોડી દીધું છે એવા સમુદ્રના વમળની જેમ જેણે સર્વ વિકલ્પાને જલદી વમી નાખ્યા છે એવા, નિર્વિકલ્પ, અચલિત, નિર્મળ, આત્માને અવલંખતા, વિજ્ઞાનઘન થયા થકા, આ આત્મા આસ્ત્રવાથી નિવર્ત છે.

જેમ સમુદ્રના વમળમાં પકડાયેલું વહાણ વમળે છાડી દીધું તેમ સર્વ વિકલ્પાને જેણે જલદી છાડી દીધા, આત્મસ્વભાવને અવલ ખતા નિર્વિકલ્પ થતા જેણે સર્વ વિકલ્પાને જલદી છાડી દીધા છે; જેમ હાથમાં કાંઈ વસ્તુ રાખી હાય ને તેને છાડી દે, તેમ વિજ્ઞાનઘન થયા થકા સર્વ વિકલ્પાને જેણે જલદી વમી નાખ્યા છે, તે આસ્રવોથી જલદી નિવતે છે.

સમુદ્રના વમળ જેમ એની મેળાએ છૂટે છે તેમ આત્મામાં નથી. દેષ્ટાંત તે સિદ્ધાંતમાં એકદ્દેશ લાગુ પઉ, કારણ કે એની મેળાએ રાગ-દ્રેષના વિકલ્પા છૂટતા નથી પણ પાતે પુરુષાર્થ દ્વારા વિકલ્પાને છાઉ છે ત્યારે છૂટે છે.

રાગ-દેષના વમળ મારા નથી, મારા તો નિર્મળ-પવિત્ર સ્વભાવ છે તેના ભાનમાં વિકલ્પાને વમી નાખ્યા છે, એવા હું નિર્વિકલ્પ એટલે વિકલ્પ વગરના, અચલિત એટલે ચળું નહિ એવા, નિર્મળ એટલે રાગ-દેષના મેલ વગરના, એવા આત્માને અવલ અતા થકા, વિજ્ઞાનઘન થયા થકા આસ્ત્રવાથી નિવર્ણ છું.

એક ખાજુથી પરથી તદ્દન જીદા કહ્યો, વળી બીજી ખાજુથી પર્યાયથી 'નિવર્તે છે' તેમ કહ્યું; આસ્ત્રેવાથી નિવર્તે છે તે પર્યાયઅપૈક્ષાએ વાત છે, અવસ્થામાં જે વૃત્તિઓ થતી હતી એટલે કે જ્ઞાન હલતું હતું–અસ્થિર થતું હતું, તે જ્ઞાન દ્રવ્યના અવલ બનથી સ્થિર થાય છે, એકરૂપ થાય છે તેથી અવસ્થાની મલિનતા છૂટી જાય છે, એટલે કે આસ્ત્રેવાથી નિવર્તે છે.

શુદ્ધનયથી જ્ઞાનીએ આત્માના એવા નિશ્ચય કર્યા કે હું એક છું, શુદ્ધ છું. શુદ્ધનય એટલે આત્માના સ્વભાવને જોનારી દષ્ટિએ એવા નિશ્ચય કર્યા કે હું એક છું, શુદ્ધ છું, રાગ-દ્વેષાદિ વિકારના કર્તા નથી, રાગ દ્વેષના કર્તા, સાધન આદિ છ કારકના લેદાથી હું રહિત છું, પરદ્રવ્ય પ્રત્યે મમતારહિત છું, જ્ઞાન દર્શનથી પૂર્ણ વસ્તુ છું. જ્યારે તે જ્ઞાની-આત્મા આવા પાતાના સ્વરૂપમાં રહેતા થકા તેના જ અનુભવરૂપ થાય ત્યારે કોધાધિક આસ્ત્રવા ક્ષય પામે છે. જેમ સસુદ્રના વમળે ઘણા કાળથી વહાણને

सिभयसार प्रवयन साग-४

88

પકડી રાખ્યુ હોય પછી જ્યારે વંમળ શમે છે ત્યારે તે વહાણને છાડી દે છે, તેમ આત્મા વિકલ્પાના વમળને શમાવતા થકા આસ્ત્રવાને છાડી દે છે. અહીં તા ક્ષય કરવાની અને વમી નાખવાની જ વાત છે. વમી નાખ્યું એટલે ઊલઠી કરી નાખી. આ રાગ-દ્વેષનાં કામ તે અમારાં કામ નથી, અમારાં કામ તા સ્વભાવના છે એમ નિશ્ચય કરીને સ્વભાવને અવલં ખતા થકા રાગ-દ્વેષને વમી નાખે છે. હર.

હવે શિષ્ય પૂછે છે કે જ્ઞાન થવાના અને આસ્ત્રવાની નિવૃત્તિના સમકાળ કર્ક રીતે છે? શિષ્ય પૂછે છે કે અંદર જ્ઞાન થાય અને જ્ઞાન થવાથી વિકાર ઠળી જાય તે બે એક સાથે છે કે એક પછી એક છે? તેના ઉત્તરરૂપ ગાથા કહે છે:-

# जीवणिबद्धा एए अधुव अणिचा तहा असरणा य। दुक्खा दुक्खफलात्ति य णादूण णिवत्तए तेहिं॥ ७४॥

અર્થ:— આ આસવા જવની સાથે નિષ્યદ્ધ છે, અધ્રુવ છે, અનિત્ય છે તેમ જ અશર્ છે, વળી તેઓ દુ:ખરૂપ છે, દુ:ખ જ જેમનું ફળ છે એવા છે,—એવું જાણીને જ્ઞાની તેમનાથી નિવૃત્તિ કરે છે.

આ ગાથા ખહુ સરસ છે, ઘણા ન્યાયા આમાં આવશે. આ ગાથામાં દુઃખથી છૂટવાના ખરેખર ઉપાય છે.

આત્મામાં જે નવા અધન થવાના ભાવ છે તે જવની સાથે નિખદ્ધ છે, પુષ્ય-પાપના ભાવ તે આત્માની સાથે બંધાયેલા છે, પણ તે આત્માના સ્વભાવ નથી. વિકારી ભાવ છે તે અધુવ છે, એકરૂપ રહેતા નથી, અનિત્ય છે એટલે કે ક્ષણિક છે, શરણહીન છે એટલે કે પુષ્ય-પાપના ભાવમાં આત્માને કયાંય શરણ મળતું નથી-વિશ્રાંતિ મળતી નથી, વળી તેઓ દુ:ખરૂપ છે એટલે કે પુષ્ય-પાપના ભાવામાં કયાંય સુખ મળતું નથી-કયાંય શાંતિ મળતી નથી પણ માત્ર આકળતા જ વેદાય છે, વળી પુષ્ય-પાપના ભાવાનું ભવિષ્યે જે ફળ આવે છે તે પણ દુ:ખરૂપ જ છે અને પુષ્ય-પાપના ભાવાથી નિરાળા આત્મસ્વભાવ તે જ સુખરૂપ છે-શાંતિરૂપ છે—શરણરૂપ છે—આવું જાણીને ધર્માત્મા તેમનાથી નિવર્તે છે. નિવર્તે છે તે જ સાચી ક્યા છે.

વૃક્ષ અને લાખની જેમ વધ્ય- ગાતકસ્વભાવપષ્ટું હોવાથી આસવા જવ સાથ

આ સર્વ જવિત્યહ, અધુવ, શરણુડીન, અનિત્ય છે, એ દુઃખ, દુઃખફળ જાણીને એનાથી જીવ પાછા વળે. ૭૪.

ગાથા -૭૪ ]

અ'ધાયેલા છે; પરંતુ અવિરુદ્ધસ્વભાવપણાના અભાવ હાેવાથી તેઓ જવ જ નથી. (લાખના નિમિત્તથી પીપળ આદિ વૃક્ષના નાશ થાય છે. લાખ ઘાતક અર્થાત્ હણનાર છે અને વૃક્ષ વધ્ય અર્થાત્ હણાવાયાય છે. આ રીતે લાખ અને વૃક્ષના સ્વભાવ એકબીજાથી વિરુદ્ધ છે માટે લાખ વૃક્ષ સાથે બ'ધાયેલી જ છે; લાખ પાતે વૃક્ષ નથી. તેવી રીતે આસ્ત્રવા ઘાતક છે અને આત્મા વધ્ય છે. આમ વિરુદ્ધ સ્વભાવા હાેવાથી આસ્ત્રવા પાતે જવ નથી.)

આતમામાં જે કાંઇ વ્રત-અવ્રતના ભાવ થાય, પૂજા-ભક્તિના ભાવ થાય, દયા-હિંસાના ભાવ થાય તે બધા વિકારી ભાવ છે, તે બધા આત્માની સાથે બ'ધાયેલા છે, લાખ ને વૃક્ષની જેમ બ'ધાયેલા છે. વૃક્ષ છે તે વધ્ય એટલે હણાવાયાગ્ય છે અને લાખ હણનાર છે અથવા ઘાત કરનાર છે, વધ્ય તે વૃક્ષને લાગુ પડે છે અને ઘાતક તે લાખને લાગુ પડે છે. આ તા દેખ્ટાંત છે પણ તેમ આત્મામાં સમજવાનું છે.

આતમાં હણાવાયાંગ્ય છે એટલે કે પુષ્ય-પાપના પરિણામ થાય તેનાથી આત્માના સ્વભાવ હણાઈ જાય છે અને પુષ્ય-પાપના પરિણામ હણનાર છે. આત્મામાં જેટલી પુષ્ય-પાપની લાગણી થાય તેનાથી ભગવાન આત્માના ખા છે. વૃક્ષમાંથી જયારે લાખ ફાટે ત્યારે ઝાડના ખા થાય છે. જેમ પીપળનાં ઝાડ હાય અને તેને લાખ થાય છે તે પીપળના ક્ષય કરનાર છે તેમ આત્મામાં વ્રત-અવ્રતના શુભાશુભ ભાવ ફાટે છે તે આત્માના ક્ષય કરનાર છે. આત્માના ક્ષય કરનાર છે તે ઉપચારથી કહ્યું છે, ખરી રીતે આત્માની નિર્મળ અવસ્થાના ક્ષય કરનાર છે; પુષ્ય-પાપના ભાવ આત્માની નિર્મળ પર્યાયના ક્ષય કરનાર છે તેથી પુષ્યભાવ છાડીને પાપભાવ કરવાની અહીં વાત નથી પણ પુષ્યભાવ આત્માના સ્વભાવના ઘાત કરનાર છે એમ સમજવાની વાત છે.

જે ભાવે સ્વર્ગના ભવ મળે, જે ભાવે નરકના ભવ મળે તે બધા ભાવ જીવ સાથે અ'ધાયેલ છે. રાગ-દ્રેષ છે ત્યાંસુધી તે જીવને હાનિ કરે છે, ચૈતન્ય જ્ઞાતા-દ્રષ્ટા છે અને રાગ-દ્રેષમાં ચૈતન્યના સ્વભાવથી અવિરૂદ્ધ સ્વભાવના અભાવ હાવાથી એટલે કે વિરુદ્ધ સ્વભાવ હાવાથી પુષ્ય-પાપના ભાવ જીવ નથી પણ જડ છે. વિરુદ્ધ સ્વભાવ હાવાથી અને જડના નિમિત્તે થતા હાવાથી તે જડ છે.

જે તાંખાના ભેગ સાનાને પંદરવલું કહેવરાવે તે તાં છું ખરેખર સાનું નથી પણ સાનાથી વિરુદ્ધ જાતવાળું તાં છું જ છે; તેમ જડ કર્મના નિમિત્તે શુભાશુભરૂપ વિકારીભાવ થાય અને તે ભાવને લઈને આત્મા વિકારી કહેવાય તે વિકારી ભાવ ખરેખર આત્માના સ્વભાવ નથી. ચૈતન્ય જ્ઞાન, દર્શન, આનંદના રસકંદ છે તેનાથી શુભાશુભ ભાવ ખરેખર વિજાતીય છે, માટે ખરેખર તે તેના સ્વભાવ છે જ નહિ.

### 84 ]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

લાખ અને વૃક્ષના સ્વભાવ એક બીજાથી વિરુદ્ધ છે, માટે લાખ ઝાડ સાથે માત્ર બ'ધાયેલી છે પણ ઝાડના તે સ્વભાવ નથી તેમ લાખ પાતે વૃક્ષ નથી. એવી રીતે આત્મામાં જે શુભાશુભ ભાવ થાય તે આત્માથી વિરુદ્ધ છે, કર્મના નિમિત્તે માત્ર અવસ્થામાં થાય છે તેથી આત્માને સ્વભાવ નથી તેમ અવસ્થા પાતે પણ આત્મા નથી; પરંતુ તે અવસ્થા આત્માની ઘાતક છે. એકવાર કહ્યું કે આત્મા કાઈ દિવસ હણાતા નથી અને અહીં પાછું કહ્યું કે આત્મા હણાય છે તા એના અર્થ એમ લેવા કે આત્મા હણાતા નથી પણ આત્માની નિર્મળ અવસ્થા હણાય છે, અવસ્થા હણાતાં આત્મા હણાય છે તેમ ઉપચારથી કહેવાય.

કેટલાક કહે છે કે માક્ષમાર્ગમાં વચ્ચે શુભભાવ આવે તેને ઘાતક કેમ કહેા છા? તે શુભ ભાવ વિકાર છે માટે ઘાતક જ છે, ચાપ્ખી બે ને બે ચાર જેવી વાત છે. આ જવનિષ્યદ્ધના પહેલા બાલ થયા.

હવે બીજો બાલ કહે છે. આસ્ત્રવા વાઈના વેગની જેમ વધતા-ઘટતા હોવાથી અધ્રુવ છે; ચૈતન્યમાત્ર જીવ જ ધ્રુવ છે.

જેમ કેટલાક માણસાને વાઈના રાગ થાય છે તે વાઈના રાગ ઘડીમાં વધી જાય છે અને ઘડીમાં ઘટી જાય છે તેવી રીતે પુષ્ય-પાપના ભાવરૂપ આસ્ત્રવા ઘડીમાં વધી જાય છે અને ઘડીમાં ઘટી જાય છે. જેમકે કાઈ માણસને દાન દેવાના શુભ ભાવ થાય કે આ ઠેકાણે આટલા હજાર રૂપિયા આપી દઉં ત્યાં વળી એમ ભાવ કર્યો કે આટલા બધા રૂપિયા દાનમાં આપવાથી લાકા ને એમ થશે કે આની પાસે ઝાઝા પૈસા છે, તેથી ખરડાવાળા ખરડામાં પૈસા લેવા આવશે તેથી આપણે અહારમાં પૈસાવાળા છીએ તેમ ન અતાવવું, આટલા બધા પૈસા ન આપવા. જાઓ, ઘડીમાં ઘણું દાન દેવાના ભાવ, વળી ઘડીમાં એાછું દેવાના ભાવ એ રીતે આસ્ત્રવા વધતા-ઘટતા છે.

વળી કાઇને હિંસાના ભાવ થાય ત્યારે એકદમ વેગમાં આવીને એક બે ખૂન કરી નાખે અને તે ભાવ જ્યાં માળા પડે એટલે કહે કે મને પાણી આપા, અને વિચાર કરે કે આને તદ્દન મારી ન નાખ્યા હાત તા સારું હતું, વળી તેને કાઇ પૂછ કે આ ખૂન કાલે કર્યું. ? તા કહેશે મેં કર્યું, હું ગુનેગાર છું માટે મને પકડી જાઓ. જાઓ, ઘડીમાં ખૂન કરવાના ભાવ થયા અને ઘડીમાં ભાવ માળા પડી ગયા એ રીતે આસ્ત્રવા વધતા-ઘટતા થયા કરે છે.

વળી કાેઇ વાર એવા વૈરાગ્ય થઈ જાય કે આ સંસાર અસાર છે. એવા સ્મશાન વૈરાગ્ય થઈ જાય, સંસારતા રાગ માળા પડી જાય, અને કરીને જ્યાં અધી અનુકૂળતા ગાથા-૭૪ ]

થાય ત્યાં બધું ભૂલી જાય અને રાગ પાછા વધી જાય. એ રીતે આસ્ત્રવેા વધ્યા–ઘટયા કરે છે, કારણ કે તે અધુવ છે.

આમાંથી કાઇએ એમ સમજવાનું નથી કે શુભ ભાવ એની મેળાએ થાય છે. એ તા પાતે જ્યારે અશુભ ભાવ ઘટાડીને શુભ ભાવ કરે છે ત્યારે થાય છે, શુભાશુભ ભાવ આસ્ત્રવ છે એમ કહીને વસ્તુ સ્વભાવ ખતાવે છે.

કાઈ એવા પ્રતિકૂળતાના પ્રસંગ અને તો કોઈ વાર જગતથી ઉદ્દાસ જેવા થઈ જાય, વૈરાગી જેવા થઈ જાય. વળી જ્યાં માન અને માટપ મળવા માંઉ ત્યારે એમ થાય કે ભાઈ! માન રાખ્યા તા જાન રાખ્યા એમ રાગ વધી જાય. વાઈના વેગની જેમ એ રીતે આસાવા વધે-ઘટે છે, ચૈતન્ય જ્ઞાતા-દ્રષ્ટા સ્વભાવે ધ્રુવ છે, એવા ધ્રુવ-અધ્રુવ સ્વરૂપને જાણીને જ્ઞાની પુરુષા આસાવાથી નિવર્ષ છે.

૧૯૯૯, આસાે સુદ ૧૫ સુધ.

કર્તાકર્મના અધિકાર અત્યારે બધારના વાંચનમાં ચાલે છે તેમાંથી ગાથા ૭૪ મી ચાલે છે.

આચાર્ય દેવે પ્રથમ આસવા આત્માની સાથે વધ્ય ઘાતક સ્વભાવપણ છે તેમ કહ્યું, આત્મા હણાવાયાંગ્ય છે અને આસવા તેને હણનાર છે. પછી બાલમાં કહ્યું કે આસવા વાઈના વેગની જેમ વધતા-ઘટતા છે, જેમ કે રાગ ઘડીમાં વધી જાય છે અને ઘડીમાં ઘટી જાય છે અને આત્મા ધ્રુવ છે. પુષ્ય-પાપના ભાવ નાશવંત છે અને હું અવિનાશી જ્ઞાનવંત ધ્રુવ છું એમ જુદા વિવેક થયા ત્યાં આસવાથી નિવર્તે છે.

શિષ્ય પૂછ્યું હતું કે સાચું જ્ઞાન થવાના અને શુભાશુભ આસવભાવ ટળવાના એક કાળ કઈ રીતે છે? તેને આચાર્ય દેવ ઉત્તર આપે છે કે આત્મા હણાવાયાગ્ય છે અને આસવા હણાવાય છે. બન્ને વિરુદ્ધ સ્વભાવવાળા છે માટે બન્ને તદ્દન જુદા છે. આત્માની પર્યાયમાં વિકાર થવાની યાગ્યતા પરને આધીન થાય ત્યાંસુધી છે; ત્યાંસુધી જ આત્મા હણાવાયાગ્ય છે એમ સમજવું. આસવા અધુવ છે અને આત્મા ધુવ છે એમ આત્મા અને આસવા જોદા વિવેક જ્યાં થાય છે ત્યાં તે ક્ષણે જ આસવા નિરાધ થાય છે. પુષ્ય-પાપના ભાવરૂપ આસવા તે આત્મા નથી અને આત્મા પુષ્ય-પાપના ભાવ નથી એમ જુદું ભાન કરીને સ્વરૂપમાં જેટલે અંશે ઠર્યા તેટલે અંશે તે ક્ષણે જ આસવા ટળી જાય છે. એ રીતે આસવ ટળવાના અને જ્ઞાન થવાના સમકાળ છે.

આસવા શીતદાહજ્વરના આવેશ જેમ અનુક્રમે ઉત્પન્ન થતા હાવાથી અનિત્ય છે; વિજ્ઞાનઘન જેના સ્વભાવ છે એવા જીવ જ નિત્ય છે. 86 ]

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

અધ્રવમાં વધતા-ઘટતા ભાવ હતા અને અનિત્યમાં શીતકાહજ્વરની માફક આખાં ફેરફાર છે, ભાવ તદ્દન ખદલાઈ જાય એવા આખો ફેરફાર લીધા છે. ટાહિયા તાવ આવે ત્યારે ગાંદડાં ઓહીને સૂવે, શરીર ધૂજવા માંડે, અને જ્યારે ટાઢ ઊતરી જાય અને તાવ ચઢ ત્યારે વળી પાણીનાં પાતાં મૂકે એમ અનિત્યના બાલમાં તદ્દન ફેરફાર લીધા છે.

તેમ પુષ્ય-પાપનાં પરિણામ ઢાઢા-ઊના તાવના આવેશની જેમ અનુક્રમે ઉત્પન્ન થતાં હોવાથી અનિત્ય છે. જેમકે માસ માસ-ખમણના ઉપવાસ કરે, દયા, દાન, ભક્તિ કરે, એવાં શુભ પરિણામ કરે કે નવશ્ચવેયક જાય ત્યાં શુકલ લેશ્યાના ઊજળા પરિણામ હોય, અને ત્યાંથી મરીને પાછા મનુષ્ય થાય ત્યાં વળી એવા કંજુસ થાય, કાેધ, માન, માયા-લાભના પરિણામ એવા આકરા કરે કે ત્યાંથી મરીને પાછા નરકમાં જાય. જુઓ, આ રીતે પરિણામમાં એકદમ ફેરફાર થઈ જાય. આગલા ભવમાં મુનિ થયા હતા અને તેના પરિણામમાં નવશ્ચવેયક ગયા અને આ ભવમાં પાછા કાેધાદિની તીવ્રતા કરી નરકે ગયા એમ ઢાઢિયા-ઊના તાવની માફક પરિણામમાં તદ્દન પલટા થઈ જાય છે.

પુષ્ય-પાપનાં પરિષામ અનુક્રમે ઉત્પન્ન થતાં એટલે કે હિંસાના ભાવ હોય પણ ત્યારે દયાના ભાવ ન હોય અને દયાના ભાવ હોય ત્યારે હિંસાના ભાવ ન હોય પણ મારાપણું માનવામાં દૃષ્ટિના દ્વાપ તો અન્નેમાં ભેગા જ છે, ઊંધી માન્યતાનું શલ્ય તો દયા-હિંસાના ભાવ વખતે ભેગું જ હોય છે. વત, તપ, જપ, દયા, દાન, હિંસા, જૂઠું, વગેરે પરિષ્ણામ ટાહિયા-ઊના તાવ જેવા અનિત્ય છે, પસ્ટે તેવા છે, નાશ પામનારા છે, અને વિજ્ઞાનઘન આત્મા એટલે કે નિબિડ જ્ઞાનના ઘન આત્મા એવા ચૈતન્યસ્વભાવ જ નિત્ય છે, એવા આત્માના વિવેક કરે એટલે આસ્ત્રવેશી તે જ ક્ષણે અંશે નિવૃત્ત થાય છે, ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્માના વિવેક થતાં જે નિર્મળ પર્યાય પ્રગટી તે નિત્ય સ્વભાવી દ્વાપા જોરે પ્રગટી તેથી નિત્ય સ્વભાવમાં ભેળવી દીધી.

વળી કહે છે કે આસવા અશરણ છે, એટલે કે પુષ્ય-પાપનાં ભાવ અશરણ છે, આચાર્ય દેવ કહે છે કે જેમ કામ-સેવનમાં વીર્ય છૂટી જાય તે ક્ષણે જ દારુણ કામના સંસ્કાર નાશ પામી જાય છે, કાેઇથી રાેકી રાંખી શકાતા નથી. તેમ કમેદિય છૂટી જાય તે ક્ષણે જ આસ્ત્રવા નાશ પામી જાય છે, રાેકી રાંખી શકાતા નથી માટે તેઓ અશરણ છે.

પુષ્ય-પાપનાં પરિગ્રામ અશરણ છે. કર્માદય છૂટી જાય પછી તે વિકારી ભાવને આત્મા લાવી શકતા નથી એટલે તેના અર્થ એવા છે કે એકલા આત્માના પુષ્ય-પાપ ગાથા-૭૪ ] [ ૪૬

કરવાના સ્વભાવ નથી, શુભભાવ આવી જાય અને પછી છૂટી જાય. ત્યારે કાેઇ કહે કે એવા ને એવા શુભ ભાવ કરીથી લાવું, પરંતું તેનું નિમિત્ત છૂટી જવાથી તેવા ને તેવા ભાવ કરીથી આવતા નથી. શુભાશુભ ભાવને પકડી રખાતા નથી. ઝાલી શકાતા નથી માટે આસ્ત્રવા અશરુ છે. આસ્ત્રવા પાતાના સ્વભાવ નથી, તે આસ્ત્રવા લિંધા પુરુષાર્થથી થાય છે પાતાની સૈતન્યની અવસ્થામાં, પણ પર નિમિત્તે થતા ભાવ છે, પાતાના સ્વભાવ નથી; તેથી તેને ઝાલી શકાતા નથી, પકડી શકાતા નથી તેથી પુષ્ય-પાપનાં પરિણામ આત્માને શરણરૂપ નથી, આસ્ત્રવા અશરુ છે, તેમાં આત્માને શરણ મળતું નથી, પરંતુ પાતાના સૈતન્યસ્વભાવ જ શરણરૂપ છે, આપાઆપ (પાતાથી જ) રિક્ષત એવા સહજ ચિત્રકિતરૂપ છવ જ શરણ સહિત છે. પુષ્ય-પાપનાં ભાવ કર્યાં તે ઝાલી શકાતા નથી પરંતુ આત્મા તા પાતે જ પાતાથી આપોઆપ રક્ષાએલા છે તેને રાખવા પડતા નથી. રક્ષાએલા જ છે, માટે તે આત્મા જ સહજ સ્વભાવે શરણ સહિત છે એવા આત્મસ્વભાવના વિવેક થતાં તે કહે જ આસ્ત્રવા નિવૃત્તિ પામે છે.

આસવા સદાય આકુળ સ્વભાવવાળા હાવાથી દુ:ખરૂપ છે, સદાય નિરાકુળ સ્વભાવવાળા જીવ જ અદુ:ખરૂપ અર્થાત્ સુખરૂપ છે.

વ્રત-અવ્રત, પૂજા-ભક્તિ, દયા-હિંસા, જાડું-ચારી અને વિષયનાં પરિણામ તે બધા દુ:ખરૂપ છે, ચૈતન્યના સ્વભાવ નથી, ચૈતન્યના સ્વભાવ તા સુખરૂપ છે. પુષ્યનાં પરિણામ પણ દુ:ખરૂપ છે એમ કહ્યું તેથી એમ સમજવાનું નથી કે શુભ પરિણામ છાડીને અશુભ પરિણામ કરવા; ઘરે સ્ત્રી-છાકરાં સાચવવાં પણ શુભ પરિણામ ન કરવા એમ કાંઈ કહેવાનું નથી પરંતુ શુભ પરિણામ પણ દુ:ખરૂપ છે એમ શ્રદ્ધા કરવાની વાત છે.

ચૈતન્ય પદાર્થ અનાદિઅનંત જીદું તત્ત્વ છે. આસવા આકળસ્વભાવવાળા હાવાથી વર્તમાનમાં જ દુ:ખરૂપ છે, જે વખતે શુભાશુભ પરિણામ થાય છે તે વખતે જ દુ:ખરૂપ છે, આકળતારૂપ છે; તે પરિણામા થાય છે ત્યારે આત્માની શાંતિ હણાય છે અને આત્માની શાંતિ હણાય છે ત્યારે જ તે ભાવા થાય છે. વળી શુભાશુભ પરિણામાનું વેદન પણ આકુળતામય છે, આત્મા પાતે જ નિરાકુળ સ્વભાવવાળા હોવાથી સુખરૂપ છે.

નરકમાં અનંત અનંત દુઃખ ભાગવ્યાં, પાણીના બિંદવા અને દાણાના કણ ન મળ્યા તે વખતે જીવે આકળતા કરી દુ:ખ ભાગવ્યું પણ ભાઈ! વિચાર તા ખરા, સ. પ્ર હ

### 40 ]

| સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

સુખને માટે તારે પર દ્રવ્યની શી જરૂર છે? તારું સુખ તારામાં ભાયું છે; અત્યારે માંઘવારીના પ્રસંગ છે એટલે માણસા કાણા સંઘરી રાખે છે અને આકળતા કરે છે પરંતુ ત્રણ લાકના નાથ ચૈતન્ય ભગવાનને કાંઈ અનાજના કાણા શરણરૂપ થાય તેમ નથી, ચિદાનંદ ભગવાન આત્માને એક વિકલ્પ કે એક રજકણની જરૂર નથી એવી શ્રદ્ધા કર તા સમાધાન થાય એમ શ્રી ગુરુના ઉપદેશ છે.

પુષ્યભાવ થાય કે પાપભાવ થાય તે બન્ને દુ:ખરૂપ છે અને આત્માના સ્વભાવ તા આનં દકંદ છે. વસ્તુ તા સદાય-ત્રણકાળ આનં દ, આનં દરૂપ છે પરંતુ માક્ષ અને માક્ષમાર્ગની અવસ્થા પ્રગટે ત્યારે તે આનં દ વેદાય છે, વર્તામાન પર્યાયના આનં દ વેદાય છે.

અરે ભાઈ! આ સ'સારમાં રચ્યાપચ્યા પડયા છા પણ તે અધું પડયું રહેશે, આમ કરું ને તેમ કરું તેવા ભાવા બધા દુઃખરૂપ છે, આત્મા તા નિરાકળ સ્વભાવી છે એનું ભાન કર તા આસ્ત્રવનું બંધન ઘટતું જશે, તૃટતું જશે.

આસ્ત્રવા આગામી કાળમાં આકુળતાને ઉત્પન્ન કરનારા એવા પુદ્દગલપરિણામના હેતુ હાવાથી દુઃખફળરૂપ છે ( અર્થાત્ દુઃખ જેમનું ફળ છે એવા છે); જીવ જ સમસ્ત પુદ્દગલપરિણામના અહેતુ હાવાથી અદુઃખફળ છે ( અર્થાત્ દુઃખફળરૂપ નથી ).

પુષ્ય-પાપના ભાવ ભવિષ્યમાં પણ દુ:ખફળરૂપ છે કેમ કે આકળતાના ફળરૂપ થાય તેવા પુદ્દગલપરિણામના હેલ છે, અને વર્તમાન પણ આકળતારૂપ છે, માટે દુ:ખરૂપ છે.

પ્રશ્ન:—પુષ્યાનુખ'ધી પુષ્ય ખ'ધાય તેવા પરિણામ સુખરૂપ થાય કે નહિ ?

ઉત્તર:—ગમે તે જાતના પુષ્યના પરિષ્ણામ વર્તમાનમાં પણ દુ:ખરૂપ છે ને ભવિષ્યમાં પણ દુ:ખરૂપ છે. પુષ્યાનુઅ'ધી પુષ્ય પણ ભવિષ્યમાં આકળતા થવામાં નિમિત્ત છે, પર'તુ આત્માની શાંતિનું નિમિત્ત તે નથી.

પુદ્દગલના નિમિત્તે થતા વિકારી ભાવ અને તે વિકારી ભાવના નિમિત્તે જે જડકર્મ અ'ધાય તે, ભવિષ્યમાં આકુળતાના પરિણામ ઉત્પન્ન થવાનું નિમિત્ત છે, પરંતુ આત્માની શાંતિ–સમાધિનું તે નિમિત્ત નથી.

આકળતાના પરિણામ જડના નિમિત્તે થાય છે માટે તેને જડ કહી દીધા છે. અને આકળતાના ફળમાં પણ જડકર્મ ખંધાય છે, એ રીતે જડતું ફળ જડ આવે છે; આકુળતાના પરિણામ થાય છે ચૈતન્યની પર્યાયમાં, પણ તે જડ તરફના વલણવાળા ગાથા-૭૪ ]

ભાવ છે માટે તે પરિણામને જડ કહ્યા છે, ચૈતન્યની નિર્મળ પર્યાયનું ફળ શાંતિ છે, નિરાકુળતા છે, સમાધિરૂપ છે, માટે તે પર્યાય ચૈતન્યની છે, તેમાં જડ કર્મનું નિમિત્ત નથી—ચેતનની નિર્મળ પર્યાય ચેતનરૂપ છે અને વિકારી પર્યાય જડરૂપ છે.

ઇંદ્રના ભવ, અહિંમંદ્રના ભવ કે ચક્રવતી, બળદેવ, વામુદ્દેવના ભવ તે પણ આકુળતા ઉત્પન્ન થવાનું નિમિત્ત છે; ભગવાન આત્મા જ્ઞાતાદ્રષ્ટા નિર્વિકલ્પ, નિર્પાધિ-સ્વરૂપ છે, તેની શ્રદ્ધા, જ્ઞાન અને રમણતા તે કાઈ પણ પુદ્દગલપરિશામના હેલ નથી માટે તે દુઃખરૂપ નથી, પરંતુ વર્તમાનમાં પણ એકાંત સુખરૂપ છે અને ભવિષ્યમાં પણ સુખક્ળરૂપ છે. તે સિવાય જેટલા પુલ્ય-પાપના પરિણામ થાય તે વર્તમાનમાં દુ:ખરૂપ છે અને ભવિષ્યમાં પણ શુઃખ થવાના નિમિત્તનું નિમિત્ત છે.

એક જણ કહેતા હતા કે મહારાજ, પુષ્યનાં ફળ મીઠાં છે એમ એક વાર તા કહાે! કયાંથી કહે? વિકાર મીઠાે ત્રણકાળમાં હાય નહિ, શુભાશુભરૂપ વિકારપરિણામ અને તેનાં ફળને મીઠાં માનનાર અને મનાવનાર અનંત સંસારમાં રખડનાર છે.

આતમા શુક છે, નિર્મળ છે, જ્ઞાયક ધ્રુવમૃતિ છે એવા સ્વભાવની શ્રદ્ધા કરે, પછી કરી ન શકે તેટલા વિકલ્પમાં જોડાય છે પરંતુ તે વિકલ્પ મીઢાશનું કારણ છે જ નહિ, અને જ્ઞાની તેમાં મીઢાશ માનતા પણ નથી, તેમાં જેટલા અશુભરાગ ટળ્યા તેટલું લાભનું કારણ છે, શુભરાગ રહ્યો તે લાભનું કારણ નથી રહ્યો તે તા દુઃખરૂપ અને દુઃખરૂળરૂપ જ છે. આ જ સ્થિતિ છે તેમાં બીજુ છે જ નહિ. જ્ઞાયકમૃતિ આત્માનાં શ્રદ્ધા-જ્ઞાન થાય તે સુખરૂપ છે અને શ્રદ્ધા-જ્ઞાન લંબાય તે પણ સુખરૂપ છે.

આસાવા અને આત્માને ભિન્ન પાડવા માટે છ પ્રકાર ખતાવ્યા, લાખ ને વૃક્ષની જેમ વધ્ય-ઘાતક કહ્યા, વાઈના વેગની જેમ વધતા-ઘટતા કહ્યા, શીત અને કાહ જવરના જેમ અનુક્રમે ઉત્પન્ન થાય છે માટે અનિત્ય કહ્યા, કામના રજકણ છૂટતાં કામના સંસ્કાર પણ છૂટી જાય છે તેના જેમ આસાવાને અશરણ કહ્યા, આકળતાવાળા હાવાથી દુઃખરૂપ કહ્યા અને આસ્ત્રવનું ફળ પણ દુઃખરૂપ છે માટે તે આસ્ત્રવાને દુઃખરૂળ કહ્યા; આ ફીતે આસ્ત્રવાને અને આત્માને ભિન્ન સ્વભાવવાળા કહ્યા.

આમ આસ્ત્રવાનું અને જીવનું ભેઠજ્ઞાન થતાં વેંત જ જેનામાં કર્મ વિપાક શિથિલ થઈ ગયા છે એવા તે આત્મા, જથ્થા અધ વાદળાંની રચના જેમાં ખંડિત થઈ ગઈ છે એવા દિશાના વિસ્તારની જેમ અમર્યાદ જેના વિસ્તાર છે એવા, સહજપણ વિકાસ પામતી ચિત્શક્તિ વડે જેમ જેમ વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવ થતા જાય છે તેમ તેમ આસ્ત્રવાથી નિવૃત્ત થતા જાય છે, અને જેમ જેમ આસ્ત્રવાથી નિવૃત્ત થતા જાય છે, તેમ તેમ

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

यर ]

विज्ञानवनस्वलाव थता जय छे.

આસ્ત્રવા નિખદ છે, અધ્રવ છે, શરહાહીન છે, અનિત્ય છે, દુ:ખરૂપ છે અને દુ:ખરૂળરૂપ છે. આત્માના સ્વભાવ આસ્ત્રવાથી ભિન્ન જાતિના છે; આત્મા અખંધ છે, ધ્રુવ છે, આત્મા શરહા સહિત છે, આત્મા નિત્ય છે, આત્મા સુખરૂપ છે અને સુખરૂળ-રૂપ છે એમ આસ્ત્રવાથી ભિન્ન યથાર્થ જ્ઞાન થયું ત્યાં જેમ જથ્થામાં ધ વાદળાં છૂટી જાય-ખંદિત થઈ જાય અને દિશાઓ ચાખી-નિર્મળ-ઊજળી, વાદળાની આડ વિનાની થાય, દિશા વિસ્તારવાળી થાય; તેમ અમર્યાદપણ જેના ફેલાવ છે એવા સહજપણ વિકાસ પામતી ચિત્શક્તિ વદે જેમ જેમ વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવ થતા જાય છે, તેમ તેમ આસ્ત્રવાથી નિવૃત્ત થતા જાય છે.

હું આત્મા જાણનાર છું, મારી ચિત્શક્તિ નિર્દાય ને નિર્મળ છે, આસ્ત્રવાથી માર્કુ સ્વરૂપ ભિન્ન છે એમ વિવેક થતાં કર્મનાં વાદળાંના રસ શિથિલ થઈ જાય છે, કર્મની રચના ખંડિત થઈ જાય છે, અને સહજપણ વિકાસ પામતી ચૈતન્યશક્તિવઉ સ્વરૂપસ્થિરતા જેમ જેમ વધતી જાય છે તેમ તેમ આસ્ત્રવાથી નિવૃત્ત થતા જાય છે, જેમ જેમ આસ્ત્રવાથી નિવૃત્ત થતા જાય છે તેમ તેમ સ્વરૂપસ્થિરતા વધતી જાય છે.

શુભાશુભ વિકલ્પારૂપ વિકાર તે હું નથી વિવેક થયા ત્યાં જ્ઞાન નિભિડ થતું જાય છે અને જેમ જેમ જ્ઞાનઘનસ્વભાવ નિભિડ થતો જાય છે તેમ તેમ પુષ્ય-પાપના ભાવ ઘટના જાય છે એટલે કે આસ્ત્રેવા નિવૃત્ત થતા જાય છે, જેમ જેમ પાતામાં એકાય થતા જાય છે એટલે કે ઘટ થતા જાય છે તેમ તેમ તેટલા તેટલા આસ્ત્રેવાથી નિવૃત્ત થતા જ જાય છે.

અમર્યાદ એટલે જ્ઞાન-દર્શનની અનંત શક્તિ છે તેવા સ્વભાવમાં એકાલ થાય તેડલા આસ્ત્રવ ટળે ને જેટલા આસ્ત્રવ ટળે તેટલા એકાલ થાય. વિકલ્પમાં ન રાકાલું અને આત્મામાં રાકાલું તે ખરા ઉપવાસ છે, શુભ પરિણામરૂપ ઉપવાસ તા પુણ્યળ ધનું કારણ છે પરંતુ આત્મામાં રાકાલું તે ઉપવાસ માક્ષનું કારણ છે.

તેટલા વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવ થાય છે જેટલા સમ્યક્ પ્રકારે આસ્રવાથી નિવર્ત છે, અને તેટલા આસ્રવાથી નિવર્ત છે જેટલા સમ્યક્ પ્રકારે વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવ થાય છે. આ રીતે જ્ઞાનના અને આસ્રવાની નિવૃત્તિને સમકાળપહું છે.

અહીં સમ્યક્ શબ્દ ઉપર વજન છે. સમ્યક્ પ્રકારે આસ્ત્રવાથી નિવર્ત છે એમ સમ્યક્ શબ્દ આચાર્ય દેવે લીધા છે, કારણ કે પુષ્ય-પાપના ભાવરૂપ આસ્ત્રવા ક્ષણે ક્ષણે બધા જીવોને બદલાય છે પરંતુ અજ્ઞાનીએ પાતાના સ્વભાવનું ભાન કર્યું નથી માટે ગાથા-૭૪ ]

તે સમ્યક પ્રકારે વિજ્ઞાનઘન થતા નથી તેથી આસ્ત્રવોથી નિવૃત્ત થતા નથી, તેથી તેને નિવર્ત વાના સમ્યક્ પ્રકાર લાગુ પડતા નથી પણ જ્ઞાનીને જ સમ્યક્ પ્રકાર લાગુ પડ છે.

ગ્રાનીને આત્માની ઓળખાણ થાય કે હું ચિદ્દાનં દ અખંડ જ્ઞાનપિંડ આત્મા છું, તે સિવાય કાઇ પણ પરદ્રવ્ય મારું નથી, તે પરદ્રવ્યનું કાઇપણ કર્ત વ્ય મારું નથી, હું પરદ્રવ્યના કર્તા નથી, હું તા મારા સ્વભાવના જ કર્તા છું, એવું સમ્યગ્ગ્રાન થાય, પછી જેટલા જેટલા સ્વરૂપમાં એકાથ થાય તેટલા તેટલા રાગ-દ્રેષથી છૂટે, અને જેટલા જેટલા રાગ-દ્રેષથી છૂટે તેટલા તેટલા સ્વરૂપમાં એકાથ થાય, જેટલા જેટલા જેટલા સ્વરૂપમાં સ્થિર થાય તેટલી તેટલી અસ્થિરતા ટળે અને જેટલી જેટલી અસ્થિરતા ટળે તેટલા તેટલા સ્વરૂપમાં સ્થિર થાય તેટલી તેટલી અસ્થિરતા ટળે અને જેટલી જેટલી અસ્થિરતા ટળે તેટલા તેટલા તેટલા સ્વરૂપમાં સ્થિર થાય, જેટલા જેટલા જાણવાના પંથમાં રાકાણા તેટલા તેટલા આસ્રવોથી નિવર્ત છે તેટલા તેટલા જાણવાના પંથમાં રાકાય છે. આ રીતે વિકારભાવરૂપ આસ્ત્રવને ટળવાના અને સમ્યગ્ગ્રાન થવાના સમકાળ છે એટલે કે એક કાળ છે.

આમાંથી એમ સાબિત થયું કે ભેદજ્ઞાન જ આસ્ત્રવોથી નિવર્તવાના ઉપાય છે ભારે સરસ ડીકા કરી છે. આ ભેદજ્ઞાનની માળા જેણે ગળામાં પહેરી તેનાં લગ્ન પાછાં કરે નહિ, તેને મુક્તિરૂપી લગનીની લીનતા અલ્પકાળમાં થયે જ છૂઠકાે.

જેમ લૌકિકમાં લગ્ન વખતે માળા નાખી હોય, પછી તેના કુઢે બમાં ગમે તે જાતનું વિધ્ન આવે પણ તેનાં લગ્ન કરે નહિ; તેમ ભેઠજ્ઞાનરૂપી માળા રાપાણી તેને પછી ગમે તેવા કર્મના ઉદય આવે તાપણ તેની અલ્પકાળે થનારી મુક્તિ કરે નહિ.

જુઓ, અહીં એમ લીધું કે ભેદજ્ઞાન જ આસ્ત્રવાથી નિવર્તવાના ઉપાય છે, બીજો કાઇ ઉપાય કહ્યો નથી. વ્રત કરે, તપ કરે, પૂજા ભક્તિ કરે તા આસ્ત્રવથી નિવર્ત તેમ કહ્યું નથી, કારણ કે વ્રત, તપ વગેરે ભાવા પાતે જ શુભાસ્ત્રવ છે માટે તેમાં પ્રવર્તવાથી આસ્ત્રવા કયાંથી રાકાય? પણ તે ભાવાથી અઢકીને નિર્વિકારી સ્વરૂપમાં શ'મે તા આસ્ત્રવાથી નિવર્તે.

આતમા શું? તેનું સ્વરૂપ શું? તેમાં સ્થિર થવું-થંભવું તે શું? તેના બાધ વગર આસ્ત્રવા ઢળે ક્યાંથી? માટે આચાર્ય દેવે આ ગાથામાં આસ્ત્રવાના સ્વરૂપના આખેલુળ ચિતાર આપી જીવાને ખ્યાલ કરાવ્યા છે કે તું આસ્ત્રવાના સ્વરૂપને આ રીતે જાણ, અને તેનાથી વિપરીત એવા ભગવાન આત્માનું સ્વરૂપ આ રીતે જાણ, એમ સમ્યક્ પ્રકારે જ્ઞાન કર, તા આસ્ત્રવાથી નિવૃત્તિ થશે અને આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિતિ થશે.

48

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

જેટલા ધર્મ ખ્હાને પુષ્યભાવ થાય અને જેટલા અશુભ કાર્ય ખ્હાને પાપભાવ થાય તે બધા આસવા છે. જેવું જાણ્યું તે જ માર્ગને અવલં ખતા જેમાં જેટલે અંશે રાગ-દ્વેષની અસ્થિરતા ઘટતી જાય તેટલે અંશે આત્મા વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવ થતા જાય છે ને તેટલે અંશે આસવાથી નિવર્તતા જાય છે; અને જ્યારે સંપૂર્ણ વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવ થાય છે ત્યારે સમસ્ત આસવાથી નિવર્ત છે, ભેદવિજ્ઞાનમાં વધતાં વધતાં સંપૂર્ણ જ્ઞાન જામી જાય છે, વિજ્ઞાનઘન ગાળા આખે આખા છૂટા પડી જાય છે ત્યારે સંપૂર્ણ આસવાથી નિવૃત્ત થાય છે.

અહીં ભેદજ્ઞાન થતાં આસ્ત્રવો નિવૃત્ત થાય છે તેમ કહ્યું. એ રીતે ચારિત્રમાં પણ ભેદજ્ઞાન કરતા કરતા સ્થિર થતા જાય છે-એકાથ થતા જાય છે, તેઠલા આસ્ત્રવાથી નિવૃત્ત થતા જાય છે, ચારિત્રમાં પણ ભેદજ્ઞાનના અભ્યાસથી જ આગળ વધાય છે.

સમ્ય•ભાન થતાં કર્મની ૪૧ પ્રકૃતિના બંધ તો સહેજે અઠકી જાય છે, તે સમકિતી ધર્માત્મા જીવ ભલે રાજ કરતા હોય, લડાઈ કરતા ઊભા હોય તા પણ ૪૧ પ્રકૃતિ તા બંધાતી નથી અને પછી જેમ જેમ સ્થિર થતા જાય—સ્વરૂપમાં જામતા જાય તેમ તેમ વધારે પ્રકૃતિના બંધ અઠકતા જાય છે.

સચ્ચિદાનંદ શાંતમૂર્તિ આત્માનું ભાન થતાં અનંત સંસાર ૮ળી જાય છે અને વર્તમાનમાં ૪૧ પ્રકૃતિના નવા ખંધ ક્ષણે ક્ષણે અટકી જાય છે અને ભિવિષ્યમાં નરક, તિયં અ બે ગતિના નદાવા થઈ જાય છે, મનુષ્યગતિ મળે તેમાં પણ દશાંગી સુખ મળે છે, દ્વમાં જાય તા ત્યાં પણ ઊંચા દેવ થાય છે. સમ્યગ્દર્શનની ભૂમિકામાં પુષ્ય પણ અપૂર્વ ખંધાય છે. કાઈ કહેશે કે તેણે આવું તે શું કર્યું ? અરે ! તેણે તા અનંતકાળમાં જેન કર્યું હતું તેવું અપૂર્વ કર્યું, આત્મામાં અપૂર્વ ભાન પ્રગટયું ત્યાં અનંતા સંસાર ૮ળી ગયા. જાઓ, સમ્યગૃદર્શનનું આ કળ છે.

પ્રશ:—આત્મા વિજ્ઞાનઘન થતા જાય એટલે શું?

ઉત્તર:—પાતાના સ્વભાવમાં સ્થિર થતો જાય છે,—પાતાની કૃતકૃત્યતા જામતી જાય છે. જ્યાંસુધી પુષ્ય-પાપના ભાવના હું ધણી છું, તે મને ગુણ કરશે, તે મને લાભ કરશે તેમ માને ત્યાંસુધી જ્ઞાનના ઉદ્યાડ ભલે નવ પૂર્વ જેટલા હાય તા પણ તે અધું અજ્ઞાન છે. અંદર મિધ્યા અભિપ્રાય પડયા છે ત્યાં સુધી જ્ઞાનના ઉદ્યાડ ગમે તેટલા હાય તા પણ તે જાણાવાને અજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે.

આત્માના ભાનપૂર્વ કલલે થાઉા જ્ઞાનના ઉદ્યાડ હાય તા પણ તેને જ્ઞાન કહેવાય છે, વસ્તુસ્વભાવ પરથી નિરાળા છે, અખંડાનંદ સ્વરૂપે છે તેનું ભાન હાય, પછી ભલે ગાથા-૭૪ ]

અલ્પજ્ઞાન હોય તો પણ તેને વિજ્ઞાન કહેવાય છે કારણ કે તે જ્ઞાનના ફળમાં કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થશે. યથાર્થ સમ્યગ્ગ્રાનના સ્વીકાર તે વસ્તુસ્વભાવના સ્વીકાર છે, વસ્તુસ્વભાવના સ્વીકાર તે સમ્યગ્ગ્રાનના સ્વીકાર છે.

જેમ જેમ તે સમ્યગ્જ્ઞાન એડલે કે વિજ્ઞાન જામતું—ઘટ થતું—સ્થિર થતું જાય છે તેમ તેમ આસ્ત્રવાથી નિવૃત્તિ થતી જાય છે; જેમ જેમ આસ્ત્રવાથી નિવૃત્તિ થતી જાય છે તેમ તેમ તે વિજ્ઞાન જામતું—ઘટ થતું—સ્થિર થતું જાય છે.

શરીરના કડકા થાય, શરીરના ભૂકા થાય, ગમે તેવી પ્રતિક્રૂળતા આવે, ગમે તેવા સંયોગામાં ફેરફાર થાય તા પણ જે સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રગઢ થયું તેને કાઈ ઊંધું કરી શકવા સમર્થ નથી, એક રંચમાત્ર પણ કાઈ હલાવવા કે ડગાવવા સમર્થ નથી, માડા વજુપાત પડે તા પણ સમ્યગ્દર્શનને કાઈ ફેરફાર કરવા સમર્થ નથી, સમ્યગ્દર્શન થયું તે કેવળ લીધે છૂઠકા, બીજ થઈ તે પૂનમ થયે છૂઠકા, એવું સમ્યગ્દર્શનનું માહાત્મ્ય છે.

હવે આ જ અર્થના કળશરૂપ તથા આગળના કથનની સૂચનિકાર્પ કાવ્ય કહે છે:—

### (शाह (सविश्वीित)

इत्येवं विरचय्य संप्रति परद्रच्यानिवृत्ति परां स्वं विज्ञानयनस्वभावमभयादास्तिध्रवानः परम् । अज्ञानोत्थितकर्तृकर्मकलनात् क्वशान्निवृत्तः स्वयं ज्ञानीभृत इतश्रकास्ति जगतः साक्षी पुराणः पुमान् ॥ ४८ ॥

અર્થ:—એ રીતે પૂર્વકશિત વિધાનથી, હમણાં જ (તુરત જ) પરદ્રવ્યથી ઉત્કૃષ્ટ (સર્વ પ્રકારે) નિવૃત્તિ કરીને, વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવરૂપ એવા કેવળ પાતાના પર નિર્ભયપણ આરૂઢ થતા અર્થાત્ પાતાના આશ્રય કરતા (અથવા પોતાને નિઃશંકપણ આસ્તિકયભાવથી સ્થિર કરતા), અજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થયેલી કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિના અભ્યાસથી થયેલા કલેશથી નિવૃત્ત થયેલા, પાતે જ્ઞાનસ્વરૂપ થયા થકા, જગતના સાક્ષી (જ્ઞાતાદ્રપ્ટા), પુરાણપુરુષ (આત્મા) અહીંથી હવે પ્રકાશમાન થાય છે.

પૂર્વે કહેલી વિધિથો જ્યાં જ્ઞાન કર્યું ત્યાં તુરત જ પરવસ્તુથી સર્વ પ્રકારે નિવૃત્તિ કરીને વિજ્ઞાનઘન એટલે કે પોતાના જાણવા-દેખવાના સ્વભાવ સિવાય પરને કાંઈ નહિ કરતું, પણ પાતામાં ઠરતું જ્ઞાન કેવળ પાતા ઉપર આરૂઢ થતું-નિર્ભયપણ આરૂઢ થતું એટલે કે પોતામાં નિઃશંકપણ-નિઃસંદેહપણ સ્થિર થતું-પોતાની સત્તામાં

48 ]

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

દહપણે સ્થિર થતું કર્તાકર્મની પ્રવૃત્તિના કલેશથી નિવૃત્ત થાય છે. રાગ મારા, હું એના, એક ક્ષણિક પર્યાયના હું કર્તા થતા ને તે મારું કાર્ય થતું; હવે ભાન થયું કે હું તા જ્ઞાતા છું, ધ્રુવ છું, સ્થિર છું તેમ જ્ઞાતાની સ્થિરતાના જોરમાં, અભાનપણે કર્તાકર્મના અભ્યાસથી થયેલો જે કલેશ એટલે કે દુ:ખ-તેનાથી નિવૃત્તિ થાય છે અને તે ક્ષણે જ જ્ઞાનસ્વરૂપ થયા થકા જગતના સાક્ષી એટલે કે જેટલા જગતના ભાવ થાય તેને સાક્ષીપણે જોનારા પણ કર્તા થનારા નહિ, ગમે તે પુષ્ય-પાપની વૃત્તિ થાય તેના જાણનાર-દેખનારા એટલે કે સાક્ષીપણે રહેનારા પરંતુ કર્તા થનારા નહિ એવા અનાદિના પુરાણ પુરુષ-ભગવાન આત્મા અહીંથી હવે પ્રકાશમાન થાય છે. હજ

૧૯૯૯, અાસા વદ ૨ શકે,

હવે પૂછ છે કે આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ અર્થાત્ જ્ઞાની થયા એમ કઈ રીતે આળખાય? તેનું ચિદ્ધ (લક્ષણ) કહેા.

આ જીવ ધર્મી છે? ધર્મ કરે છે એમ શી રીતે ઓળખાય? એવા જ્ઞાની આત્માનું લક્ષણ કે એ'ધાણ શું છે? એવા જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા ઓળખાય કઈ રીતે? એમ શિષ્ય પૂછે છે તેના સમાધાન માટે આ ગાથા કહે છે:—

## कम्मस्स य परिणामं णोकम्मस्स य तहेव परिणामं। ण करेइ एयमादा जो जाणदि सो हवदि णाणी॥ ७५॥

અર્થ: — જે આત્મા આ કર્મના પરિણામને તેમ જ નાકર્મના પરિણામને કરતા નથી પરંતુ જાણે છે તે જ્ઞાની છે.

જે કાઈ આત્મા જડ કર્મની અવસ્થાને અને શરીરાદિની અવસ્થાને કરતા નથી. તેને પાતાનું કર્ત વ્ય માનતા નથી, તેમાં તન્મયભુદ્ધિએ પરિણમતા નથી પરંતુ માત્ર જાણ છે એટલે કે તટસ્થ રહ્યો થકા–સાક્ષીપણ જાણે છે તે આત્મા જ્ઞાની છે.

નિશ્ચયથી માહ, રાગ, દ્વેષ, સુખ, દુ:ખ આદિરૂપે અંતરંગમાં ઉત્પન્ન થતું જે કમેનું પરિણામ, અને સ્પર્શ, રસ, ગાંધ, વર્ણ, શબ્દ, બાંધ, સંસ્થાન, સ્થૂલતા, સૂક્ષ્મતા આદિરૂપે બહાર ઉત્પન્ન થતું જે નાકમેનું પરિણામ, તે બધુંય પુદ્દગલપરિણામ છે.

પરિણામ કર્મતા અને નાકર્મનું પરિણામ જે તે નવ કરે જે, માત્ર જાણે, તે જ આત્મા જ્ઞાની છે. ૭૫.

ગાથા–૭૪ ]

માહ એટલે પર વસ્તુ પ્રત્યેના ઉત્સાહભાવ, રાગ એટલે પ્રેમ, દ્રેષ એટલે અણુગમાં સુખ-દુ:ખ વગેરે અંતરંગમાં ઉત્પન્ન થતું કર્મનું પરિણામ તે પુદ્દગલપરિણામ છે; માહ, રાગ, દ્રેષ વગેરે વિકારી અવસ્થા આત્માની પર્યાયમાં ઉત્પન્ન થાય તે જડની જ અવસ્થા છે તેમ અહીં કહ્યું છે, કારણ કે જડ તરફના વલણવાળા ભાવ છે માટે તેને જડના કહ્યો છે. તે ભાવ આત્માના સ્વભાવ નથી અને તેની મૂળ ઉત્પાત્ત આત્મામાંથી થતી નથી માટે તેને જડ કહ્યા છે.

અંતરંગમાં ઉત્પન્ન થતા હર્ષ-શાક, રતિ-અરતિ, વગેરેના પરિણામ ને બધા જડ છે. અજ્ઞાનભાવે રાગ-દ્રેષા દિ કરે તે આત્મા નહિ કારણ કે આત્માના અસલી સ્વભાવ તે નથી, તે ભાવા કરવા તે આત્માનું કર્તાવ્ય નથી છતાં પણ અજ્ઞાનભાવે તે ભાવા કરે છે તેથી તે આત્મા નથી; રાગ-દ્રેષાદિ ભાવ પૂરતા જ આત્માને માને તે આત્મા જ નથી.

ચારાશીમાં રઝળે છે તે જીવ જ નથી. ચૈતન્યની જાગૃતિ ન રહી તેથી જડ જેવા થઈ ગયા માટે આચાર્ય દેવે તેને જડ જ કહ્યો છે. ભૂલ કરવી તે મારા સ્વભાવ જ નથી, ભૂલના નાશ કરનારા હું છું એમ જે માનતા નથી તે આત્મા જ નથી, કારણ કે ભૂલને પાતાની માની તેણે આત્માના પવિત્ર સ્વભાવ પાતાના ન માન્યા અપવિત્ર જ પાતાને માન્યા માટે તે અપૈક્ષાએ તે આત્મા જ નથી.

રાગ-દ્રેષ, હર્ષ-શાક તે જ મારાં કર્તવ્ય એમ અજ્ઞાની માને છે. ભલે કઢાચ શુભભાવ હોય તો તે પણ વિકારી ભાવ જ છે એટલે તે ભાવ મારું કર્તવ્ય ને તેના હું કર્તા છું તેમ માન્યું તેણે શુભાશુભ ભાવ રહિત વીતરાગી, નિર્વિકારી, સચ્ચિઢાનંઢ સ્વભાવ પ્રગટ કરવા તે જ મારું કર્તવ્ય—તે જ મારું કામ, ને તેના જ હું કર્તા એમ ન માન્યું, માટે તે જડ છે.

અમે કાંઈ પણ બીજાનું કરી શકીએ એમ માનનારા ચારાશીમાં રખડવાના છે. આત્મા તા એકલા જ્ઞાતા-દ્રષ્ટા છે તેનું જ કાર્ય હું કરી શકું તેમ ન માન્યું અને પર વસ્તુનું હું કરી શકું છું એમ માન્યું તેની પાતાની ચૈતન્યની જાગૃતિ દ્રષ્માઈ ગઈ માટે તે અપેક્ષાએ તે જડ છે. આથી કાંઈ એમ નથી સમજવાનું કે ચૈતન્ય ફીટીને જડ દ્રવ્ય થઈ જય છે જો આત્મા જડ થઈ જતા હાય તા "તું સમજ, આત્માને આળખ" એમ પણ સંબાધી ન શકાય. એ તા ઘણીવાર કહીએ છીએ કે બાળગાપાળ, રાજાથી રંક-બધા આત્મા પ્રભુ છે-બધા આત્મા પરિપૂર્ણ ભગવાન છે, અનંત ગુણથી બધા આત્મા વર્તમાનમાં ભર્યા છે, પણ તેનું ભાન ન કરે-ઓળખે નહિ અને જડના સ. પ્ર. ૮

सिमयसार प्रवयन साग-४

46]

કર્તા વ્યાને પાતાનું કર્તા વ્યા માને, જડના સ્વરૂપને પાતાનું સ્વરૂપ માને, તેની દર્શિમાં તેને જડ જ ભારો છે માટે તેને જડ કહ્યો છે.

શરીર, વાણી વગેરે પુદ્દગલનું સ્થૂલ પરિણામ છે અને કાર્મણ શરીર તે પુદ્દગલનું સૂક્ષ્મ પરિણામ છે. ઢાઢા, ઊના સ્પર્શ હું કરી શકું છું-તેને હું બનાવી શકું છું એમ માનનારા પુદ્દગલની સ્પર્શ-ગુણની પર્યાયના કર્તા થાય છે, માટે તે જડ છે.

સારા રસવાળાં ભાજન અમે બનાવી શકીએ છીએ, કેરીના, દૂધપાકના, શિખંડના સ્વાદિષ્ટ રસ અમે કરી શકીએ છીએ એમ માનનારા પુદ્દગલદ્રવ્યના રસગુણની અવસ્થાના કર્તા થાય છે, માટે તે જડ છે.

ફૂલ ઝાડ અમે સરખી રીતે વાવીએ તા સારાં ઉગે, અમે બરાબર ધ્યાન રાખીએ તા સારા બગીચા થાય, એની સારી સુગંધ આવે; અમારા ધ્યાન રાખવાથી સારી સુગંધવાળા ફાલ્યા ફૂલ્યા બગીચા થાય એમ માનનાર પુદ્દગલદ્રવ્યના ગંધગુણની અવસ્થાના કર્તા થાય છે.

ધાળા સફેદ માવાના પેંડા અમે કરી શકીએ છીએ, ખરાખર ચાંખ્યું કડાયું રાખ્યું હોય, ચાંખ્ખો તાવેથા રાખ્યો હોય એમ બરાબર ધ્યાન રાખ્યું હોય તો પેંડા બરાબર ધાળા થાય, જરાય મેલવાળા ન થાય આમ માનનારા પુદ્દગલના વર્ણ ગુણની અવસ્થાના કર્તા થાય છે. અરે ભાઈ! પેડાની ધાળી અવસ્થા પુદ્દગલના વર્ણ ગુણમાંથી પરિણમીન આવે છે તે પર્યાયના તું કર્તા નથી, તું તા તારા ભાવના કર્તા છા, પુદ્દગલના વર્ણ, ગંધ, રસ વગેરેની પર્યાય થતી વખતે માત્ર તારું નિમિત્ત હતું પણ તેના તું કર્તા નથી, પુદ્દગલગણની પર્યાય પુદ્દગલના ગુણમાંથી પરિણમીને આવે છે. જયારે માટીમાંથી ઘડા થવાના હોય ત્યારે કંભારની હાજરી હોય, પણ તે વખતે વકીલની હાજરી ન હોય, જે કાર્યને જે નિમિત્ત અનુકૂળ હોય તે નિમિત્તની તે વખતે હાજરી હોય.

વાણી હું બાલું છું, સારું બાલીએ તા સભા ઠીક રંજન થાય, ધીમું-ઉતાવળું જેમ બાલવું હાય તેમ મારાથી બોલી શકાય છે એમ માનનારા વાણીની અવસ્થાના કર્તા થાય છે. વાણી તા પુરૂગલદ્રવ્યની પર્યાય છે, ચૈતન્યના તે સ્વભાવ નથી, છતાં પણ વાણી હું બાલી શકું છું એમ માનનારા જડની અવસ્થાના કર્તા થાય છે. કાઈ કહેશે કે વાણી જો એની મેળાએ બાલાતી હાય તા ઇચ્છા પ્રમાણે ખરાખર વ્યવસ્થિત કેમ બોલાય છે? આડી અવળી કેમ બોલાતી નથી? તેનું કારણ એ છે કે બાલવાની ઇચ્છાને, જ્ઞાનને અને વાણીને નિમિત્ત-નૈમિતિક સંખંધ છે. જેવી ઇચ્છા હાય, જેવું જ્ઞાન પરિણમે, તે પ્રકારે વાણી પરિણમે એવા લગભગ નિમિત્ત-નૈમિતિક સંબંધ છે તોપણ

ગાથા -૭૪ ]

કાઈ કાઇના કર્તા નથી, અધાં દ્રવ્યાની પર્યાય સ્વતંત્ર પરિણમે છે

ખંધન એટલે રજક્ષાના પિંડનું બંધન, જેમ કે જલેબીના સારા આથા નાખીને સારી જલેબી અમે બનાવી શકીએ છીએ, ઢાકળાંના બાળા અમે સારા નાખી શકીએ છીએ, આત્ર કરીને આમ નાખીએ તા બાળા સારા આવી જાય, દૂધ અમે સારું મેળવી શકીએ છીએ. દૂધમાં આ રીતે આમ કળાથી મેળવણ નાખીએ તા સારું ખાટવા જેવું દહીં જામે. વળી કેટલીક બાઈયું તા એમ કહે છે કે અરે! એ તા બધી આવડત જાઈ એ; એવી બધી કળા આવડવી જોઈએ, તા એ દહીં અને ઢાકળાના બાળા વગેરે બધાં સારા થાય, એ તા અમને બધું આવડે છે માટે અમારાથી સારું થાય છે. એમ માનનારા પુદ્દગલદ્રવ્યની બંધનરૂપ અવસ્થાના કર્તા થાય છે. દહીં જ્યારે બગડવાનું હોય ત્યારે તારું ડહાપણ તેમાં કામ આવે તેમ નથી, તારા ભાર નથી કે દહીં બગડવાનું હોય ત્યારે તારું ડહાપણ તેમાં કામ આવે તેમ નથી, તારા ભાર નથી કે દહીં બગડવાનું હોય તેને તું સુધારી શકે, અને દહીં જો સારું થવાનું હોય તો ગમે તે રીતે સારું થઈ જાય એમાં તે શું કર્યું? જે કાર્યા સુધરવાનાં અથવા બગડવાનાં હોય ત્યારે તેને અનુકૂળ નિમિત્તો હાજર હોય છે. એવા નિમિત્તનૈમિત્તિક સંબંધ છે, છાશનું નિમિત્ત, બાઈનું નિમિત્ત વગેરે નિમિત્તો હોય છે. તેથી ઉપચારથી કહેવાય કે આ કાર્ય આ બાઈએ કર્યું, પણ કાઈના કાઈકર્તા નથી, સૌ દ્રવ્યા સ્વતંત્ર પરિણુમે છે. એ રીતે બધાં પર દ્રવ્યનાં કાર્યમાં સમજવું.

સંસ્થાન એટલે પુદ્દગલના આકારો, તે આકારોના જીવ કર્તા નથી, પુદ્દગલદ્રવ્ય પાતે જ આકારરૂપે પરિશુમે છે; આવાં સુંદર મકાન કરીએ, એમાં આવાં ચિત્રામણ કરીએ, અંદર મારલાએ મૂકીએ વગેરે સુંદર આકારો અમે કરી શકીએ છીએ એમ માનનારા જડની અવસ્થાના કર્તા થાય છે, શરીરના આકાર હું સારા રાખી શકું છું, સારાં સરખાં લુગડાં ખરાખર પહેરીએ તા શરીરના આકાર શાભાવાળા દેખાય. તે ખધાના કર્તા માનનાર જડ છે. આત્મા જ્ઞાતા છે, તે જ્ઞાયકસ્વભાવનું તેને ભાન નથી. શરીરાદિ સ્થૂલ પુદ્દગલપરિશામ અને કાર્મણ શરીરનું સૂક્ષ્મ-પુદ્દગલ પરિશામ તે બધું હું છું, તેટલા જ હું છું તેમ માનનાર જડ છે. જીવ પાતે જડ થઈ ગયા નથી પણ પુદ્દગલ તરફ દષ્ટિ છે, તેની દષ્ટિમાં પુદ્દગલ જ ભાસે છે. તે અપૈક્ષાએ તેને જડ કહ્યો છે.

આત્મા ચિદાનંદ વીતરાગસ્વરૂપ જ્ઞાતા છે એની જેને ખબર નથી, પણ શરીર અને હર્ષ, શાકના હું કર્તા છું, એ મારાં કામ છે, એ મારી કરજ છે એમ જે માને છે તેણે પુદ્દગલની અવસ્થાને પાતાની અવસ્થા માની તેથી તે જડ છે, આત્મા નથી.

ખરેખર હાલવા-ચાલવાની અધી ક્રિયા જડની જ છે, એના કર્તા જડ જ છે;

એ રીતે વાણી પણ જડની અવસ્થા છે. ત્યારે કાઈ કહે કે અમે મૂંગા રહીએ તા ? પણ ભાઈ! તેમાં પણ હું મૂંગા રહ્યો તેમ માને છે તે પણ જડની અવસ્થાના કર્તા થાય છે. વાણી બાલવી તે પણ આત્માના સ્વભાવ નથી અને મૌન રહેવું તે પણ આત્માના સ્વભાવ નથી, તેથી વાણી બાલ્યા હું અને વાણીને બ'ધ કરીને મૌન રહ્યો પણ હું, એમ માનનારા પુદ્દગલની અવસ્થાના કર્તા થાય છે, પણ જ્ઞાયક આત્માનું ભાન કરીને જ્ઞાતાપણ જેનું પરિણમન છે તે પુદ્દગલની અવસ્થાના કર્તા થતા કર્તા થતા વસ્થાના કર્તા થતા માત્ર જ્ઞાયક જ રહે છે.

પરમાર્થ, જેમ ઘડાને અને માટીને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના (વ્યપ્યાવ્યાપકપણાના) સદ્ભાવ હોવાથી કર્તાકર્મપણું છે તેમ પુદ્દગલપશ્ચિણામને અને પુદ્દગલને વ્યાપ્યવ્યાપક-ભાવના સદ્દભાવ હોવાથી કર્તાકર્મપણું છે.

માટી પાતે વ્યાપક થઈને-પ્રસરીને ઘડાનું કાર્ય લાવે છે, માટી વ્યાપક છે અને ઘડા વ્યાપ્ય છે, વ્યાપક તે દ્રવ્ય છે અને વ્યાપ્ય તે પર્યાય છે.

એમ આત્મામાં જે હર્ષ-શાકની લાગણી થાય તે કર્મના નિમિત્તે થતી હોવાથી જડ છે, તેમાં પુદ્દગલ દ્રવ્યનું પ્રસરવું થાય છે; હર્ષ-શાકની લાગણી વ્યાપ્ય છે અને પુદ્દગલદ્રવ્ય વ્યાપક છે.

અજ્ઞાનીની દષ્ટિ વિકાર ઉપર છે, અવગુણની ક્રિયા થાય તેટલા જ હું તેમ તે માને છે, પાતાના ત્રિકાળ અખંડ ગુણને ભૂલે છે, તેથી તે પાતાને જડ માને છે.

મુક્તિ અને મુક્તિના માર્ગ આત્મામાં જ છે, બહાર નથી. અંતરંગમાં ઉત્પન્ન થતા રાગ-દેષના બધાય ભાવ અને શરીરાદિ નાકર્મ એ બધામાં પુદ્દગલદ્રવ્ય પ્રસરે છે એટલે તે બધું પુદ્દગલ જ છે. તે બધા ભાવના કર્તા પુદ્દગલ જ છે, આત્મા તો તેના જ્ઞાતા છે. આ ઠેકાણે શૈતન્યના વિકારી પરિણામને જડ કહ્યા છે પણ આગળ આવશે કે વિકારી પરિણામ શૈતન્યના છે. જડના નિમિત્તે થાય છે પણ શૈતન્યના તે સ્વભાવ નથી તેથી તે જડ છે પરંતુ શૈતન્યની અવસ્થામાં થાય છે માટે તે શૈતન્યના છે.

શરીર, વાણી, વર્ણ, રસ, ગંધ, રાગ, દ્વેષ આદિ ખધામાં પુદ્દગલતું પ્રસરવું થાય છે માટે પુદ્દગલ તેના કર્તા છે અને આ ખધા ભાવા તે પુદ્દગલતું કાર્ય છે.

આત્મામાં તેા ગુણની જ ઉત્પત્તિ છે, મલિન એવા અવગુણની ઉત્પત્તિમાં તેા જડનું જ કારણ છે. માટી લંબાઈને ઘડા થયા તેમ પુદ્દગલ લંબાઈને એટલે પુદ્દગલની અવસ્થા બદલાતા બદલાતા રાગ-દ્વેષાદિની અવસ્થા આવે છે.

આત્માની અવસ્થા બદલાતા બદલાતા વીતરાગતાની અવસ્થા આવે છે.

ગાથા–૭૪ ] િ ૬૧

આત્માની અવસ્થા બદલતા બદલતા રાગની અવસ્થા ન આવે તેમ અહીં વાત છે. રાગ-દ્રેષ, હર્ષ-શાકની પર્યાય થાય છે આત્મામાં, પણ તે પરિણામ આત્માના સ્વરૂપમાં તા છે જ નહિ, ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં આત્મામાં તે છે નહિ; પર તરફ વલણવાળા ભાવ છે માટે પરના છે.

અહીં તા સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાનનું લક્ષણ ખતાવાય છે. સમ્યગ્જ્ઞાની સમજે છે કે હર્ષ-શાક, રાગ-દ્વેષ, શરીરાદિ મારાં કાંઈ છે નહિ, હું તા શુદ્ધ ચૈતન્ય જ્ઞાયક છું.

ચૈતન્યની અવસ્થામાં ક્ષણિક વિકાર થાય છે તેથી કાંઈ આખા આત્મા અગડી ગયા નથી.

પ્રશ્ન:—વસ્તુ ખરાષ્ય કહીએ તાે શું વાંધા ? આત્મા ભગડી ગયા છે તેમ કહીએ તાે શું વાંધા ?

ઉત્તર:—આત્મા વ્યવહારથી અગડયા કહા તા મુધારી શકાય પણ પરમાર્થ અગડયા કહા તા મુધારી શકાય નહિ વાસ્તિવિક રીતે આત્મા અગડયા નથી પણ માત્ર વર્તમાન પર્યાયમાં વિકાર થયા છે માટે મુધારી શકાય છે, ઢાળી શકાય છે. વિકારી પરિણામ બધા કર્માધીન થાય છે તેને પાતાના માને, પાતાના સ્વભાવ માને, તેના હું ઉત્પાદક છું-તેના હું કર્તા છું એમ માને તે અજ્ઞાની છે; પણ અવગુણના હું કર્તા નથી, તે મારું કર્મ નથી. તેના હું ઉત્પાદક નથી, તે મારા નથી, તે મારા સ્વભાવ નથી

પુદ્દગલદ્રવ્ય સ્વતંત્ર વ્યાપક હોવાથી પુદ્દગલપરિણામના કર્તા છે અને પુદ્દગલપરિણામ તે વ્યાપક વર્ડ સ્વયં વ્યપાતું હોવાથી (વ્યાપ્યરૂપ થતું હોવાથી) કર્મ છે. તેથી પુદ્દગલ વર્ડ કર્તા થઇ તે કર્મપણે કરવામાં આવતું જે સમસ્ત કર્મનાકર્મરૂપ પુદ્દગલપરિણામ તેને જે આત્મા, પુદ્દગલપરિણામને અને આત્માને ઘઢ અને કંભારની જેમ વ્યાપ્ય-વ્યાપકભાવના અભાવને લીધે કર્તાકર્મપણાની અસિદ્ધિ હોવાથી, પરમાર્થે કરતા નથી, પરંતુ (માત્ર) પુદ્દગલપરિણામના જ્ઞાનને (આત્માના) કર્મપણે કરતા એવા પાતાના આત્માને જાણે છે, તે આત્મા (કર્મનાકર્મથી) અત્યંત ભિન્ન જ્ઞાનસ્વરૂપ થયા થકા જ્ઞાની છે.

કુંભાર કાંઈ ઘડાને કરતા નથી, માત્ર બહાર રહીને જીએ જ છે, પણ મૂરખ માની બેસે છે કે મારાથી આ થાય છે. વ્યાપ્યરૂપે થનારી જે માટીની અવસ્થા તેમાં કાંઈ કુંભાર વ્યાપીને ઘડારૂપે થયા નથી, કુંભારના કાેઈ ગુણ કે કાેઈ અવસ્થા માટીરૂપે

### ि समयसार प्रवयन लाग-४

£5 ]

થઈ ગયાં નથી. કુંભાર ખહું કાે હોય તા શું ઘડામાં કુંભારના કાે ઘ આવે છે? જે કુંભાર ઘડાના કર્તા વાસ્તવિક રીતે હાેય તા ઘડામાં કુંભારના કાેધ પૈસી જવા જોઈએ પરંતુ એમ તા કદી પણ ખનતું જ નથી. ઘડા ઘડાની શીતળતાને છાડતા નથી તેમાં પાણી નાખીએ તા પણ ઠંડું થાય છે. કુંભારના કાેધ કાેઇ પણ રીતે ઘડામાં પૈઠા નથી, માટે કુંભાર અને ઘડા ખન્ને તદ્દન જીદા છે, ત્યારે કુંભારે કર્યું શું? માત્ર ઘડા કરવાની ઇચ્છા કરી; તે ઇચ્છા કુંભારના આત્માની પર્યાયમાં થઈ અને તે વખતે ઇચ્છાને અનુકૂળ યાગના ઉદય હાેવાથી, ઇચ્છાને અનુકૂળ હાથની કિયા થઈ, તે હાથની કિયા હાથમાં થઈ, પરંતુ તે હાથના કાેઈ પણ ભાગ ઘડામાં ગયા નથી. જે કુંભારના હાથ ઘડા કર્યો હાેય તા હાથના કાેઈ પણ ભાગ ઘડામાં જવા જોઈએ અને કુંભારના હાથમાંથી થાડા ભાગ ઓછા થવા જોઈએ, પરંતુ એમ તા કદી ખનતું જ નથી, માટે ઘડાને અને કુંભારને વ્યાપ્યવ્યાપકપણાના અભાવને લીધે કર્તાકર્મ પણાની અસિદ્ધિ છે એટલે કુંભાર અને ઘડા ખન્ને તદ્દન જાદે જીદા છે.

માટીની અવસ્થા પરિણમીને ઘડારૂપે થઇ છે પણ કંભારની અવસ્થા ઘડારૂપે થઇ નથી. જો કંભાર ઘડારૂપે થઇ ગયા હોય તા તેનાથી જુદ્દા પડીને તે છાશ,-રાેટલા ખાઇ શકે નહિ, માટે કંભાર ઘડાના કર્તા નથી.

તેમ આત્મા કર્તા અને રાગ-દ્રેષ તેનું કાર્ય એમ નથી; જો વાસ્તવિકપણ રાગ-દ્રેષર્પે આત્મા થઈ ગયા હોય તા તે રૂપે જ ત્રણ કાળ રહે પણ તેનાથી જીદા પડી પાતાની નિર્મળ અવસ્થા પ્રગઢાવી શકે નહિ અને પાતાના આનંદ આદિ અનંત સ્વભાવાને અનુભવી શકે નહિ; પરંતુ આત્મા તા ચૈતન્યમૂર્તિ જ્ઞાતાદ્રષ્ટા છે તેમાં રાગ-દ્રેષ પૈઢા નથી, પર્યાયમાં ઉપર ઉપર થાય છે; જો આત્માના મૂળ સ્વરૂપમાં તે પૈઢા હાય તા કાઈ દી નીકળી શકે નહિ માટે આત્મા શુભાશુભ વિકારી પરિણામના પણ કર્તા નથી તા પછી જડ કર્મ અને શરીર, વાણી, મન અને મકાન, લક્ષ્મી વગેરેના કર્તા તા હાય જ કયાંથી? જડ તે જડ ત્રણકાળમાં, ચૈતન ચેતનરૂપ; કાઈ કાઈ પલટે નહિ ત્રણ કાળ દ્રયરૂપ.

વસ્તુ અને તેની અવસ્થાને વ્યાપ્યવ્યાપક સંભ'ષ છે, એક વસ્તુને બીજી વસ્તુની અવસ્થા સાથે સંભ'ષ નથી. જેમકે આત્મા વસ્તુ વ્યાપક અને શરીર, વાણી તે રાગ-દ્વેષરૂપ અવસ્થા તે તેનું વ્યાપ્ય, એમ છે નહિ; એક દ્રવ્યનું બીજા દ્રવ્યમાં વ્યાપ્યવ્યાપક-પહેં છે જ નહિ.

આત્મદ્રવ્ય વ્યાપક અને તેની નિર્મળ અવસ્થા તે વ્યાપ્ય; તેમ જ પુદ્દગલદ્રવ્ય વ્યાપક અને શરીર, વાણી, ને રાગ-દ્રેષ તે તેનું વ્યાપ્ય, એ રીતે દ્રવ્યને અને તેની અવસ્થાને વ્યાપ્યવ્યાપક સંભ'ધ છે. ગાથા–૭૪ ]

માટીરૂપ વસ્તુ અને તેની ઘડારૂપ અવસ્થા તેની સાથે કંભારને કાંઈ વ્યાપ્ય-વ્યાપકપણું છે નહિ. કંભાર વ્યાપક અને ઘડારૂપ અવસ્થાને તે વ્યાપ્ય, એ રીતે વ્યાપ્યવ્યાપક સંભંધ છે નહિ પણ માઢી તે વ્યાપક અને ઘડારૂપ અવસ્થા તે વ્યાપ્ય. માઢી પાતે પરિણમીને ઘડારૂપ અવસ્થા થઈ છે પણ કંભાર પરિણમીને ઘડાની અવસ્થા-રૂપે થયા નથી તેથી માઢીએ કર્તા થઈને ઘડા કર્યો છે, કંભારે ઘડા કર્યા નથી, કંભાર માત્ર નિમિત્તરૂપ છે. વાસ્તવિક રીતે જ્યાં જેનું વ્યાપ્યવ્યાપકપણું હોય ત્યાં જ કર્તાકમેં-પણું હોય.

ભગવાન આત્મા અનાદિ સ્વતંત્ર વસ્તુ છે, પણ તે કર્મના જોડાણમાં અનાદિથી અડકી ગયા છે. તે કર્મની અવસ્થા આત્માનું વ્યાપ્ય નથી.

જેમ કંભારને અને ઘડાને વ્યાપ્ય-વ્યાપક સંખધ નથી માટે કર્તાકર્મ સંખધ પણ નથી, તેમ પુદ્દગલપરિણામના જ્ઞાનને કર્મપણે કરતો એવા જ્ઞાની પાતાના આત્માને જાણે છે. રાગ-દ્વેષ, શરીર, વર્ણ, ગંધ, સ્પર્શ વગેરે જે જે અવસ્થા થાય તેની સાથે આત્માને વ્યાપ્યવ્યાપકપણું નથી તેથી કર્તાકર્મપણું પણ નથી. રાગ-દ્વેષ, સુખ-દુ:ખ વગેરે જે જે અવસ્થા થાય તેનું જ્ઞાન તે આત્માનું કર્મ છે અને આત્મા તે જ્ઞાનકર્મના કર્તા છે. આત્મા જ્ઞાનની પર્યાયને કરે છે તેમ કહેવું તે પણ સદ્દભૂતવ્યવહાર છે; ગુણ ને પર્યાયનો ભેદ પડયા માટે વ્યવહાર છે પરંતુ વસ્તુદિષ્દ્રથી ગુણ-પર્યાયમાં ભેદ નથી પણ લક્ષણાદિ ભેદ ભેદ છે માટે વ્યવહાર કહ્યો છે.

શરીર, મન, વાણી, વર્ણ, ગ'ધ, રસ ને સ્પર્શ, રાગ-દ્રેષ વગેરેને જાણવાના પરિણામરૂપ કાર્ય, જાણવાની સત્ ક્રિયારૂપ કાર્ય, તે સત્ કર્મને કરતા જ્ઞાની પાતાના આત્માને જાણે છે; દ્રવ્યકર્મ, ભાવકર્મ અને નાકર્મથી અત્યંત ભિન્ન તે અધાની જ્ઞાનપર્યાયને કરતા–જ્ઞાનસ્વરૂપ થયા થકા જ્ઞાની છે.

આત્મા જાણનાર-દેખનાર છે. તે જાણનાર દેખનારરૂપે રહેવું તે જ તેની ફરજ છે અને તે સિવાય રાગ કરવાની કે શરીરને મુધારવાની ફરજ માને તે અજ્ઞાની છે.

પરમાર્થ પુદ્દગલપરિણામના જ્ઞાનને અને પુદ્દગલને ઘઢ અને કુંભારની જેમ વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના અભાવ હોવાથી કર્તાકર્મપણાની અસિદ્ધિ છે.

પરમાર્થ એડલે વાસ્તવિક રીતે ઘડાને અને કંભારને વ્યાપ્યવ્યાપકપણું નથી તેમ રાગ-દ્રેષ તેમ જ શરીરની અવસ્થાને અને જાણવારૂપ આત્માની જે જ્ઞાનપર્યાય પ્રગડી તેને પણ વ્યાપ્યવ્યાપકપણું નથી. અહીં રાગ-દ્રેષના પરિણામને પણ પુદ્દગલના પરિણામ કહ્યા છે. પુદ્દગલપરિણામના જ્ઞાનને એડલે કે રાગ-દ્રેષરૂપ પરિણામના જ્ઞાનને અને રાગ-દ્રેષરૂપ અવસ્થાને વ્યાપ્યવ્યાપક સંભ'ધ નથી અને તેથી કર્તાકમ પણું પણ નથી.

### E8 ]

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

જેમ કું ભારતે અને માટીને માંહામાં હે સંખંધના અભાવ છે તેમ જ્ઞાનપર્યાયને રાગ-દ્વેષની પર્યાયની સાથે તથા શરીરાદિની પર્યાયની સાથે માંહામાં હે સંખંધ નથી. જેમ ઘડાને અને માટીને માંહામાં હે સંખંધ છે તેમ આત્માને અને જ્ઞાનને માંહામાં હે સંખંધ છે.

જ્ઞાન એ જ આત્માનું કાર્ય છે, પણ રાગ-દેવ તે આત્માનું કાર્ય નથી. આત્માનું કાર્ય સ્વપરપ્રકાશક છે, આત્મા પાતાને પણ જાણે છે અને પરને પણ જાણે છે. જાણવાની ક્રિયા તે આત્માનું કાર્ય છે, આ સદ્દભૂત વ્યવહાર છે. ગાથા ભારે અલીકિક છે, અદ્દભુત છે. આ વસ્તુસ્વરૂપ સમજવું કઠણ છે, સત્ સમાગમ વગર સમજય તેમ નથી.

રાગ-દ્રેષ અને અજ્ઞાન છે તે વ્યવહાર છે, અને તેનું ફળ સંસાર છે, અજ્ઞાન પણ વ્યવહાર અને સંસાર પણ વ્યવહાર છે એમ બન્ને વ્યવહાર છે. જેનું કારણ વ્યવહાર તેનું કાર્ય પણ વ્યવહાર જ હોય, આત્માની સમ્યવ્દર્શન જ્ઞાન, ચારિત્રરૂપ જે નિર્મળ પર્યાય પ્રગટે તેના ફળમાં માક્ષ પ્રગટે. જેનું કારણ નિક્ષય તેનું કાર્ય પણ નિક્ષયરૂપ હોય છે, જેનું કારણ નિર્મળ તેનું કાર્ય પણ નિર્મળ પર્યાયને નિક્ષયનય કહ્યો છે, અને મલિન પર્યાયને વ્યવહાર કહ્યો છે. આત્માની નિર્મળ પર્યાયને વ્યવહાર કહ્યો છે. આત્માની નિર્મળ પર્યાયને વ્યવહાર કહેવાય છે પરંતુ અહીં સ્વદ્રવ્યની અપેક્ષાએ પાતાની પર્યાય છે, માટે નિક્ષય કહ્યો છે.

આત્મા જ્ઞાનાનંદ શુદ્ધ સ્વરૂપી છે તેની અવસ્થામાં પરના નિમિત્તે દ્વાપ થાય છે, તેને મલિન અવસ્થા કહો, મલિન હાલત કહો, કમેં તરફ જોડાણા છે તેમ કહો, એકાંત દૃષ્ટિમાં અરકી ગયા છે તેમ કહો, પાતાનું ભાન ભૂલીને કમાંધીન થયા છે તેમ કહો, તે બધા એકાથે વાચક છે. તે બધામાં અજ્ઞાનતાના દૃષ્ય છે માટે તેને અહીં આત્મા કહ્યો નથી કારણ કે જેના ફળમાં લીલાતરીમાં નિગાદમાં જશે તેને આત્મા કેમ કહીએ? અજ્ઞાનપર્યાયમાં વર્ત માનમાં પણ મૃહતા છે, અને તેના ફળમાં ભવિષ્યમાં પણ નિગાદ આદિમાં મૃહ થઈ જવાના તેને આત્મા કેમ કહેવાય? આત્મા તો તેને કહીએ કે વર્ત માનમાં પણ વિકાસ દ્રખાય અને ભવિષ્યમાં પણ વિકાસ વધે, તે વિકાસ વર્ત માનમાં પણ સુખ-શાંતિ અને નિરાકુળતાવાળા હાય, અને ભવિષ્યમાં પણ સુખ શાંતિ અને નિરાકુળતા વધતી જ હાય તે પૂર્ણ થયે મુક્ત થાય તેને જ આત્મા કહીએ. જેની દૃષ્ટિ જડ ઉપર છે, જેનું જ્ઞાન મૃહતાને પામે છે તે આત્માને જડ કહ્યો છે કારણ કે પાતાની જગ્રતિનું ભાન નથી તે અપૈક્ષાએ તે જડ છે. વસ્તુસ્વરૂપ જેમ છે તેમ સમજયા વગર ભવના અંત આવે તેમ નથી. જ્ઞાનીને આત્માની જાગ્રતિનું ભાન છે તેની આ ગાથામાં વાત છે.

ગાથા-૭૪ ]

૧૯૯૯, આસા વદ ૩ શનિ.

આ ગાથામાં ધર્મી જીવનું લક્ષણ શું છે તે ખતાવે છે. શિષ્યે પૂછ્યું હતું કે પ્રભુ! જ્ઞાની જીવને ઓળખવાનું ચિદ્ધ શું છે? ધર્મી જીવ કેમ ઓળખાય? તેનું કાંઈ એ' ધાણ કે ચિદ્ધ ખતાવા. આ જીવ, આત્માના પૂર્ણ હિતને પંથે છે તે કઈ રીતે જણાય? આની જૂઠી છુદ્ધિના નાશ થયા છે ને સાચી છુદ્ધિ પ્રગૃદી છે તે કઈ રીતે સમજાય? આ છાકરા ધર્મી છે, આ બાઈ ધર્મી છે, આ પુરુષ ધર્મી છે એમ કયા એ ધાણ વડે આળખાય? લોકિકમાં તા નીતિનાં ને સજ્જનતાનાં કાર્યા કરે એટલે ધર્મી કહેવાય પણ આ લોકોત્તર માર્ગ—સાક્ષાત્ માક્ષમાર્ગ તેમાં ધર્મીને ઓળખવાનું લક્ષણ અને ચિદ્ધ એટલે એ' ધાણ શું છે તે કહા. આ અણસમજણવાળા શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે તેના ઉત્તર આ ગાથામાં ઘણા સરસ આપ્યા છે, એમાં કેટલાક પાઠ ગઈ કાલે વંચાઈ ગયા છે.

શરીરાદિ મારાં કાર્ય અને હું એના કર્તા એમ ધર્મી છવ માનતા નથી. એક આત્મા સિવાય શરીરાદિ કાેઈપણ પર પદાર્થ મને લાભ-નુકશાન કરે તેમ માનવું તે માહ છે એવા માહ જ્ઞાનીને હાતા નથી માટે તે ધર્માત્મા છે. શરીરમાં ચાલવાની, વાશીમાં બાલવાની, કર્મમાં કર્મનું ફળ આપવાની તાકાત છે તે વ્યધી પુદ્દગલની અવસ્થા છે, તેના કર્તા પુદ્દગલ છે, રાગ-દ્રેષ તે પાતાના સ્વભાવ નથી, પાતામાંથી ઉત્પન્ન થતા નથી, પાતાની અવસ્થામાં થાય છે ખરા, પરંતુ પાતાના તે સ્વભાવ નથી માટે તેને જડના કહ્યા છે. ધર્મી તે રાગ-દ્વેષના ભાવાના અને શરીરાદિના કર્તા થતા નથી પણ જ્ઞાતા છે, રાગ-દ્વેષના કર્તા ન થયા અને સાક્ષી રહ્યો એટલે રાગ-દ્વેષથી છૂટયા અને પાતામાં ઠર્યા. આ ધર્મી નું અંતર લક્ષણ છે, આ ધર્મી નું અંતર ચિદ્ધ છે, જ્ઞાની રાગ-દ્વેષથી જૂટીને પાતામાં કરવું તેને કર્તવ્ય માને છે. ચાથાગુબસ્થાને ધર્મી પાતાની ભૂમિકા પ્રમાણે કાઈ કાઈવાર ખહારનું લક્ષ ચૂકીને સ્વરૂપમાં ઢરી જાય છે અને સિદ્ધ જેવા અંશે અનુભવ કરે છે; પાંચમી ભૂમિકાએ સ્વરૂપરમણતા વધે છે અને છઠ્ઠી ભૂમિકાએ મુનિપર્સું આવે છે. ત્યાં સ્વરૂપરમણતા વિશેષ વિશેષ વધે છે, આ'તમું હુર્ત માં છે કે અને આ'તમુહૂર્ત માં સાતમે મુનિ ઝૂલ્યા કરે છે, ક્ષણમાં સ્વરૂપમાં ડરી જાય છે અને ક્ષણમાં ખહાર આવે છે; વળી ક્ષણમાં સ્વરૂપમાં ડરી જાય છે અને વળી ક્ષણમાં બહાર આવે છે એમ હજારાવાર મુનિ આવ જ કરે છે. જે જે ભાવા આવે તેના જ્ઞાતા રહીને, અસ્થિરતા દાળીને વીતરાગતા પ્રગઢ કરવી તે જ્ઞાનીનું કર્તવ્ય છે. અજ્ઞાની રાગ-દ્વેષને પાતાના માને છે તેથી તેને રાખવા તે પાતાનું કત વ્ય માને છે.

પરમાર્થ પુદ્દગલપરિણામના જ્ઞાનને અને પુદ્દગલને ઘટ અને કંભારની જેમ સ. પ્ર ૯

### १६ ] सभयसार प्रवयन लाग-४

વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના અભાવ હોવાથી કર્તાકર્મપણાની અસિદ્ધિ છે અને જેમ ઘડાને અને માટીને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના સદ્દભાવ હોવાથી કર્તાકર્મપણું છે તેમ આત્મપરિણામને અને આત્માને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના સદ્દભાવ હોવાથી કર્તાકર્મપણું છે.

કુંભાર ઘડામાં પૈસી જતા નથી, કુંભાર માટીમાં પૈસી જતા નથી, કુંભારના સ્વભાવમાં માટી પૈસી જતી નથી, કુંભારના સ્વભાવે માટી થતી નથી માટે માટી ઘડાની કર્તા છે. કુંભાર ઘડાના કર્તા નથી, માટીમાં ઘડા થવાથી ક્રમળદ્ધ જે લાયકાત છે તે વડે તેની અવસ્થા ક્રમળદ્ધ થાય છે, જ્યારે માદીમાંથી ઘડા થવાની લાયકાત હોય છે ત્યારે કુંભારનું નિમિત્ત હોય છે એવા વસ્તુના સ્વભાવ છે.

કુંભારે પહેલાં જાલ્યું હતું કે માઠીમાંથી ઘડા થશે, એના ખ્યાલમાં પણ એમ જ છે કે માઠીમાંથી ઘડા થશે, વેળુમાંથી ઘડા થશે તેમ તેલે જાલ્યું નથી પરંતુ માઠીમાંથી જ ઘડા થશે તેમ તેલે જાલ્યું છે, હવે જ્યારે ઘડા થાય છે ત્યારે પણ એમ જાલે છે કે આ માઠીમાંથી ઘડા થાય છે; ઘડા 'થાય છે', 'થાય છે', 'થાય છે', એમ કુંભાર જાલે છે પણ મારામાંથી ઘડા થાય છે તેમ કુંભાર જાલતો નથી, તેથી કુંભાર ઘડાના કર્તા નથી પણ માત્ર જાલનાર જ છે એમ સિદ્ધ થયું છતાં પણ કર્તા માને તે તેની અજ્ઞાનતા અને ભ્રાંતિ છે.

જીઓને! તમે બધા મકાન ચણાવા છા તેમાં પણ એમ જ છે, પહેલાં પણ એમ જાણ્યું છે કે મકાન ચૂના, પત્થર ને ઇંટથી થશે અને પછી જ્યારે મકાન ચણાય છે ત્યારે પણ તમે એમ જ જાણા છા કે ચૂના-પત્થરથી આ મકાન " થાય છે, થાય છે '' પણ મારામાંથી આ મકાન થાય છે એમ જાણતા નથી, છતાં પણ આ મકાન મેં કર્યું એમ માની અજ્ઞાની મિથ્યા અભિમાન કરે છે. જ્યારે મકાન થવાનું હોય ત્યારે તેને અનુકૂળ નિમિત્તો હાજર હોય છે, મકાન થવાનું હોય તે જીવને મકાન કરાવવાના વિકલ્પ કરાવી દેનું નથી પરંતુ યહસ્થાશ્રમના રાગમાં ઊભેલા જીવને પાતાને કારણ પાતાનું વીર્ય વિભાવમાં જોડાય છે તેથી વિકલ્પ આવે છે. તે વિકલ્પ વગેરે અનુકૂળ નિમિત્તો મકાન થવાનું હોય ત્યારે પાત પાતાને કારણ ખની આવે છે એવા નિમિત્ત- નૈમિત્તિક સંબંધ છે.

આ પુસ્તકને સીવવા માંડયું ત્યારે સીવનારે કર્યું. શું? એને ખબર છે કે આ કાગળમાં સાય ગરશે, કાગળ સીવાશે, દારા ચાલશે એવું જે જ્ઞાન છે તે જ્ઞાન જાણવાની ક્રિયા કરે છે તે વખતે પાતાની ઇચ્છા અનુસાર હાથની ક્રિયાના અનુકૂળ ઉદય હાય તા હાથની ક્રિયા થાય છે, તે તો માત્ર જાણવાની ક્રિયા કરી છે, હાથની ક્રિયા થવાની હતી તા થઈ, કાગળ સીવવાના હતા તા સીવાણા; જેમાં જે સ્વભાવ હાય

ગાથા-૭૪ ]

તે કાર્ય થાય તેમાં તે' કર્યુ' શું ? જો તું કાગળ સીવવાના કર્તા હો તા પત્થરાને ભેગા કરીને સીવી દે, તે તા કરી શકતા નથી તા પછી જે થયું તે તા તેના સ્વભાવે થયું તેમાં તે' કર્યુ' શું ? કાગળમાં જ્યારે પુસ્તરૂપે થવાની યાગ્યતા હાેય ત્યારે તેને અનુકૂળ નિમિત્તો મળી રહે છે એવા નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખ'ધ છે પણ કર્તાકર્મ સંખ'ધ નથી.

પુસ્તકના, પ્રભાવનાના, દયાના, દાનના વગેરે શુભ પરિણામા જીવ પાતે કરે છે. કાેઈ એમ કહે કે જ્યારે જેમ બનવાનું હશે તેમ શુભ વિકલ્પ આવશે, તેમ માનનાર શુષ્ક છે, તેને ધર્મ ના પ્રેમ નથી, અશુભ પરિણામને પલઠાવીને શુભ પરિણામ જીવ પાત કરી શકે છે. જ્ઞાની, ધર્માત્મા પણ સંપૂર્ણપણે સ્વરૂપમાં ન ઠરી શકાય ત્યાંસુધી અશુભ પરિણામથી ખચવા શુભ પરિણામમાં પુરુષાર્થ વઉ જોડાય છે પણ તેના કર્તા થતા નથી. શુભ પરિણામને જેમ ખનવાનું હાય તે પ્રમાણે કર્મ લાવી દ્રેતું નથી, પણ અશુભ પરિણામમાંથી શુભ પરિણામમાં પુરુષાર્થ વડે પાતે જોડાય છે, અને તે શુભ પરિણામ પ્રમાણે દયાનાં, દાનનાં, પ્રભાવનાનાં અહારનાં કાર્યો થવાનાં હોય તા થાય છે. તે કાર્યા થાય તે વખતે જીવના શુભ પરિણામનું નિમિત્ત હાય છે એવા લગભગ નિમિત્ત-નામિત્તિક સંભ'ધ છે તેથી અજ્ઞાનીને એવા બ્રમ થઈ જાય છે કે આ કાર્યા મેં કર્યા પણ સૌ દ્રવ્યા પાત પાતાના સ્વતંત્ર કારણે પરિણમે છે. નિમિત્તનૈમિત્તિક સંભંધ હોવા છતાં કાેઈ કાેઈ નાે કર્તા નથી. કાેઈ એમ કહે છે કે અમને દાન આપવાના ભાવ તા છે પણ બહારની ક્રિયા થવાની હોય તા થાય છે એમ કહેનાર ખાટા બચાવ કરે છે; દાન દેવાના ભાવ હોય તા દાન દેવાની કિયા થાય એવા લગભગ નિમિત્તનૈમિત્તિક સંખ'ધ છે, હાથના અનુકૂળ ઉદય ન હાય, હાથ વાથી ઝલાઈ ગયા હાય તો જાદી વાત છે; બહારના બધી જાતના અનુકૂળ ઉદય હોય અને દાન દેવાની કિયા ન થાય તેમ ખને નહિ. પાતાને દાન દેવું નથી તેથી ખાટા ખચાવ કરે છે. ખચાવ કરવાની અહી વાત નથી પણ નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંભ'ધ હોવા છતાં પરદ્રવ્યના તું કર્તા નથી તેમ અહીં કહેવું છે. સૌ દ્રવ્યા સ્વતંત્ર પરિહામે, કાઈ દ્રવ્ય કાઈ દ્રવ્યના કર્તા નથી. જ્ઞાની, ધર્માત્મા શુદ્ધસ્વરૂપમાં ઠરવા માટે જ ઉઘમી રહે છે, શુભ પરિણામ આવે છે પણ તેના તે કર્તા થતા નથી. કાેઈ પણ પરદ્રવ્યના જ્ઞાની કર્તા નથી, અજ્ઞાની પણ કાેઈ પરદ્રવ્યનાં કાર્ય કરી શકતા નથી પણ માત્ર અભિમાન કરે છે કે આ કાર્ય મેં કર્યું, પણ કાઈ કાઈનું કરી શકતું જ નથી.

આઈ જ્યારે રાેટલી કરે છે ત્યારે પણ તે જાણે છે પરંતુ પરદ્રવ્યને કરી શકતી નથી. તેણે પહેલાં જાણ્યું છે કે ઘઉંના લાેટની રાેટલી થશે, ચાંખા દાળની ખીચડી થશે અને પછી જ્યારે થાય ત્યારે પણ પહેલાં જેવું જાણ્યું હતું તેવું જ જાણે છે કે

### सिभयसार प्रवयन साग-४

EC ]

ઘઉંના લાંદની રાટલી થાય છે પણ મારામાંથી રાદલી થાય છે એમ જાણતી નથી. તે બાઈમાંથી રાદલી થતી નથી છતાં તે મફતનું ખાદું અભિમાન કરે છે કે 'મેં રાદલી કરી'; પણ તેમાં તે શું કર્યું.? તે તો ખહુ તો અજ્ઞાનભાવે ઇચ્છા કરી કે રોદલી 'કરૂં, કરું' પણ તે રાદલી તો ઘઉંની જ ખની છે. જો તારામાં રાદલી કરવાની શક્તિ હોય તો લાહાની રાદલી ખનાવી દે, પત્થરાની રાદલી ખનાવી દે; ત્યારે કહેશે ના, તેની તો ન થાય, ઘઉંના લાદની જ રાદલી થાય, ત્યારે જેના જે સ્વભાવ હતો તેમાંથી તે થયું તેમાં તે શું કર્યું? મફતનું ખાદું અભિમાન કરીને મૃદતાને સેવે છે. ઘઉંના લાદમાંથી રાદલી થવાની હાય ત્યારે સામા જીવના વિકલ્પનું, હાથની ક્રિયાનું, ચકલા, વેલણનું અને તાવડી, અપ્રિ વગેરેનું નિમિત્ત તેને મળી આવે છે. જ્ઞાનીને પણ રાદલી કરવાની ઇચ્છા તેા થાય પણ તે ઇચ્છાના, હાથના કે રાદલીના કાંઇના કર્તા થતા નથી પણ જે ખધું થાય તેના માત્ર જ્ઞાતા રહે છે. લાદમાંથી રાદલી થવાની હાય ત્યારે તેના અનુકૂળ નિમિત્તોને રાદલી થવાની યાગ્યતાવાળા પુદ્દગલા લાવતા નથી, પણ સૌ સૌ પાત પાતાને કારણે અનુકૂળ નિમિત્તો તૈયાર હાય છે.

જેમ માટીને અને ઘડાને વ્યાપ્યવ્યાપક સંબ'ધ છે તેમ જ્ઞાનીને પાતાની પર્યાય સાથે વ્યાપ્યવ્યાપક સંબ'ધ હેાવાથી તેના આત્માને અને આત્માની પર્યાયને કર્તાકર્મ સંબ'ધ છે. પરંતુ પુદ્દગલપરિણામ સાથે વ્યાપ્યવ્યાપક સંબ'ધ નથી તેથી કર્તાકર્મ સંબ'ધ પણ નથી.

આ શરીર છે તેની ચાલવાની અને બેસવાની જે ક્રિયા થાય તેના કર્તા પુદ્દગલ છે અને ચાલવું - બેસવું તે તેની ક્રિયા છે. તે ક્રિયા શરીરપણે થાય છે પણ આત્માપણે થતી નથી; જો આત્માપણે થતી હોય તા જ્ઞાનદર્શન વગેરે ગુણ તેમાં ગરી જવા જોઇ એ પણ તેમ તા થતું નથી; શરીરની ક્રિયા જુદી થાય છે ને આત્માની ક્રિયા જુદી થાય છે; જે થાય છે તેને જ્ઞાના ક્રિયા આત્મા સાથે વ્યાપ્ય છે અને આત્મા પાતે વ્યાપક છે, આત્મા પાતે કર્તા છે અને જ્ઞાનપર્યાય તેનું કાર્ય છે એવી રીતે કર્તાકર્મ સંબંધ છે.

ઊ'ધા પુરુષાર્થ વડે આત્માની પર્યાયમાં જે હર્ષ-શાકની લાગણી થાય છે તે આત્માના સ્વભાવ નથી તેથી જ્ઞાની જાણે છે કે આ હર્ષ-શાકની અવસ્થામાં હું ઉપજતા નથી, તે મારામાં ઉપજતી નથી; હું મારામાં ઊપજું છું, અધૂરા છું તેથી અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે તે અસ્થિરતા પુરુષાર્થની મંદતાએ મારી અવસ્થામાં થાય છે પરંતુ તે મારા સ્વભાવ નથી; પર નિમિત્તે થતા ભાવ છે માટે તે પરના છે. એ ગાયા-૭૪ ]

રીતે જ્ઞાની જે જે અવસ્થા થાય છે તેનું જ્ઞાન કરે છે. તે જ્ઞાન આત્માનું કર્મ છે અને આત્મા તેના કર્તા છે.

ચાલવાની-ખેસવાની-ખાલવાની જે જે કિયા થાય તથા અંદર હર્ષ-શાકની જે જે અવસ્થા થાય તેને જ્ઞાની જાશે છે, આ ખધું મારા આત્માના સ્વભાવ ખહાર જે થાય છે તેના હું જ્ઞાયક છું. જે થાય છે તેને જ્ઞાની જાએ છે એઠલે કે જ્ઞાનની પર્યાય કરે છે, જ્ઞાન તે મારું કામ છે, જ્ઞાન તે મારે ધર્મ છે તે જ્ઞાનની પર્યાય પાતામાં ફેલાણી છે, પાતામાં પ્રસરી છે, પાતામાં જ વ્યાપી છે. જ્ઞાની જાશે છે કે મારા આત્મા ખહાર જે આ બધા કાલ દેખાય છે તે બધા જડના કાલ છે, મારા કાલ મારામાં છે, મારું પાંગરવું મારામાં છે, હું અનંતગુલાની મૂર્તિ, અનંતગુલાની પર્યાયથી મારામાં પાંગરું છું, ફેલાઉં છું, મારા સ્વભાવમાં હું કાલું છું, જડથી મારા કાલ હાય નહિ; વિકારના કાલ અજ્ઞાનભાવમાં ગયા, તે કાલ મારા આત્માના નથી, હું મારા જ્ઞાનસ્વભાવમાં ઢકું એઠલે તે ઢળી જાય છે. જ્ઞાની કર્તા છે અને જ્ઞાન એનું કાર્ય છે; જેમ માડી કર્તા અને ઘડા એનું કાર્ય છે તેમ. પરંત્ર કંભાર કર્તા ને ઘડા કાર્ય એવી અજ્ઞાનીની અહીં વાત નથી. અહીં તા ધર્મીની વાત છે; જ્ઞાનસ્વરૂપ થયા થકા જ્ઞાની છે પણ રાગસ્વરૂપ થયા થકા જ્ઞાની નથી. પાતામાં અનંતગુલ છે તે વસ્તુપણ અભેઠ છે એવી અભેઠ દષ્ટિ કરીને, તેમાં એકાય થઈને, વિભાવથી જીદા પડીને, જે પુણ્ય-પાપની વૃત્તિ થાય તેના માત્ર જ્ઞાતા જ રહે છે.

કુંભાર કર્તા અને ઘડા તેનું કાર્ય તેમ કર્તાકર્મની સિદ્ધિ છે જ નહિ; તેવી રીતે પુદ્દગલ અને જ્ઞાનને કર્તાકર્મ પણાની સિદ્ધિ છે જ નહિ; જેમ ઘડાને અને માટીને કર્તા-કર્મ પણું છે તેમ આત્મપરિણામને એટલે જ્ઞાનને અને આત્માને કર્તાકર્મ પણું છે. જ્ઞાની દ્રવ્યકર્મ, ભાવકર્મ અને નાકર્મ થધાના જાણનાર છે પણ કર્તા નથી. આ વાત માટા માનધાતા ( દુનિયાના કહેવાતા માટા ) અજ્ઞાનીને ખટકે તેવી છે પણ તેથી કાંઈ વસ્તુ-સ્વભાવ કરી જાય તેમ નથી. વસ્તુસ્વભાવ તા જેમ છે તેમ જ છે, ત્રિકાળ એમ જ છે.

ઘટ એટલે આ શરીર; શરીરના આકાર ઘડા જેવા છે, તે શરીરની અવસ્થાના કર્તા પાતાને માનનાર કંભાર જેવા છે, કંભારે માન્યું કે ઘડા હું કરું છું અને અજ્ઞાની માને છે કે શરીરની અવસ્થા હું કરું છું માટે બન્ને કંભાર જ છે.

ગ્રાની બધાના જાણનાર છે, મકાન, દુકાન, લક્ષ્મી, કુંદુંબ તે બધાના જાણનાર છે. આ સર્વગ્રની વાત ચાલતી નથી પણ આ તો રાગ-દ્રેષ, શરીરાદિની ક્રિયા થાય છે, અલ્પ હર્ષ-શાક જેને થાય છે તેની વાત છે એટલે કે ચાથા ગુણસ્થાનની વાત છે, સમ્યગ્દર્શન-સમ્યગ્ગ્રાનની વાત છે. વસ્તુનું સ્વરૂપ જેમ છે તેમ સમજ્યા વિના ભવના અંત નથી. 90

सिभयसार प्रवयन लाग-४

અરે ભાઈ! આ શરીર, મકાન, સ્ત્રી, કુડુંબ તે બધાંને તું પાતાનાં માને છે પણ તે તો અધાં વંટોળિયાના પવન જેવાં છે, વંટોળિયાના પવનની માફક અધાં ફૂ થઈ જશે. વળી શુભાશુભ પરિણામને પાતાના માને છે પરંતુ તે તા અધા ક્ષણિક છે, ક્ષણે ક્ષણે પલટાઈ જાય છે માટે જો તારે સુખ જોઈતું હોય તા શાધિત એવા આત્માનું ભાન કર! અશુભ પરિણામ તા વિકાર જ છે પરંતુ દયા-દાન-વ્રત-પૂજાના શુભ પરિણામ થાય તે પણ વિકાર છે. આત્માના નિર્વિકાર સ્વભાવથી તે ભાવા ભિન્ન છે પણ અશુભ પરિણામથી ખચવા માટે શુભ પરિણામ આવ્યા વિના રહેતા નથી; જ્ઞાની પણ અશુભ પરિણામથી **ખચવા શુભ પરિણામમાં ઊભા રહે છે, પૂર્ણ વીતરાગતા પ્રગ**ઠી નથી, પૂર્ણપણ સ્વરૂપમાં ડરી શકાતું નથી તેથી શુભ પરિણામમાં જોડાય છે. જ્ઞાની શુદ્ધ સ્વરૂપમાં ડરવાના ઉદ્યમી રહે છે પરંતુ જ્યાંસુધી પૂર્ણ કરી શકાતું નથી ત્યાંસુધી શુભ પરિણામમાં જોડાય છે પણ કર્તા થતા નથી, શુભ પરિણામ થાય તેના પણ જ્ઞાતા છે, અશુભ પરિણામના પણ જ્ઞાતા છે, શરીરની ક્રિયા થાય તેનાય જ્ઞાતા છે, બહારના અનુકળ પ્રતિકળ પ્રસંગા બને તેના પણ જ્ઞાતા છે; એમ પરદ્રવ્ય, તેના ગુણ અને પરદ્રવ્યની પર્યાયથી ભિન્ન રહ્યો થકા બધાના જ્ઞાતા છે. વિકારની અવસ્થા તા પાતાના પુરુષાર્થની મંદ્રતાએ, પાતાની અસ્થિરતાના કારણે થાય છે તો પણ તેના જ્ઞાતા છે. દ્રવ્યને, તેના સ્વભાવને અને તેની શુદ્ધ-અશુદ્ધ પર્યાયને જ્ઞાની ખરાખર જાણે છે, કર્તાકર્મના સ્વરૂપને અને નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખ'ધને જ્ઞાની ખરાખર જાણે છે, અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે તેને ઠાળીને વીતરાગ થવાને જ્ઞાનીને પ્રયાસ છે. ભાવના છે.

આત્માના સ્વભાવની જેને ખબર નથી તેને જડના સ્વભાવની પણ ખબર નથી, જેને આત્માના સ્વભાવની ખબર છે તેને જડના સ્વભાવની પણ ખબર છે.

મેં પુષ્ય કર્યાં, મેં દાન કર્યાં, પરતે હું સુખી કરી શકું છું, પરતે હું દુઃખી કરી શકું છું, શરીરતે હું જ ચલાવી શકું છું, વાણી હું જ બાલી શકું છું એમ પરતી ક્રિયાના સ્વામી થનાર-પરની ક્રિયાને પાતાની માનનાર અહીં થી વચ્ચે કાઈ એકાદ-બે ભવ રાજા કે દેવના કરીને પછી નિગાદ તે નરકમાં સડવાના છે તે અધમી છે. પણ જેણે પરથી ભિન્ન આત્માનું સાચું સ્વરૂપ સમજવાની યથાર્થ જિજ્ઞાસા કરી હશે તા ભવિષ્યે અવશ્ય પુરુષાર્થ ઉપાડીને અવશ્ય સ્વરૂપને સમજશે અને ભવના અંત આવશે.

આત્મદ્રવ્ય સ્વતંત્ર વ્યાપક હોવાથી આત્મપરિણામના એટલે કે પુદ્દગલપરિણામના જ્ઞાનના કર્તા છે અને પુદ્દગલપરિણામનું જ્ઞાન તે વ્યાપક વડે સ્વયં વ્યપાતું હોવાથી (વ્યાપ્યરૂપ થતું હોવાથી) કર્મ છે. વળી આ રીતે (જ્ઞાતા પુદ્દગલપરિણામનું જ્ઞાન કરે છે તેથી) એમ પણ નથી કે પુદ્દગલપરિણામ જ્ઞાતાનું વ્યાપ્ય છે; કારણ કે પુદ્દગલને અને

ગાથા –૭૪ ]

આત્માને ગ્રેયગ્રાયક સંભ'ધના વ્યવહાર માત્ર હોવા છતાં પણ પુદ્દગલ પરિણામ જેનું નિમિત્ત છે એવું જે ગ્રાન તે જ ગ્રાતાનું વ્યાપ્ય છે, પુદ્દગલપરિણામનું ગ્રેયરૂપ નિમિત્ત છે, ગ્રાન જાણે છે પાતા વડે પણ ગ્રેય નિમિત્ત છે. (માટે તે ગ્રાન જ ગ્રાતાનું કર્મ છે.)

આતમાં પાતે પાતામાં વ્યાપીને પાતાના આત્મપરિણામના કર્તા છે અને આત્મપરિણામ એટલે જ્ઞાન પરિણામ તેનું કાર્ય છે; દ્રવ્યકર્મ-ભાવકર્મ અને નાકર્મનું જ્ઞાન આત્મામાં વ્યાપેલું છે, કાંઈ પરમાં વ્યાપેલું નથી માટે તે આત્માનું કર્મ છે, સ્વતંત્ર વ્યાપક વડે જ પાતામાં વ્યાપેલું છે તેથી તે આત્માનું કર્મ છે. વળી આત્મા પુદ્દમલપરિણામનું જ્ઞાન કરે તેથી પુદ્દમલના પરિણામ છે તે જ્ઞાતાની અવસ્થા થઈ જાય છે તેમ નથી. શરીર આમ ચાલ્યું, રાેટલા આમ ખાધા, રાેટલા આમ દીધા, પૈસા આમ થયા તે ખધાંનું જ્ઞાન કર્યું તેથી કાંઈ તે ખધી જડની અવસ્થા આત્માની થઈ જતી નથી. આત્માના સ્વપરને જાણવાના સ્વભાવ છે તેથી કાંઈ જ્ઞેય જ્ઞાનપણે અને જ્ઞાન જ્ઞેયખણે થઈ જતું નથી; માત્ર જ્ઞેયજ્ઞાયક સંખધ છે પણ તેથી કાંઈ એક બીજા એક બીજામાં પેસી જતા નથી.

તૃષ્ણા ઘટાડવાની અવસ્થા આત્મામાં થાય તેથી કાંઈ તે અવસ્થા આત્માના સ્વભાવ થઈ જતી નથી. શરીરની અવસ્થાને જાણતા અને તૃષ્ણા ઘટાડવાની અવસ્થાને જાણતા આત્માની જ્ઞાનરૂપ નિર્મળ અવસ્થા શરીરરૂપ થઈ જતી નથી તેમ શભાશભાપરિણામરૂપ થઈ જતી નથી; કારણ કે જ્ઞેયજ્ઞાયક સંઅ'ધ વ્યવહાર માત્ર હોવા છતાં પણ પુદ્દગલપરિણામ જેનું નિમિત્ત છે એવું જે જ્ઞાન તે જ જ્ઞાતાનું વ્યાપ્ય છે માટે જ્ઞાન જ જ્ઞાતાનું કર્મ છે. ગાથા ઘણી અલૌકિક રચાણી છે.

શરીર, વાણી, મન હું નહિ, રાગ-દેષ હું નથી પણ બધાંથી ભિન્ન હું આત્મા છું એવું જ્ઞાન કરીને સ્વરૂપમાં ઢર્યા તે આત્માની અવસ્થા છે. શરીર, વાણી, તે સ્થૂળ છે તેને આત્મા સાથે કર્તાકર્મ સંબંધ નથી, પણ શરીર તે જાણવા યાગ્ય છે અને આત્મા તે જાણનાર છે એવા જ્ઞેયજ્ઞાયક સંબંધ છે; પુષ્ય-પાપના પરિણામ સાથે પણ આત્માને જ્ઞેયજ્ઞાયક સંબંધ છે પણ કર્તાકર્મ સંબંધ નથી. આત્મા જાણનાર ને પુષ્ય-પાપના પરિણામ તે જાણવા યાગ્ય છે. ધર્મી નું કાર્ય તે બધાંને જાણવાનું છે, બાકી પરનું કાંઈ કરવું તે ધર્મી નું કાર્ય નથી.

શરીરનું કે એક તણખલા વગેરેનું કાંઇ પણ કરવાને અજ્ઞાની કે જ્ઞાની કાંઈ સમર્થ નથી. અજ્ઞાની માને કે હું પરનું કરી શકું છું તા તે પાતાના ઊંધા ભાવને કરે છે પણ પરનું કાંઇ કરી શકતા નથી, પરવસ્તુને હું કરી શકું છું તેમ માને છે તે મહામૃઢ છે.

હવે આ જ અર્થના સમર્થનનું કળશરૂપ કાવ્ય કહે છે.

[ 50

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

(शाह (बिक्वी डित)

व्याप्यव्यापकता तदात्मिन भवेन्नैवातदात्मन्यपि व्याप्यव्यापकभावसंभवसृते का कर्तृकर्मस्थितिः। इत्युद्दामविवेकवस्मरमहोभारेण भिंदंस्तमो ज्ञानीभृय तदा स एष लसितः कर्तृत्वश्रून्यः पुमान् ॥ ४९॥

અર્ધ:— વ્યાપ્યવ્યાપકપણ તત્સ્વરૂપમાં જ હોય, અતત્સ્વરૂપમાં ન જ હોય, અને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના સંભવ વિના કર્તાકર્મની સ્થિતિ કેવી? અર્થાત્ કર્તાકર્મની સ્થિતિ ન જ હોય. આવા પ્રભળ વિવેકરૂપ, અને સર્વ ને શ્રાસીભૂત કરવાના જેના સ્વભાવ છે એવા જે જ્ઞાનપ્રકાશ તેના ભારથી અજ્ઞાન-અધકારને ભેદતા આ આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ થઇને, તે કાળે કર્તાત્વરહિત થયેલા શાભે છે.

જીઓ, આચાર્ય દેવ કળશમાં ઢું કામાં કરીથી પણ કહે છે કે વ્યાપ્યવ્યાપકપણં તત્સ્વરૂપમાં જ હોય, એટલે કે જડની અવસ્થા તે વ્યાપ્ય અને જડ વસ્તુ પાતે વ્યાપક, એ રીતે વ્યાપ્યવ્યાપકપણું તત્સ્વરૂપમાં જ હોય. ક્ષણે ક્ષણે જે અવસ્થા થાય છે તે વસ્તુને આધારે જ થાય છે, વસ્તુમાં વ્યાપીને જ થાય છે. વ્યાપક એટલે થનારા અને વ્યાપ્ય એટલે જે થાય તે. અવસ્થા ક્યાંક જીદી થાય અને થનારા ક્યાંય જુદા રહી જાય તેમ અને નહિ. શરીર−વાણીની અવસ્થા તે પુદ્દગલદ્વ્યમાં જ વ્યાપેલી છે, પુદ્દગલ દ્વ્યના જ આધારે છે માટે થવાને અને થનારને અન્તેને મેળ છે. એક તત્ત્વથી બીજા તત્ત્વનું કાંઇ પણ થાય તેમ અન્યું નથી, અનતું નથી, અને અનશે નહિ.

એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યમાં જો વ્યાપે તા એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યનું કાર્ય કરી શકે, કર્તા થઈ શકે, પરંતુ એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યમાં વ્યાપે એવા સંભવ જ જ્યાં નથી, અવકાશ જ જ્યાં નથી ત્યાં કર્તાકર્મની સ્થિતિ હાય જ કયાંથી? અર્થાત્ કર્તાકર્મની સ્થિતિ ન જ હાય.

એ રીતે કર્તાકમેની સ્થિત રહિત દ્રવ્યથી, ગુલ્થી અને પર્યાયથી પરથી જુદા,— પરથી નિરાળા આત્મા છે. શરીર આદિ અને સ્ત્રી, કુંદું ખ આદિ પર તરફ હળતા જે જે ભાવ તે મારા સ્વભાવ નથી, આવા પ્રખળ વિવેક થતા જ્ઞાનપ્રકાશ ખીલી નીકળે છે, આત્મજ્યાત ઝળકી ઉઠે છે, અને સર્વને ત્રાસીભૂત કરવાના જેના સ્વભાવ છે, એટલે કે સર્વને જાણી લેવું એવા જ્ઞાનપ્રકાશના સ્વભાવ છે, સર્વને જાણી લેવું તે જ્ઞાનની સત્રક્રિયા પણ છે, શુભાશુભ ભાવ થવા તે અસત્ક્રિયા છે. જીએા, શરીરની ફ્રિયા નથી કહી હાં! પણ શુભાશુભભાવ થવા તે અસત્ ક્રિયા છે. ગાથા-૭૫ ]

અજ્ઞાની રાગ-દ્વેષને પાતાના માની રાખવા માગે છે, માટે રાગ-દ્વેષ તેના છે અને જ્ઞાની રાગ-દ્વેષને પાતાના સ્વભાવ માનતા નથી તેથી તેને ઢાળવા માગે છે, તેથી રાગ-દ્વેષ તેના નથી પણ જ્ઞાન જ્ઞાનીનું છે. અજ્ઞાનીનું જ્ઞાન નથી પણ અજ્ઞાનીના રાગ-દ્વેષ છે.

અજ્ઞાનીના આત્મા કેવડા ? કે અજ્ઞાનીના અજ્ઞાનભાવ જેવડા, એટલે કે વર્ત માન અવસ્થા જેવડા. એટલે કે એક સમયના પુષ્યપાપભાવ પૂરતા. કારણ કે ત્રિકાળી શુદ્ધ સ્વભાવને તે માનતા નથી માટે તે અજ્ઞાનીના ત્રિકાળી આત્મા નથી, એના ત્રિકાળી શુદ્ધ સ્વભાવ છે એ તા કયાં જાય, પણ અહીં એની માન્યતાની અપૈક્ષાએ વાત છે.

જ્ઞાનીના આત્મા ત્રિકાળ જ્ઞાતાલ ધ્રુવ છે, અખંડ છે, કારણ કે જેવા ચૈતન્યના સ્વભાવ છે તેવા જ્ઞાનીએ પ્રતીતમાં લીધા છે માટે જ્ઞાનીના આત્મા અખંડ ત્રિકાળ શુદ્ધ છે.

આવા જ્ઞાનપ્રકાશ જ્ઞાનીને અંતરમાં પ્રગટેયા છે. તે જ્ઞાનપ્રકાશના ભારથી અજ્ઞાન-અંધકાર ભેદાઈ જાય છે, અજ્ઞાન અંધકારના નાશ થાય છે, રાગ-દ્વેષ અને પુષ્ય-પાપભાવ મારા નથી, હું તેના કર્તા નથી, તે મારું સ્વરૂપ નથી, મારું સ્વરૂપ તા ચિદાનંદ આનંદઘન છે તે સ્વભાવના હું કર્તા છું પરંતુ પરભાવાના હું કર્તા નથી એમ જ્ઞાનસ્વરૂપ થઇને કર્તુ ત્વ રહિત થયા થકા નિમંળ અને નિર્દોષપણ તે કાળે શાભી રહ્યો છે. તે કાળે એટલે પહેલાં અજ્ઞાની હતા તે અજ્ઞાન ટાળીને હવે જ્ઞાની થયા એટલે જ્ઞાનની અંતરકિયા અપૂર્વ થઈ, તે જ્ઞાનપ્રકાશના ભારથી જ્ઞાનમાં સમાઈ જાય છે, એટલે તે કાળે શાભી રહ્યો છે. આ કેવળજ્ઞાનીની વાત નથી, આ તા સમ્યબ્દ છ જવની વાત છે. વાહ! ભારે અદ્ભુત વાત કરી છે, જે જગીને જાએ તેને જણાય તેવું છે.

૧૯૯૯, આસા વદ ૪ રવિ.

શરીર, વાણી અને મન વગેરેની જે ક્ષણે ક્ષણે અવસ્થા થાય છે તેના કર્તા આત્મા નથી, જીદા ક્વ્યની અવસ્થા જુદા ક્વ્યમાં અને આત્માની અવસ્થા આત્મામાં થાય છે.

જે સર્વ અવસ્થાઓમાં વ્યાપે તે તો વ્યાપક છે અને કાઇ એક અવસ્થાવિશય તે વ્યાપકનું વ્યાપ્ય છે. આમ હોવાથી દ્રવ્ય તો વ્યાપક છે ને પર્યાય વ્યાપ્ય છે કારણે કે દ્રવ્ય તો બધી અવસ્થાઓમાં વ્યાપક જ છે અને પર્યાય તો કાઇ એક અવસ્થાવિશય છે માટે તે વ્યાપ્ય છે. દ્રવ્ય-પર્યાય અભેદરૂપ જ છે, કાંઇ ભિન્ન ભિન્ન નથી મા? જે દ્રવ્યના આતમા, સ્વરૂપ અથવા સત્ત્વ છે. સ. પ્ર. ૧૦

1 80

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

આમ હાવાથી દ્રવ્ય પર્યાયમાં વ્યાપે છે અને પર્યાય દ્રવ્યવઉ વ્યપાઈ જાય છે. આવું વ્યાપ્યવ્યાપકપર્ણ તત્સ્વરૂપમાં જ હાય છે.

પુદ્દગલદ્રવ્ય વ્યાપક છે અને વર્ણ –ગંધ–રસ–સ્પર્શની પર્યાય તે વ્યાપ્ય છે. તે દ્રવ્ય અને પર્યાય અન્ને અભેદ છે, જે દ્રવ્યતું સ્વરૂપ અને સત્ત્વ છે તે જ પર્યાયતું સ્વરૂપ અને સત્ત્વ છે.

આતમા વ્યાપક છે અને જ્ઞાનાદિ ગુણની પર્યાય તેનું વ્યાપ્ય છે. જે આત્માનું સ્વરૂપ અને સત્ત્વ છે તે જ પર્યાયનું સ્વરૂપ અને સત્ત્વ છે, દ્વ્ય ને પર્યાય અભેદ છે. એ રીતે વ્યાપ્યવ્યાપકપણું તત્સ્વરૂપમાં હોય પણ અતત્સ્વરૂપમાં ન હોય એટલે કે જેનાં સત્ત્વ-સત્તા ભિન્ન ભિન્ન છે એવા પદાર્થામાં વ્યાપ્યવ્યાપકપણું ન જ હોય. જેમકે શરીરાદિ પુદ્દગલદ્રવ્ય વ્યાપક અને આત્માની જ્ઞાનપર્યાય વ્યાપ્ય એવી રીતે વ્યાપ્યવ્યાપકપણું ન જ હોય; કારણ કે અન્તેનાં સ્વરૂપ અને સત્ત્વ ભિન્ન ભિન્ન છે. વળી આત્મા વ્યાપક અને પુદ્દગલદ્રવ્યની-શરીરાદિની અને રાગ-દ્રેષની પર્યાય વ્યાપ્ય એમ અને જ નહિ, કારણ કે અન્તેનાં સ્વરૂપ અને સત્તા ભિન્ન ભિન્ન છે.

દરેક વસ્તુમાં, આત્મામાં અને બીજા પદાર્થીમાં ઉત્પાદ વ્યય થયા કરે છે; નવી અવસ્થાના ઉત્પાદ ને જીની અવસ્થાના વ્યય અને વસ્તુ ધ્રુવપણ કાયમ ઠકી રહે છે, એવી રીતે દરેક વસ્તુમાં ઉત્પાદ-વ્યય ને ધ્રુવ થયાં જ કરે છે. તે વસ્તુ પાતે સ્વતંત્રપણ પરિણમીને થયા કરે છે, તેના કાઈ બીજો પદાર્થ કર્તા નથી.

મકાનના કરનાર પુરુષ નથી, ખીચડીના રાંધનાર ભાઈ નથી, ચાખા-ખીચડીના જે પાક આવ્યા તે ચાખા-ખીચડીમાંથી આવ્યા છે, તપેલીમાંથી કે ભાઈમાંથી તે પાક આવ્યા નથી, ખીચડી થવાની હાય ત્યારે ભાઈનું નિમિત્ત હાજર હાય છે, નિમિત્ત હાજર હાય એટલે વ્યવહારે એમ કહેવાય કે આ ભાઈ એ આ ખીચડી રાંધી, નિમિત્ત છે એટલે વ્યવહારે કહેવાય. જ્ઞાનીને પણ ગૃહસ્થાશ્રમમાં છે ત્યાંસુધી અસ્થિરતા છે તેથી મકાન કરાવવાના વિકલ્પ આવે, ખીચડી રાંધવાના વિકલ્પ આવે વગેરે, આમ કરું, તેમ કરું તેવા વિકલ્પ અસ્થિરતાને કારણે આવે છે તેથી જ્ઞાનીને પણ નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખધને કારણે મકાન વગેરેનાં કર્તા ઉપચારથી કહેવાય. અસદ્દભૂત વ્યવહારનયે જ્ઞાનીને પણ મકાન, ખીચડી અને અસ્થિરતાના કર્તા કહેવાય. કારણ કે અસ્થિરતા તરફ વીર્ય જોડાય છે. અસ્થિરતા થાય છે, થઈ જાય છે તેથી પર્યાયદીષ્ટથી કર્તા કહેવાય પરંત્ર વાસ્તવિક રીતે દ્વાદીષ્ટથી કર્તા છે જ નહિ. જ્ઞાનીને અસ્થિરતાના વિકલ્પો જે આવે છે તેના તે સ્વામી થતા નથી, તેને પોતાના સ્વભાવ માનતા નથી, તેમાં તેને કર્તા બુદ્ધિ

ગાથા-૭૫ ]

નથી, તેને પાતાથી ભિન્ન માને છે તેથી જ્ઞાતા રહે છે પણ કર્તા થતા નથી તા પછી પરદ્રવ્યના કર્તા તા હાય જ કયાંથી? જ્ઞાની તા જ્ઞાનના જ કર્તા છે, પરદ્રવ્ય અને પરદ્રવ્યના નિમિત્ત થતા વિકારાથી જ્ઞાની પાતાને ભિન્ન માને છે, તેથી તેને કર્તાણદ્રિ નથી પણ વીર્યની મ'દતાથી અસ્થિરતા થઈ જાય છે તેથી માત્ર ઉપચારથી કર્તા કહ્યો છે.

જ્યારે મકાન, ખીચડી વગેરે થવાની યાગ્યતા પુદ્દગલદ્રવ્યમાં હોય છે ત્યારે સામા જીવના વિકલ્પ વગેરે અનુકૂળ નિમિત્ત હાજર હોય છે, તે બધાં નિમિત્તોને ખીચડી અને મકાન થવાની યાગ્યતાવાળાં પુદ્દગલા લાવી દેતાં નથી. પરંતુ અનુકૂળ નિમિત્તો સૌ પાત-પાતાનાં સ્વતંત્ર કારણે હાજર હોય છે.

ખાઈએ ખીચડી સારી કરી તેમ નિમિત્તથી કહેવાય, ખીચડી થતી વખતે જે નિમિત્ત હોય તેના ઉપર આરોપ કરીને કહેવાય કે આ ખીચડી આણે સારી કરી છે, આ કામ આણે સારું કર્યું છે. સ્ત્રી જે ખીચડી પકવી દ્દેતી હોય તો કાંકરામાંથી ખીચડી બનાવી દે, ત્રણ કાળ ત્રણ લાકમાં પરદ્રવ્યની અવસ્થાને કાઈ કરી શકતું જ નથી. જ્ઞાની ગૃહસ્થાશ્રમમાં હોય ત્યાંસુધી તેને ખીચડી વગેરે કરવાના વિકલ્પ આવે પણ તેના તે કર્તા નથી, સમકિતી ધર્માત્મા ગૃહસ્થાશ્રમમાં હોય પણ મારાથી સારાં કામ થયાં, મકાન મેં સારાં કર્યાં, રસાઈ મેં સારી કરી, સેવા મેં સારી કરી વગેરે કાર્યોના કર્તા થતા નથી, વસ્તુમાં જે પર્યાય થવાની તાકાત છે તે વસ્તુમાંથી ક્રમે ક્રમે ખદલતાં બદલતાં થાય છે.

ગૂના-પત્થરમાંથી મકાનની અવસ્થા ધવાની હોય ત્યારે કહિયા, મજાર વગેરે માણસાની હાજરી હોય છે. જે વસ્તુમાંથી જે અવસ્થા ધવાની હોય ત્યારે તેને અનુકૂળ નિમિત્ત હાજર હોય છે, જે વસ્તુમાંથી જે અવસ્થા આવે તે અવસ્થાના કર્તા તે વસ્તુ છે.

ભજિયાં તળાતાં હોય, અને તેલનું કડાયું પડયું પગ ઉપર, પગ દાઝયા, પગમાં થઈ બળતરા; જ્યારે જેમ થવાનું હોય તે થાય જ છે તેને કાઈ રાકવા સમર્થ નથી, જડની જે અવસ્થા થવાની હાય તેમાં કાઈના ભાર નથી કે તેને અઠકાવે, અજ્ઞાની એમ માને છે કે મેં ધ્યાન ન રાખ્યું તેથી શરીર દાઝયું, અને જ્ઞાની સમજે છે કે તે વસ્તુની અવસ્થા તેમ થવાની હતી મા? થઈ, તેમાં બીજા કાઈના ભાર નથી કે તેને અઠકાવી શકે. જ્ઞાનીનું જ્ઞાન સાચું છે તેથી તેને સમાધાન અને શાંતિ રહે છે, અજ્ઞાની શરીરની બળતરા તરફ એકાથ થાય છે, તેથી તેને આકળતાનું દુ:ખ થાય છે, જ્ઞાનીને અસ્થિરતાને કારણે અલપ રાગ-દેષ થાય પણ અજ્ઞાની જેવી તેને આકળતા થતી નથી.

પ્રશ્ન :-- જ્ઞાનીને અલ્પ રાગ-દ્રેષ કેમ કહેા છા ?

198

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ઉત્તર :—જ્ઞાનીને અનંતાનુભ'ધી કષાય ઢળતા અનંતા રાગ-દ્વેષ ઢળી ગયા છે તેથી અલ્પ રાગ-દ્વેષ થાય છે; અલ્પ રાગ-દ્વેષ થાય છે તેમાં પણ તે એમ માને છે કે મારા પુરુષાથ ની નખળાઈને લઈને અલ્પ રાગ-દ્વેષ થાય છે, દાઝયાને લઈને કે શરીરની ખળતરાને લઈને રાગ-દ્વેષ થાય છે તેમ નથી.

ચાની કીટલી લઈને છાકરી આવી ને હાથમાંથી કીટલી પડી તે વખતે જડની જે અવસ્થા થવાની હતી તે થઇ છે. કીટલી ફૂટવાની ન હોય, સરખી રહેવાની હોય તાપણ તે જડની અવસ્થા છે તેની ફૂટવાની કે સરખી રહેવાની અવસ્થા આત્માએ કરી નથી, તે અવસ્થાના કર્તા જડ છે પરંતુ અજ્ઞાની તેની અવસ્થાના કર્તા થાય છે. અજ્ઞાનીને પરમાં અહંકાર અને મમકારબુદ્ધિ રહે છે. અહંકાર એટલે પરને હું કરી શકું છું અને મમકાર એટલે પરવસ્તુ મારી છે.

નામકર્મની પ્રકૃતિને લઇ ને શરીરની ચાલવાની ગિત સરખી હોય તા અજ્ઞાની એમ માને કે અમને કેવું ચાલતાં આવઉ છે? અમે કેવી મલપતી ચાલે—હાથીની ચાલે ચાલીએ છીએ, અને બીજા કેટલાક તો ગધેડાની જેમ ચાલે છે, એ તા ભાઈ! ચાલતાં આવડવું જોઈએ. જ્ઞાની તેને કહે છે કે અરે ભાઈ! મફતના અભિમાન શું કરી રહ્યો છે? તે પર વસ્તુની અવસ્થા થવાની હોય તેમ થાય, તેમાં તું કાંઈ પણ કરી શકવા સમર્થ નથી. જો ચાલવાનું કાર્ય તારા હાથમાં હોય તા પગના તળિયામાં કાચ વાગ્યા હોય ને માંડ માંડ લંગડું ચાલી શકાતું હોય તે વખતે તું જો તેના કર્તા હો તા મલપતી ચાલે ચાલી દે, ત્યારે તે કહેશે ને ના, તે વખતે કેમ ચાલી શકાય? તા જ્ઞાની તેને કહે છે કે જે થવાનું હતું તે થયું તેમાં તે નવું શું કર્યું? આ મારું અને આ તારું એવા ખાદા અભિમાનને છાડ, અને વસ્તુસ્વભાવ જેમ છે તેમ સમજ.

અજ્ઞાનપણ જે અહંકાર મમકાર થાય છે તે સમ્યગ્જ્ઞાન થતાં છૂટે છે, સમ્યગ્જ્ઞાન થયા પછી પણ અલ્પ રાગ-દ્રેષ થાય તે પરના કારણે થતા નથી પણ પાતાના પુરુષાથે ની મંદતાના કારણે થાય છે; તે પુરુષાર્થની નખળાઈને પાતાનું સ્વરૂપ માનતા નથી, અલ્પ રાગ-દ્રેષ થાય તેને પણ જ્ઞાની જ્ઞાતાપણે જાણે છે. જાણનાર જાણે, તે જાણવાની અવસ્થા સિવાય તેનું કાંઈ કર્તવ્ય નથી, જાણવાની ઉગ્રતા થતાં અલ્પ રાગ-દ્રેષ પણ ઢળી જાય છે, આમ જાણનાર જીવ ધર્મી થાય છે; ધર્મ તે ચાવીશ કલાક હોય કે કલાક-એ કલાક હોય? ધર્મીના ધર્મ ચાવીશ કલાક હોય છે. ધર્માત્મા જીવ-સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ પરથી પાતાને લાભ માનતા નથી પરંતુ તે જગતના જ્ઞાતાદ્રષ્ટા-સાક્ષી થાય છે, કર્તા થતા નથી. આ વાત ચોદમા ગુણસ્થાનવાળાની નથી પણ ચાથા ગુણસ્થાનવાળા અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિની છે. કોઈ એમ કહે કે જ્ઞાનીથી ભલે પરનાં કાર્ય ન થાય પણ અમારાથી

ગાથા -૭૬ ] [ ૭૭

તા પરનાં કાર્યા થાયને ? કાેંકથી પરનાં કાર્યા થતાં જ નથી, માત્ર ઊંધું માને છે. ૭૫.

હવે શિષ્ય પૂછે છે કે પુદ્દગલકર્મને જાણતા એવા જીવને પુદ્દગલ સાથે કર્તાકર્મ-ભાવ (કર્તાકર્મપણ') છે કે નથી?

શિષ્ય પૂછે છે કે પુદ્દગલકર્મ સાથે જીવને વ્યાપ્ય-વ્યાપક સંબંધ નથી તેથી કર્તાકર્મપણું નથી; પણ જ્ઞેયજ્ઞાયક સંબંધ છે તેથી કર્તાકર્મસંબંધ છે કે નથી? તેના ઉત્તર ગાથામાં કહે છે:—

# णिव परिणमिद ण गिह्नदि उप्पज्जिद ण परद्व्वपज्जाए। णाणी जाणेतो वि हु पुग्गलकम्मं अणेयविहं॥ ७६॥

અર્થ :—જ્ઞાની અનેક પ્રકારના પુદ્દગલકર્મને જાણતા હાવા છતાં નિશ્ચયથી પરદ્રવ્યના પર્યાયમાં પરિણમતા નથી, તેને શ્રહણ કરતા નથી અને તે–રૂપે ઊપજતા નથી.

વાત મારી છે, ઝીણી છે, ઊંચી છે. આચાર્ય દેવ કહે છે કે ધર્મી જવ-ચાથા ગુણસ્થાનવાળા જવ-ધર્મી એટલે પૂર્ણ દશાને પ્રગઢ કરનારા જવ એમ માને છે કે પરવસ્તુને બદલાવવાની તાકાત મારામાં નથી, પરવસ્તુને હું પકડતા નથી અને તે-પણ હું ઉપજતા નથી, તે બધું જડતું કાર્ય છે, તેને જડ કરે છે.

પ્રાપ્ય, વિકાર્ય અને નિર્વત્ય એવું, વ્યાપ્યલક્ષણવાળું (વ્યાપ્ય જેનું લક્ષણ છે એવું) પુદ્દગલના પરિણામસ્વરૂપ જે કર્મ (કર્તાનું કાર્ય), તેનામાં પુદ્દગલદ્રવ્ય પાતે અ'તર્વ્યાપક થઈને, આદિ-મધ્ય-અ'તમાં વ્યાપીને, તેને શ્રહતું, તે-રૂપે પરિણમતું અને તે-રૂપે ઉપજતું થકું તે પુદ્દગલપરિણામને કરે છે.

જુઓ, આમાં શું કહે છે, આ ત્રણે અવસ્થા છે-કર્મ છે-કાર્ય છે; જેમ એક ગામ હોય તે ગામને માણસ પહોંચી વળે છે તે પ્રાપ્ય, એક અવસ્થાથી બીજી અવસ્થા થવામાં જે બદલવાપણું આવ્યું તે વિકાર્ય, અને નવી અવસ્થાનું જે નીપજવું થાય તે નિર્વત્ય.

જડ જડની અવસ્થાને પહેાંચી વળે છે, જડ જડની અવસ્થાને બદ્ધતાવે છે, જડ જડની અવસ્થાને નીપજાવે છે.

> વિધવિધ પુદ્દગલકમેને જ્ઞાની જરૂર જાણે ભલે, પરદ્રવ્યપર્યાયે ન પ્રણમે, નવ શ્રહે, નવ ઉપજે. ૭૬.

90

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

કર્મ થવાને યાગ્ય પરમાણુ પાતાની અવસ્થાને પહેાંચી વળે છે, પાતે બદ્ધનીને કર્મ થાય છે ને કર્મની અવસ્થાપણું પાતે ઉપજે છે પરંતુ તેમાં આત્મા પહેાંચી વળે છે, આત્મા બદલે છે ને આત્મા ઉપજે છે તેમ નથી.

આ વાત ઝીણી છે, જો વેપારનું ઠાષ્ટું હોય તો ભારે હોંશ આવે, તેમાં વળી સારું કમાણા હોય અને નામું મીં ઢવાતું હોય તો એવી વાતમાં બહુ હર્ષ આવે પણ ભાઈ! આ તો આત્માનું નામું મીં ઢવાય છે તેમાં બરાબર ધ્યાન રાખ તા વસ્તુનું સ્વરૂપ જેમ છે તેમ સમજાય.

હાથ પણ ઊંચા કરવા હાય તો આત્મા કરી શકે નહિ. હાથ ઊંચા કરવામાં શરીર પાતે પહોંચી વળે છે તે પ્રાપ્ય, શરીર પાતે બદલાય છે તે વિકાર્ય અને શરીર પાતે બદલીને નવી અવસ્થા ઉપજાવે છે તે નિર્વિત્યા તેમ દ્રવ્યકર્મ છે તેમાં પુદ્દગલ પાતે પહોંચી વળે છે. પુદ્દગલ પાતે કર્મની અવસ્થાપણ બદલે છે અને પુદ્દગલ પાતે કર્મની અવસ્થાપણ ઉપજે છે. તે કર્મને આત્મા પહોંચી વળતા નથી, આત્મા બદલતા નથી ને આત્મા ઉપજતા નથી; આત્મા તો પાતાના ભાવને પહોંચી વળે છે, પાતાના ભાવપણ બદલાય છે અને પાતાના ભાવપણ ઉપજે છે.

પ્રાપ્ય, વિકાર્ય અને નિર્વત્ય ત્રણે અવસ્થામાં પુદ્દગલદ્રવ્ય વ્યાપીને કર્મની અવસ્થાપણે પરિણમે છે. અહીં ચૈતન્યના વિકારી પરિણામને પણ જડ કહી દીધા છે. અહીં પર્યાયદ્દિની વાત નથી પણ દ્રવ્યદ્દિની વાત છે, બે દ્રવ્યાને તદ્દન જુદાં પાછ્યાં છે.

પુદ્દગલદ્રવ્યની પર્યાયમાં શરૂઆતમાં પણ પરમાણ, મધ્યમાં પણ પરમાણ અને અ'તમાં પણ પરમાણ; તે ત્રણે જડ કમેની અવસ્થા જડ કરે છે, જડની અવસ્થા આત્મા કરે નહિ, પુદ્દગલકર્મની અવસ્થાની આદિ–મધ્ય–અ'તમાં પુદ્દગલ જ વ્યાપે છે પણ તેના આદિ–મધ્ય-અ'તમાં આત્મા વ્યાપતા નથી.

માટી ઘડાને પહોંચી વળે છે, માટી ઘડાપણ બદલે છે અને માટી ઘડાપણ ઉપજે છે. માટીના ઢંડા સ્વભાવને કુંભાર પહોંચી વળતા નથી, કુંભાર ઢંડા સ્વભાવને બદલાવતા નથી ને કુંભાર ઢંડા સ્વભાવને ઉપજાવતા નથી; માટી પાતે ઘડામાં પૈસી ગઈ છે, તે માટી ઘડામાં પૈસીને ઘડાને પહોંચી વળે છે, તે માટી ઘડામાં પૈસીને ઘડાને બદલાવે છે, તે માટી ઘડામાં પૈસીને ઘડાને ઉપજાવે છે; ઘડાની શરૂઆતમાં પણ માટી, ઘડાના મધ્યમાં પણ માટી ને ઘડાના અંતમાં પણ માટી; તે માટી ઘડાને થહે છે, ઘડારૂપે બદલે છે ને ઘડારૂપે ઉપજે છે.

જેમ કું ભાર ઘડાને જાણે છે પણ ઘડામાં પેસતા નથી, તેમ ધર્મી જવ પુદ્દગલ-

ગાથા–૭૬ ] િ ૭૬

પરિણામને જાણે છે તાપણ ખાદ્યસ્થિત એવા પરદ્રવ્યના પરિણામમાં અંતર્વ્યાપક થઇને તેને શ્રહતા નથી, તે-રૂપે પરિણમતા નથી અને તે-રૂપે ઉપજતા નથી.

ધર્મા જિવ જડની અવસ્થામાં એટલે કે કર્મમાં, મનમાં, વાણીમાં, શરીરમાં અ'દર પેસતા નથી, તેને થહતા નથી, તે–રૂપે બદલતા નથી અને તે–રૂપે ઉપજતા નથી. શરીર-વાણી-મનની અવસ્થાની શરૂઆતમાં પણ જડ, મધ્યમાં પણ જડ અને અંતમાં પણ જડ; જ્ઞાની શરીર-મન-વાણીની અવસ્થાની શરૂઆતમાં, મધ્યમાં કે અંતમાં વ્યાપીને તેને થહતા નથી, તે–રૂપે બદલતા નથી અને તે–રૂપે ઉપજતા નથી. જ્ઞાની જે અવસ્થા થાય તેને જાણ છે તોપણ પ્રાપ્ય, વિકાર્ય અને નિવેત્ય એવું જે વ્યાપ્ય લક્ષણવાળું પરદ્રવ્ય પરિણામસ્વરૂપકર્મ, તેને નહિ કરતા એવા તે જ્ઞાનીને પુદ્રગલ સાથે કર્તાકર્મભાવ નથી.

મિચ્યાદષ્ટિ-મૃઢજીવ માને છે કે મેં જડનાં કામ આમ કર્યાં, કેટલાં સરસ કામ કર્યાં, એમ માનનારે પાતાનું વીર્ય ઊંધું નાંખ્યું છે. ઊંધું માનવામાં પણ અનંતું વીર્ય અને સવળું માનવામાં પણ અનંતું વીર્ય, જીવ ઊંધા પછ્યો પણ ભડ છે અને સવળા પછ્યો પણ ભડ છે, પણ ભાઈ! અનંતકાળ થયા ઊંધી માન્યતામાં અનંત જન્મ-મરણ કર્યાં, હવે જો આત્માનું હિત કરવું હાય તા સાચી સમજણ કર.

એરાપ્લેન ઉપરથી નીચે પડ છે તે જડની અવસ્થા છે. તે એરાપ્લેન ઉપરથી નીચે પડવાનું હોય ત્યારે કાેઈના ભાર નથી કે તેને રાેકી શકે. જડની અવસ્થા જડ પાતે પરિણમીને થાય છે, દરેક દ્રવ્યનું પરિણમન સ્વતંત્ર-જીદું છે, કાેઈ દ્રવ્ય કાેઈ દ્રવ્યના પરિણમનને અઠકાવી શકતું નથી.

કાઈ કહે કે સારાં કામ અમારાં કર્યા થાય છે પણ તે માત્ર તેનું અભિમાન છે, સ્ત્રીઓ માતીના ચાકળા ભરે, નાળિયેર ભરે, તોરણ ભરે, વગેરે કામ કરીને માને કે અમે કેવાં સારાં કામ કરીએ છીએ પણ તે માત્ર તેનું અભિમાન જ છે, નાળિયેર અને તારણ વગેરે સારું થવાનું હોય ત્યારે તે કાર્યો આવઉ એવા જવનું અનુકૂળ નિમિત્ત હોય, પરંતુ મકાનના કામમાં કુશળ હોય અને આવા કામમાં કુશળ ન હોય એવા જવનું નિમિત્ત તે વખતે અનુકૂળરૂપે હાજર ન હોય. જે કાર્ય જેવાં થવાનાં હોય તેવાં તેને અનુકૂળ નિમિત્તો મળી રહે છે પણ જો તે ચાકળાનું અને નાળિયેરનું કામ અગડવાનું હોય તે તે ભાઈના ભાર નથી કે તેને સુધારી દે, તેમાં તેનું ડહાપણ જરા પણ કામ ન આવે. ત્રણ કાળ ત્રણ લોકમાં કોઈ દ્વય કોઈ દ્વયનું કાંઈ પણ કરી શકે નહિ, તે કાર્ય જો સરખું થવાનું હોય તો તે વખતે અનુકૂળ નિમિત્તો હાજર હોય છે, તો પછી

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

જે કાર્ય થવાનું જ હતું એમાં બાઈએ શું કર્યું ! માત્ર અભિમાન કર્યું. તે દ્રેલ્યમાં જયારે તે-રૂપે અવસ્થા પરિણમવાની હોય એટલે કે ક્ષેત્રાંતર થવાનું હોય, રૂપાંતર થવાનું હોય ત્યારે તેને અનુકૂળ નિમિત્તની હાજરી હોય જ, તે પરદ્રવ્યનું કાર્ય કોઈ કરી શકે નહિ પણ જયારે તે પરદ્રવ્યની અવસ્થા થવાની હોય ત્યારે તેને અનુકૂળ નિમિત્તની હાજરી હોય એટલા માત્ર નિમિત્તનૈમિત્તિકસં અંધ છે, પણ કર્તાકર્મ સં અંધ તા છે જ નહિ. રજકણની અવસ્થાના જે કમ છે તે કમ પ્રમાણ દ્રવ્યમાંથી પર્યાય પરિણમ્યા જ કરે છે, પ્રવહ્યા જ કરે છે, તે વખતે જે નિમિત્ત હાજર હોય તે એમ માને કે આ કાર્ય મેં કર્યું તે તેનું અજ્ઞાન છે.

ગ્રાની જીવ દ્વ્યકર્મ, ભાવકર્મ અને નાકર્મને જાણે છે, તાપણ કર્તા થતા નથી. ગ્રાની જીવને પરદ્રવ્ય સાથે ગ્રેયગ્રાયક સંખંધ છે તાપણ કર્તાકર્મ સંખંધ નથી. પુદ્દગલદ્વાની પ્રાપ્ય, વિકાર્ય, નિર્વ ત્યેર્ય અવસ્થામાં પુદ્દગલ વ્યાપે છે, તેના આદિ-મધ્ય—અંતમાં પુદ્દગલ વ્યાપે છે; ગ્રાની તેને જાણે છે તા પણ તેમાં વ્યાપતા નથી માટે તેને પુદ્દગલદ્વય સાથે કર્તાકર્મ ભાવ નથી. ધર્મી જીવ જડ પદાર્થની કાઈ પણ અવસ્થાને કરતા નથી, અદલાવતા નથી ઉપજાવતા નથી, માટે તેને કર્તાકર્મભાવ નથી.

પરમાણુના એવા સ્વભાવ છે કે એક સમયમાં નીચે સાતમી નરકની પાતાળથી મુક્તિશિલા સુધી તે ચાલ્યા જાય છે, તેવી તાકાત એક પરમાણુમાં છે, આવી શક્તિ પુદ્દગલદ્રવ્યમાં છે તા પણ અજ્ઞાનીને એવા ભ્રમ થઈ ગયા છે કે હું તેને બદલાવું છું, તે માત્ર તેનું અજ્ઞાન છે. એક આત્મા પણ બીજા આત્માની અવસ્થાને કરી શકે નહિ, બદલાવી શકે નહિ, ઉપજાવી શકે નહિ. દરેક દ્રવ્યા પાત-પાતામાં સ્વતંત્ર પરિણમી રહ્યા છે.

પરવસ્તુ ખદલાય તેને જ્ઞાન જાણે છે પણ કર્તા થતા નથી. આ સિદ્ધાંતમાં તો માટા અજ્ઞાની પણ મૂંઝાઇ ગયા છે કે આ શું કહે છે? શરીરનું ન કરી શકાય, ફલાણાનું ન કરી શકાય, વગેરેનું ન કરી શકાય, આ શરીર તો પ્રયાગસા પુદ્દગલ છે. માટે તેને ચૈતન્ય ખદલાવી શકે છે, આવું માનનારની ઘણી જાડી પ્યુદ્ધિ, ઘણી સ્થૂળ પ્યુદ્ધિ છે. જે ન સમજે તેને સમજાવવા જગતમાં કાણ સમર્થ છે? તીર્થ કરદ્દેવ પણ નિમિત્તમાત્ર છે. પાતે જાગીને સમજે ત્યારે સમજી શકે છે. તે પ્રયાગસા અને વિસ્તાનો એવા અર્થ છે કે એકલા પુદ્દગલપરમાણ હોય તેને વિસ્તાસા કહેવાય અને ચૈતન્યનું નિમિત્ત જે પુદ્દગલમાં હોય તેને પ્રયાગસા પુદ્દગલ કહેવાય છે તેથી કાંઇ એમ નથી કે જવ તે પુદ્દગલનો કર્તા છે. એક કવ્ય બીજા કવ્યને કાંઇ કરી શકે નહિ, તે સિદ્ધાંત અખંડ રાખીને બધી વાત સમજવી.

ગાથા–૭૬ ]

શરીરમાં ડાબાં-જમણાં શૂળ આવે, તાવ આવે, ઊલટી થાય વગેરે અનેક જાતના રાગ આવે તેના આત્મા જાણનાર છે, પણ કર્તા નથી. જો કર્તા થતા હાય તો શૂળને બદલાવી દે, તાવને મટાડી દે, ઊલટીને બેસાડી દે, પણ તેમ તા થતું નથી. જયારે તે રાગને મટલું હાય ત્યારે મટે છે, આત્મા તેના જાણનાર છે પણ કર્તા નથી.

નિર્વ એટલે નિયજાવવું. જેમકે સ્તરના તાણાવાણાથી વસ્ત્રનું નિયજાવવું, તે તાણાવાણામાં તાકાત હતી તેનાથી તે વસ્ત્ર નિયજયું છે પરંતુ તાણાવાણાથી વસ્ત્ર અન્યું તે-જીવથી નીયજયું નથી. જો તે જીવે વસ્ત્ર નિયજાવ્યું હોય તો તાણાવાણા સ્તરના ન હોય અને તેના હાથમાંથી વસ્ત્ર નિયજાવી દીયે, અથવા પત્થરનું વસ્ત્ર નીયજાવી દે? એમ તા કાંઇ કરી શકતા નથી. મફતનું ખાંઠું અભિમાન કરી અજ્ઞાનને પાષે છે.

રાટલા ખળી જવાના હાય ત્યારે ખાઈના હાથ વીંછી કરડે, કાં તા હાથ દાઝી જાય. વસ્તુ, વસ્તુની અવસ્થાપણે થાય તેમાં જે જીવા એમ માને છે કે અમારા ડહાપણથી થયું તેને વીતરાગદ્દેવ કહે છે કે આ અમારા ભક્ત નથી, આ અમારા દાસ નથી પરંતુ તે જડના ભક્ત અને જડના દાસ છે.

આતમાં તો અમૂર્તિક છે. તે જો ભૂલ કરે તે પણ પાતાની અવસ્થામાં ભૂલ કરે પણ પર-જડમાં ભૂલ કરે કે ગુણ કરે તે કેમ બની શકે? આત્માના સ્વભાવ તો જ્ઞાન છે, તેની અવસ્થા પણ જ્ઞાનરૂપ જ છે, તે પુદ્દગલની અવસ્થાના કર્તા કેમ હાઈ શકે? આત્મા ભૂલ કે ગુણ આત્મામાં કરે પણ પરવસ્તુમાં ભૂલ-ગુણ કરી શકે જ નહિ. જડની અવસ્થાનું ગમે તે રીતે પરિણમવું તે પુદ્દગલનું સ્વતંત્ર પરિણમન છે. આવું ભેદજ્ઞાન કરીને વસ્તુસ્વભાવને જે યથાર્થ જાણે, શ્રદ્ધે અને તે અનુસાર સ્થિર થાય તે જ વીતરાગના ભક્ત છે-દાસ છે.

૧૯૯૯, આસા વદ ૫ સામ.

કર્તાકર્મ અધિકાર ચાલે છે. પ્રાપ્ય, વિકાર્ય, નિર્વત્ય સ્વરૂપ પુદ્દગલકર્મને પુદ્દગલ કરે છે, આત્મા કરતો નથી. જે કાઈ પર્યાય પ્રથમ ન હાય પણ નવીન જ ઉત્પન્ન કરવામાં આવે તે કર્તાનું નિર્વત્ય કર્મ છે-જેમકે અનાદિથી આત્મામાં સમ્યગ્દર્શનની પર્યાય પ્રગઢ નહોતી તે કર્તાએ પુરુષાર્થ વડે પ્રગઢ કરી તે આત્માનું નિર્વત્ય કર્મ છે. એક અવસ્થાથી બીજી અવસ્થાનું જે બદલવું તે કર્તાનું વિકાર્ય કર્મ છે અને પદાર્થ જે છે તેને પહોંચી વળે તે કર્તાનું પ્રાપ્ય કર્મ છે.

સ. પ્ર. ૧૧

62

सभयसार प्रवयन लाग-४

હવે શિષ્ય પૂછે છે કે પાતાના પરિણામને જાણતા એવા જીવને પુદ્દગલ સાથે કર્તાકર્મભાવ છે કે નથી?

આગલી ગાથામાં પુદ્દગલકર્મને જાણતા એવા જીવને પુદ્દગલ સાથે કર્તાકર્મભાવ છે કે નથી, તેમ પૂછયું હતું; અને અહીં એમ પૂછયું કે નિજ પરિણામને જાણતા જીવ યુદ્દગલકર્મને કરે કે નહિ?

શિષ્ય કહે છે કે પ્રભુ! આત્માના સ્વભાવને જાણે કે હું જ્ઞાનસ્વરૂપ છું, પવિત્રસ્વરૂપ છું, અનંત ગુણપર્યાયના પિંડ છું એમ પાતાના સ્વભાવને અને પાતાના જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર વગેરે ગુણાના પર્યાયાને જાણતા થકા પરનું જ્ઞાન સાથે આવી જાય છે, તો પછી જેમ પરનું જ્ઞાન સાથે આવી જાય છે તેમ પરની પર્યાય પણ આત્મામાં આવી જાય કે નહિ? તે પરની પર્યાય–જડની પર્યાય આત્માનું કર્મ થઇ શકે કે નહિ? તેના ઉત્તર કહે છે.

### णिव परिणमिद ण गिह्नदि उप्पज्जिद ण परद्व्वपज्जाए। णाणी जाणंतो वि हु सगपरिणामं अणेयविहं॥७७॥

અર્થ:- જ્ઞાની અનેક પ્રકારના પાતાના પરિણામને જાણતા હાવા છતાં નિશ્ચયથી પરદ્રવ્યના પર્યાયમાં પરિણમતા નથી, તેને શ્રહણ કરતા નથી અને તે-રૂપે ઉપજતા નથી.

જ્ઞાની એડલે ભગવાનના ભક્ત, ભગવાનના દાસ તે પાતાના આત્માના અનેક તરેહના પરિણામને જાણતા થકા પુદ્દગલકર્મની અવસ્થાને શ્રહતા નથી, તે–રૂપે પરિણામતા નથી, અને તે–રૂપે ઉપજતા નથી. ધર્મા'–જ્ઞાની તા સ્વ અને પર બન્નેને જાણ્યા જ કરે છે એડલે તે પાતાની જાણવાની અવસ્થાને કર્યા કરે છે પણ જડકર્મની અવસ્થાને કરતા નથી, સમકિતી પાતાના દ્વ્યનું અને પર દ્વ્યનું સ્વરૂપ બરાબર જાણે છે, બન્ને દ્વ્યની સ્વતંત્રતા પણ બરાબર જાણે છે, બન્ને દ્વ્યની ભિન્નતા બરાબર જાણે છે, પાતાના દ્વ્યમાં પર પેસી શકે નહિ અને પરમાં પાતે પેસી શકે નહિ, પાતામાં પાતે છે અને પરમાં પર છે એવું સ્પષ્ટ જ્ઞાન હોવાથી પર દ્વ્ય મારું કર્મ છે અને હું એના કર્તા છું. એવા ભાવ જ્ઞાનીને થતા જ નથી.

જડની અવસ્થાના કર્તા હું અને મારી અવસ્થાના કર્તા જડ, તે મારું કર્મ

વિધવિધ નિજ પરિણામને જ્ઞાની જરૂર જાણે ભલે, પરદ્રવ્યપર્યાયે ન પ્રણમે, નવ શ્રહે, નવ ઉપજે. ૭૭. ગાથા-૭૭ ]

અને હું એતું કર્મ, એમ માનનાર ભગવાનના ભક્ત હોઈ શકે નહિ; આવું ઊંધું માને અને કહે કે અમે ભગવાનના ભક્ત છીએ, ભગવાનના દાસ છીએ તે તદ્દન જૂઠામાલા છે; વીતરાગના સ્વરૂપને જાણે નહિ તે વીતરાગના દાસ કૈવા? વીતરાગનું સ્વરૂપ અને આત્માનું સ્વરૂપ બન્ને એક જ છે માટે જેણે વીતરાગનું સ્વરૂપ જાણ્યું તેણે આત્માનું સ્વરૂપ જાણ્યું જ હાય અને જેણે આત્માનું સ્વરૂપ જાણ્યું તેણે વીતરાગનું સ્વરૂપ જાણ્યું જ હાય માટે જેણે આત્માનું સ્વરૂપ જાણ્યું નથી અને કહે કે અમે વીતરાગનું સ્વરૂપ જાણ્યું જ હાય માટે જેણે આત્માનું સ્વરૂપ જાણ્યું નથી અને કહે કે અમે વીતરાગનું સ્વરૂપ જાણ્યું છે, અમે વીતરાગના ભક્ત છીએ તે તદ્દન જૂઠાયાલા છે. તે વીતરાગદેવના ભક્ત નથી પણ જડના ભક્ત છે, જડના દાસ છે.

અજ્ઞાની જીવા જડ શરીરમાં મમતા કરી બેઠા છે કે શરીર મારું છે અને હું એના છું એમ શરીરમાં એકત્વબુદ્ધિ કરીને બેઠા છે તેથી શરીરમાં શાતાશીળીયાપ પાષ્ટું પાષી રહ્યા છે. શરીર તો રાટલા ને દાળ ભાતમાંથી બન્યું છે, રાટલા જ્યાં સુધી ગરવામાં પડયા હતા ત્યાં સુધી શરીરની માફક મારાપણાની મમતા નહોતો કરતો પણ જ્યાં તે રાટલા શરીરની અવસ્થાપણ થયા—રાટલામાંથી આ શરીરનું હીંગલું બન્યું એટલે મમતા કરી બેઠો, ધૂળના દેફાના રજકણ દૂર હતા ત્યાં સુધી કાંઈ નહોતું પણ તે રજકણા નજીક આવ્યા. લાહીપણ—શરીરપણ થયાં એટલે મમતા કરી બેઠો, શરીર સાથે એકત્વપણ કરી બેઠો. અરે ભાઈ! તે રજકણા દૂર હાય તાપણ તારાથી ભિન્ન પદાર્થ છે અને નજીક હાય તાપણ તારાથી ભિન્ન પદાર્થ છે તેમાં તે મમતા કરી તે તારી પાતાની ભૂલ છે.

કાઈ કહે કે કાઈ માણસ દૂર હાય તા આપણને કાંઈ ન થાય પણ પાડોશી થાય એટલે કાંઈક અસર થાય; પણ ભાઈ! તેં મમતા કરી એટલે અસર થઈ કહેવાય છે. તે માણસ તા તારાથી ભિન્ન છે. તે નજીક હાય કે દૂર હાય તેથી કાંઈ રાગ થતા નથી પણ તું તેમાં મમતા કરીને અટકે છે તેથી મમતા થાય છે; પાડાશીને કાંઈ સુખ-દુ:ખ આવી પડે તા તને કાંઈ થતું નથી માટે નજીક હાય કે દૂર હાય, પણ જીદા પદાર્થ છે તે જીદા જ છે.

શરીર-મન-વાણી, પુષ્ય-પાપના પરિણામ આત્માની નજીક છે તાપણ જ્ઞાની તેના કર્તા થતા નથી પણ માત્ર તેને જાણે જ છે. જીદા પદાર્થ નજીક હોય કે દૂર હોય પણ જે જીદા છે તે જુદા જ છે, જુદા પદાર્થમાં કર્તાકમ ભાવ હોય જ નહિ, માટે જ્ઞાની પરદ્રવ્યતા કર્તા થતા નથી.

દીવાના પ્રકાશ તાે દૂર હાેય તાેપણ પ્રકાશે છે ને નજીક હાેય તાેપણ પ્રકાશે છે; તેન ચૈતન્યદીવા–જ્ઞાનદીવા પરદ્રવ્યા દૂર હાેય તાે પણ તેને જાણે છે અને નજીક હાેય તાે પણ [83

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

તેને જાણે છે. ચૈતન્યદીવા તા પ્રકાશ્યા જ કરે છે, એને નજીક-દૂર સાથે કાંઇ નિસભત જ નથી. અજ્ઞાની જીવ પરદ્રવ્યા નજીક આવ્યાં એટલે મમતા કરી બેઠા કે આ મારાં છે, તેનું કારણ માત્ર અજ્ઞાનતા જ છે. જ્યારે માતાના ઉદ્દરમાંથી જન્મ્યા ત્યારે આ શરીરનું કાંઇ નામ જ નહાતું પછી કૈંખાએ નામ પાડયું પાનાચંદ, તો પણ છ આઠ મહિના સુધી તો તેને ખબર જ નહાતી; પછી બધા કહેવા લાગ્યા કે 'તું પાનાચંદ, તું પાનાચંદ,' એટલે એને થઇ પડયું કે હું પાનાચંદ લાગુ છું; બધા મારી સામે જોઈને પાનાચંદ-પાનાચંદ કરે છે માટે હું જ પાનાચંદ લાગું છું, એમ કરતાં કરતાં એને થઇ ગયું પાકું કે હું પાનાચંદ જ છું; પછી તેને રાતમાં કાઇ સાદ પાડ કે 'એ પાનાચંદ' તો કહેશે 'હં' એવી એકત્વબુદ્ધિ શરીર સાથે, નામ સાથે, વાણી સાથે વગેરેમાં થઈ ગઈ, પછી તેને કાઇ જ્ઞાની મળે અને કહે કે ભાઈ! તું પાનાચંદ ન હિ, એ તા માત્ર શરીરનું નામ પાડયું છે, આ શરીર તે પણ તું નહિ, વાણી તે પણ તું નહિ, તું તા જ્ઞાનસ્વરૂપ ભગવાન આત્મા છે તો કહેશે 'ના, હું તો પાનાચંદ જ છું' એ લહી લહીને થઈ ગયું પાકું, તે હવે કેમ મૂકાય? એ રીતે અજ્ઞાની પાતાના આત્રહ મૂકતા નથી પણ આત્મહિતના પિપાસુ થાય તે પાતાના આગ્રહ મૂકી દે.

જાણવાની અવસ્થા આતમાંથી આવી છે, પાતામાંથી જ આવી છે, પાતે જ પાતાની પર્યાયને પહોંચી વળ્યા છે તે પ્રાપ્ય, પાતે જ તે પર્યાયરૂપે પરિણમ્યા છે એટલે કે બદલ્યા છે તે વિકાર્ય, અને પોતે જ તે પર્યાયરૂપે ઉપજ્યા છે તે નિવૃત્ય, જ્ઞાનની અવસ્થામાં પાતે જ અંતર્વ્યાપક થઈને, એટલે કે પાતે જ પ્રસરીને, પાતે જ લંખાઈને તે અવસ્થાને ઉત્પન્ન કરે છે. તે અવસ્થાની શરૂઆતમાં પણ આતમા; મધ્યમાં પણ આતમાં અને અંતમાં પણ આતમાં જ છે; તે જ્ઞાનની અવસ્થાને પાતે જ પકડી છે, એટલે કે પાતે જ શ્રહી છે, જ્ઞાનની એક અવસ્થાથી બીજી અવસ્થા થાય તેમાં પાતે જ પરિણમ્યા છે, એક અવસ્થાથી બીજી અવસ્થા ઉપજે તેમાં પાતે જ ઉપજતા થકા તે જ્ઞાનની અવસ્થાને કરે છે.

આત્માના જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના પરિણામને પાતે પકડે છે, પાતે તે-રૂપે થાય છે અને પાતે તે-રૂપે બદલીને ઉપજે છે. પરંદ્રવ્ય અને પરભાવથી જુદા શૈત ત્યદ્રવ્યની શ્રદ્ધા તે સમ્યગ્દર્શન, પરથી જુદા આત્મતત્ત્વનું જ્ઞાન તે સમ્યગ્દ્ઞાન, પરથી જુદા આત્મનત્ત્વનાં રમણતા તે સમ્યદ્યારિત્ર. આત્માની શ્રદ્ધા. જ્ઞાન અને સ્વસંવેદનરૂપ ચારિત્ર વગેરે અનેક તરેહની પાતાની અવસ્થાને આત્મા જાણે ખરા, પણ તેને જાણતાં છતાં પરંદ્રવ્યની અવસ્થારૂપે પાતે થતા નથી.

ગાથા-૭૭ ]

જેમ માટી પાતે ઘડામાં અંતર્વ્યાપક થઈને, એટલે કે માટી પાતે ઘડામાં પ્રસરીને, ઘડાની આદિમાં પણ માટી, ઘડાના મધ્યમાં પણ માટી અને ઘડાના અંતમાં પણ માટી એમ ઘડાની અધી અવસ્થામાં માટી પાતે વ્યાપીને ઘડાને થહે છે, ઘડારૂપે પરિણમે છે અને ઘડારૂપે ઉપજે છે.

માટીમાંથી ક્રમે ક્રમે ઘડા થયા, તે ઘડાની અવસ્થાને માટીએ પકડી છે પણ કંભારે પકડી નથી, માટી તે ઘડારૂપે પરિણમી છે પણ કંભાર પરિણમ્યા નથી, માટી પાતે જ પિંડામાંથી બદલીને ઘડારૂપે ઉપછ છે; તેમ જ્ઞાનં એ આત્મામાં થતી શ્રદ્ધા, જ્ઞાન, અને રમણતાની અવસ્થાને પોતે જ પકડી છે પરંતુ જડ રજકણા કે વિકાર ભાવાએ તે અવસ્થા પકડી નથી, તે શ્રદ્ધા—જ્ઞાન વગેરેની અવસ્થામાં જ્ઞાનીના આત્મા જ પરિણમ્યા છે, પણ આઠ કર્મનાં રજકણા કે વિકારી ભાવા તે અવસ્થારૂપે પરિણમ્યા નથી—થયા નથી, શ્રદ્ધા—જ્ઞાન વગેરેની અવસ્થામાં જ્ઞાની પોતે જ એક અવસ્થાથી બીજ અવસ્થારૂપે બદલીને ઉપજે છે પણ આઠ કર્મ કે વિકારી ભાવા તે અવસ્થારૂપે ઉપજતા નથી.

આઢ કર્મના રજકણામાં આત્મા પાતે અંતર્વ્યાપક થઇને એટલે કે તેમાં વ્યાપીને તેને પકડતા નથી, તે–રૂપે થતા નથી, તે–રૂપે ઉપજતા નથી; આત્મા કર્મ પરમાણુની અવસ્થાપણ કાઈ કાળે પણ થતા નથી, તે કર્મની શરૂઆતમાં, તેના મધ્યમાં કે તેના અંતમાં કયારે પણ આત્મા તેને શ્રહતા નથી, તે–રૂપે થતા નથી, તે–રૂપે ઉપજતા નથી, માટે ધર્મી જવ-જ્ઞાની જવ પાતાના જ્ઞાનની થતી તે ટાણાની અવસ્થાને જાણે છે પણ તે ટાણે જડ કર્મની અવસ્થાને પકડતા નથી, તે–રૂપે થતા નથી અને તે-રૂપે ઉપજતા નથી.

આવા કર્તાકર્મના અધિકાર બીજે કયાંય નથી. અત્યારે આ ભરતક્ષેત્રમાં જેટલા શાસ્ત્રા છે, તેમાં આ સમયસાર સિવાય બીજે કયાંય આવા અધિકાર નથી.

આચાર્યદેવ આ ગાયામાં એમ બતાવે છે કે તું તારી અવસ્થાને પકડ, તેમાં પરિશુમ, અને તેમાં ઉપજ. તે સિવાય તું બીજીં કાંઈ પણ કરી શકે તેમ નથી. જડના કર્તા તો અજ્ઞાની પણ થઈ શકતા નથી પણ તે માને છે કે હું જડના કર્તા થઈ શકું છું. અરે! બીજી ચીજ તા આઘી રહી પણ કર્મ ને શરીર તા નજીક છે છતાં તેમાં પણ તારા હાથ નથી, તેનું પણ તું કાંઈ કરી શકતા જ નથી, તે પણ સ્વતંત્ર છે ને તું પણ સ્વતંત્ર છા. કેટલાક કહે છે કે શરીરનું તા અમે કરી શકીએ છીએ, ત્યારે જ્ઞાની તેને કહે છે કે જો તું શરીરનું કરી શકતા હા તે જ્યારે શરીરમાં પક્ષથાત થઈ

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

28 ]

જાય છે, હાથ પગ વાયે ઝકાઈ જાય છે, પગે માટાં સરખાઈનાં ગૂમડાં થયાં હાય ત્યારે પણ સજ્જડભંભ થઈ જાય છે ત્યારે પગ ચલાવવાની ઇચ્છા હાય તા પણ પગ ચલાવી કેમ શકતા નથી? જો તું કર્તા હા તા તે વખતે હાથ પગને ચલાવી દે, પણ કચાંથી ચલાવી દે! પરના કર્તા જ નથી છતાં પણ જગતના જીવા ખાટાં અભિમાનમાં તણાઈ જાય છે. જાઓને! કેટલાક માણસતું માથું જ ધૂજ્યાં કરે છે, ધૂજવાં ન દ્વાની તેની ઘણી ઇચ્છા હાય પણ શું કરે? પરદ્રવ્ય કયાં એના તાખાની ચીજ છે. અરે! એક માણસને તા આપ્યું શરીર ધૂજ્યા કરતું હતું તેથી તે આત્તિધાન કરી કરીને દુ:ખી થતા હતા, તેના હાથ તા ચાવીશ કલાક જમીન સાથે ધસાયા જ કરતા હતા, એવી સ્થિતમાં શરીરને સરખું રાખવાની આત્માને ઘણી ઇચ્છા હાય પણ પરદ્રવ્ય એને તાખે નથી એટલે એની ઇચ્છા પ્રમાણ ખનતું જ નથી માટે જડના કર્તા આત્મા નથી એમ સિદ્ધ થાય છે.

જીવા એમ ખાલે છે કે 'અજીવને જીવ માને તે મિથ્યાત્વ છે ' પણ શરીર ને આત્મા એક માન્યા તેણે અજીવને જીવ જ માન્યા, અજીવની જેટલી જેટલી અવસ્થા છે તે બધી અજીવરૂપ જ છે. અજીવની એક પણ અવસ્થા મારાથી થઈ એમ જેણે માન્યું તેણે ત્રણે કાળના અજીવની અવસ્થાને પાતાથી થઈ એમ માન્યું અને જેણે અજીવની એક પણ અવસ્થાને પાતાપણે ન માની તેણે અજીવની ત્રણેકાળની અવસ્થાને પાતાપણે નથી માની. સર્વ વસ્તુ સ્વતંત્ર જુદી છે એમ સમજીને જ્ઞાની જીવ પરના કર્તા થતા નથી. હજ

હવે પૂછે છે કે પુદ્દગલકર્મનાં ફળને જાણતા એવા જીવને પુદ્દગલ સાથે કર્તા-કર્મભાવ છે કે નથી?

શિષ્ય પૂછ છે કે પ્રભુ! આત્મા કર્મનાં ફળને જાણે છે તો કર્મનાં ફળને જાણતાં તે કર્મનું ફળ આત્માનું કાર્ય થાય એવા કાંઈ મેળ છે કે નહિ? જ્ઞાન જાણે તો છે કે આ શરીર આવું સુંદર છે. આ શરીર નીરાગી છે, આ શરીર રાગવાળું છે, આ સ્ત્રી-પુત્ર વગેરે, કુંદું ખ અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ મળ્યું, આઠલા પૈસા મળ્યા, આઠલા પૈસા ગયા, મકાન આવું ત્રણ માળવાળું મળ્યું વગેરે પુદ્દગલકર્મનાં ફળને જાણતાં તે પુદ્દગલકર્મ આત્માનું કાર્ય થાય ને આત્મા તેના કર્તા થાય તેવા કર્તાકર્મસંખંધ છે કે નથી? તેના ઉત્તર આ ગાથામાં કહે છે.

ગાયા-૭૮ ]

€3

## णिव परिणमिद ण गिह्नदि उप्पज्जिद ण परद्व्वपङ्जाए। णाणी जाणेतो वि हु पुग्गलकम्मफलमणेतं॥ ७८॥

અર્થ:— જ્ઞાની પુદ્દગલ કમેં નું ફળ કે જે અનંત છે તેને જાણતા હોવા છતાં પરમાર્થ પરદ્રવ્યના પર્યાયરૂપ પરિણમતા નથી, તેને મહણ કરતા નથી અને તે-રૂપે ઉપજતા નથી.

ધર્મી એઠલે વીતરાગના ભક્ત, વીતરાગના દાસ, તે કર્મનાં અને ત ફળને જાણે છે પણ કર્તા થતા નથી, શરીરમાં રાગ આવે, નીરાગતા આવે, વાણી સરખી બાલાય કે ન બોલાય, તે બધાં કર્મનાં ફળ છે; એક બીજાના ઘરમાં ફેર, પૈસામાં ફેર, શરીરના આકારમાં ફેર, કંઠમાં ફેર તેવાં કર્મનાં ફળ અને ત પ્રકારનાં છે, અને ત પ્રકારનાં ફળને જ્ઞાન જાણે છે તેથી જાણનાર પણ અને ત સામાધ્ય વાળા છે.

પુષ્યના યાગ હમણાં સારા વર્તે છે, પૈસા સારા છે, આળરૂ સારી છે, છાકરાં સારા છે વગરે ચારે બાજુની સરખાઇ છે એમ અજ્ઞાની જીવ કર્મનાં ફળમાં તન્મય થઈ જાય છે, કર્તા થઈ જાય છે; પણ જ્ઞાની તે બધાં પુષ્યનાં ફળને જાણે છે છતાં તેના કર્તા થતા નથી, જ્ઞાની અનુકૂળ—પ્રતિકૂળ બન્ને પ્રસંગને જાણે છે તો પણ તેના કર્તા-હર્તા થતા નથી; જયારે જેવું કર્મનું ફળ આવે ત્યારે તેવું જ જ્ઞાની જાણે છે. તો પણ તેને આત્મા સાથે કાંઈ પણ કર્તાકર્મસં બંધ નથી. ધર્મી જીવ કર્મનાં ફળને પાતાનું માનતો નથી. પુષ્ય અને પાપનાં જે ફળ આવે તે બધાં ફળ પુદ્દગલમાં આવે છે, કર્મનું ફળ જડમાં આવે છે પણ કાંઈ આત્મામાં આવતું નથી તેથી આત્માને તેની સાથે કર્તાકર્મન્સં બંધ નથી.

હર્ય-શાકના જે જે પ્રસંગ અને છે તેમાં જડ કર્મ ફળ્યું છે, જડ તેમાં પહોંચી વળે છે, જડે તેને થહા છે અને જડ તેમાં ઉપજે છે. જે જેને થહે, જે જેમાં અદલે, જે જેમાં ઉપજે તે કાર્ય તે પદાર્થનું જ હાય. પુદ્દગલકર્મનું ફળ આવે છે તે પુદ્દગલકવ્યનું જ કાર્ય છે, અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ પ્રસંગામાં જડ પાતે અંતર્વ્યાપક થઈને એટલે કે જડ લંબાઈ ને-વ્યાપીને પ્રસરે છે. પુદ્દગલકર્મનાં ફળની આદિમાં પણ પુદ્દગલ, તેના મધ્યમાં પણ પુદ્દગલ અને અંતમાં પણ પુદ્દગલ તેને થહે છે, તે-રૂપે થાય છે અને તે-રૂપે ઉપજે છે અને સુખ-દુ:ખાદિરૂપ પુદ્દગલકર્મફળને કરે છે.

પુદ્દગલકરમનું ફળ અનંતું જ્ઞાની છવ જાણે ભલે, પરદ્રવ્યપર્યાયે ન પ્રણમે, નવ ગ્રહે, નવ ઉપજે. ૭૮.

### 66]

| સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

શિયાળામાં સાલમપાક ખાવા મળે, મૂસળીપાક ખાવા મળે તે બધું કમેનું કળ છે, શરીરમાં ઢાહિં કે ઊના તાવ આવે તે બધું કમેનું કળ છે. કેટલાક કહે છે કે શિયાળામાં સાલમપાક ખાઈએ તો શરીર મજબૂત રહે, પણ ભાઈ! શરીરને કેમ પરિણમલું તે તારે હાથ નથી, શિયાળામાં સાલમપાક ખાધા હાય તા પણ ત્રીજે દિવસે મરી જાય છે, આયુષ્ય પ્રમાગ્ર શરીર રહે તેમાં તું કહે, 'મારું રાખ્યું રહ્યું', તે તારી ભ્રમણા છે. સાલમપાક ખાવાથી કદાચિત શરીરમાં પૃષ્ટિ પણ થાય, છતાં પૃષ્ટિ થઈ તે પૃથ્ય કમેનું કળ છે પરંતુ સાલમપાક પૃષ્ટિ કરી નથી; તે વખતે શરીરમાં પૃષ્ટિ થવાની યાગ્યતા હતી તેથી તેને અનુકૂળ નિમિત્ત મળી જાય. કેટલાક માણસા ચૂરમાના લાડવા ખાય ને કફ થઈ જાય છે તે બધું પૃદ્ગલકમેનું કળ છે, સાલમપાક ખાવાના અને ચૂરમાના લાડવા ખાવાના રાગ તે ઊધા પુરુષાર્થ વડે જીવની પર્યાયમાં થાય છે, પણ સાલમપાક અને ચૂરમાના લાડવા શરીરમાં કફ રૂપે કે પૃષ્ટિ રૂપે પરિણમે તે બધું પૃથ્ય-પાપના ઉદય પ્રમાણે અને છે, જીવ તેના કર્તા નથી.

શરીરમાં જ્યારે રાેગના ઉદ્ધ્ય આવે અને અધકાસ માળા પડે ત્યારે સાે સાં ઝાડા થઈ જાય, પછી આત્મા તેને રાેકવા ધારે તાે રાેકી શકે નહિ, માટે તે જડ રજકણનું પરિણમન છે. તે રાેગની આદિ, મધ્ય ને આંતમાં જડ રજકણા જ વ્યાપે છે, આત્મા તેમાં વ્યાપતો નથી.

શરીરની સ્થિતિ લાંબી-ઢુંકી રહેવી તે બધું કર્મનું ફળ છે. સુખ-દુ:ખ આદિ રૂપ જે કાર્ય આવે છે તે પુદ્દગલકર્મનું ફળ છે, તેમાં પુદ્દગલકર્મ જ વ્યાપીને તેના કર્તા થાય છે.

જેમ માદી પાતે જ ઘડામાં તેના આદિ, મધ્ય, અ'તમાં વ્યાપીને તેને શ્રહે છે, ઘડારૂપે પરિભુમે છે, ઘડારૂપે ઉપજે છે, તેમ જ્ઞાની બાહ્યસ્થિત એવાં પુદ્દગલકમેનાં ફળમાં વ્યાપતા નથી, તેને શ્રહતો નથી, તે–રૂપે પરિભુમતા નથી અને તે–રૂપે ઉપજતા નથી.

પ્રશ્ન:— શરીરમાં બેહક રાેગ થઈ જાય તો પછી રાેગની અવસ્થાર્પે આત્મા પરિણમે કે નહિ?

ઉત્તર:— ના રે ના, શરીરના રાગરૂપે આત્મા પરિશ્રુમે નહિ. ડાયા-જમણાં શૂળ ઊપડ, શરીરમાં ભીંસ થાય, ગળત કાઢ થાય, વગેરે રાગમાં તે વખતે તેવા પરિશ્રુમનરૂપે કર્મ ફળ્યું છે, તેમાં આત્મા ફળ્યા નથી પણ પુદ્દગલ ફળ્યું છે. ગમે તેવા રાગ શરીરમાં થાય તો પણ આત્મા તે રાગની અવસ્થારૂપે પરિશ્રુમે નહિ, કાર્ણ કે બન્ને પદાર્થ ભિન્ન છે.

ગાથા-૭૮ ]

જેમ ઘડામાં માટી વ્યાપે છે પણ કંભાર વ્યાપતો નથી તેમ ખાદ્યસ્થિત એવા અનુકૂળતાના ગંજ અને પ્રતિકૂળતાના ગંજમાં જ્ઞાની વ્યાપતો નથી, અનુકૂળતા કે પ્રતિકૂળતાના પ્રસંગા સુખ-દુ:ખ થવાનું બાદ્ય કારણ છે એટલે કે રાગ દ્રેષ થવાનું બાદ્ય કારણ છે પરંતુ તે રાગ-દ્રેષ કરાવી દેતાં નથી, પાતાના પુરુષાર્થની મંદતાથી રાગ-દ્રેષ થાય છે; પરંતુ તેમાં પણ જ્ઞાની એકત્વસુદ્ધિથી વ્યાપતા નથી, અલ્પ અસ્થિરતા થાય તેની અહીં વાત નથી, અહીં તા બહારના અનુકૂળ પ્રતિકૂળ પ્રસંગા પુદ્દગલકમેનું કળ છે અને રાગ-દ્રેષ પણ પુદ્દગલકમેનું કળ છે અને રાગ-દ્રેષ પણ પુદ્દગલકમેનું કળ છે અન્તેને એકમાં લઈ લીધા છે, એક બાજી આપ્યું જડનું દળ અને બીજી બાજી આપ્યુ શુદ્ધ ચૈતન્યનું દળ લીધું છે. પુદ્દગલ-કર્મનાં સુખદુ:ખાદિરૂપ કર્મા કળને જાણતા છતાં પણ જ્ઞાની તેને ગ્રહતા નથી, તે-રૂપે થતા નથી અને તે-રૂપે ઉપજતા નથી.

કેટલાકને એમ થાય કે આવી માંઘવારી, દાણા માંઘા, લગડાં માંઘાં, વગરે બધી ચીજ માંઘી, માટે આવા ટાઈમમાં બીજા ક્ષેત્રે હાઈ એ તો સારું; તેમ માને પણ જે ફ્ષેત્રે ને જે સંપાગ વડે તારું શરીર પાષાવાનું હાય તેમ પાષાય, તેમાં કેમ કરવું તે તારા હાથની વાત નથી. અહીં ન હાઉં અને બીજા ફ્ષેત્રમાં હાઉં તો સારું એવા ભાવ જીવા કરી શકે પણ ભાઈ! જે કર્મના ફળપણે ત્રહાવું, બદલાવું અને ઊપજવું થાય છે તે તારા હાથની વાત છે જ નહિ.

ગ્રાની જાણે કે શરીરને પાષાવાના પ્રસંગા જે રીતે અને તે કાર્ય બધું જડનું જ છે, તેના કર્તા હું છઉં જ નહિ, હું તા મારા ગ્રાનસ્વરૂપના કર્તા છું, એવું ગ્રાન થતાં પરનું અભિમાન ટળી જાય છે અને તેટલા પ્રમાણમાં પાતે ગ્રાતા થઈ જાય છે તેટલા પ્રમાણપ્રાં રાગ-દ્વેષ પણ અટકી જાય છે. ગ્રાની અનુકૂળતા કે પ્રતિકૂળતાના પ્રસંગને જાણે ખરા, પણ મેં આમ કર્યું માટે આમ અનુકૂળતા-પ્રતિકૂળતા થઈ તેમ માને નહિ અને અનુકૂળતા-પ્રતિકૂળતામાં સુખ-દુ:ખની કલ્પના પણ કરે નહિ, હું તા ગ્રાનસ્વરૂપ આત્મા જ છું, તે સ્વભાવના કાર્ય સિવાય બીજી કાંઈપણ કાર્ય મારું છે જ નહિ એમ ગ્રાની માને છે, માટે તે સદાય સુખિયા છે, ગ્રાનીને અલ્પ હર્ય-શાક થાય છે તે પર સંયોગાને લઈને થતા નથી, કર્મને લઈને થતા નથી, પાતાના સ્વભાવને કારણે થતા નથી પણ પાતાના પુરુષાર્થની નખળાઈને કારણે થાય છે તેમ ગ્રાની સમજે છે. અલ્પ હર્ય-શાક થાય છે તેને અહીં ગણ્યા નથી.

દુનિયા કહે છે ચેતતા નર સદાય સુખી, દાણા, પૈશા વગેરે ચીજો સંઘરીએ તા સુખી થઇએ પણ ભાઈ! તે બધી તારા હાથની વાત નથી, સંઘરેલા દાણા કે પૈસા સ પ્ર ૧૨

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

60 ]

રહેશે કે નહિ રહે તેના ક્યાં ભરાંસા છે? તું તે ચીજોને સંઘરવાના તારા રાગ કરી શકે છે, બાકી જડનાં કાર્યો કેમ થવાં તે તારા હાથની વાત નથી. જડને આત્મા પકડી શક્તા નથી, જડને આત્મા રાખી શક્તા નથી.

અનુકૂળ રાજમાં રહું તો પછી ધર્મ થાય એમ અજ્ઞાની માને છે, પણ ભાઈ! અનુકૂળ રાજ કે પ્રતિકૂળ રાજ તે કાંઈ આત્માના ધર્મને અઠકાવતું નથી. પુણ્યના ઉદય હોય તો અનુકૂળ રાજ મળે અને પાપના ઉદય હોય તો પ્રતિકૂળ રાજ મળે પણ તેથી કાંઈ આત્માના ધર્મ અઠકતો નથી. અનુકૂળ રાજ હોય તો ધર્મ કરી શકું તે વાત તદ્દન જૂઠી છે અને પ્રતિકૂળ રાજ મળ્યા માટે ધર્મ ન કરી શકું તે વાત પણ તદ્દન જૂઠી છે, પાતાના પુરુષાર્થની ઉગ્રતાએ પાતે આગળ જય છે પરંતુ અજ્ઞાની નિમિત્તના દાષ કાઢે છે કે નિમિત્તે મને આગળ જવા ન દીધા અઠકાવી દીધા.

અજ્ઞાની કહે છે કે પૂર્વ પુષ્ય-પાપ કર્યા તે અમને કળ્યાં છે એમ માનીને પુષ્ય-પાપનાં ફળના ધણી થાય છે તેને સ્વતંત્ર આત્માની ખબર નથી, પુષ્ય-પાપનાં ફળ પાતાના મેળવ્યાં મળે છે એમ માનવું તે આત્માની શાંતિનું ખૂન કરનાર છે. જ્ઞાની તા જાણે છે કે પુષ્ય-પાપનાં ફળ મારાં નથી, હું તેના સ્વામી નથી, મારી શાંતિ મારામાં છે, પરથી મને શાંતિ નથી. ભગવાનના ભક્ત-ભગવાનના દાસ છે તે કર્મનાં ફળને પાતાનાં માનતા નથી, જવના સ્વભાવ જ્ઞાતા હોવાથી જ્ઞાની જ્ઞાતા જ રહે છે. ૭૮٠

શિષ્યે ત્રણ પ્રકાર આ પ્રમાણે પૂછ્યા હતા, એક તા કર્મની જે જે અવસ્થા થાય તેને આત્મા જાણે તા તે રીતે તેની સાથે કાંઈ કર્તાકર્મના મેળ ખરાે? બીજા બાલમાં, આત્મા પાતાના પરિણામને જાણતાં પરની સાથે કાંઈ કર્તાકર્મના મેળ ખરાે? ત્રીજા બાલમાં કર્મના ફળને જાણતાં આત્મા પરને કરે એવા કાંઈ સંખંધ ખરાે? આ ત્રણ પ્રશ્નોના જવાબ આચાર્યદેવે આપ્યા હવે શિષ્ય ચાથા પ્રશ્ન પૂછે છે.

શિષ્ય કહે છે કે પ્રભુ! આ શરીર છે તે પાતાના કર્ત ત્વને અને ભાેકતૃત્વને જાણતું નથી એવા પુદ્દગલદ્વ્યને જવ સાથે કર્તાકર્મ ભાવ છે કે નહિ? શિષ્ય કહે છે પ્રભુ! જાણનારા તાે કદાચ જાણીને જુદા રહે પણ જેને ખબર નથી એવું પુદ્દગલદ્વ્ય કે જે કાંઈ જાણતું નથી, આત્માને જાણે નહિ, આત્માના કાર્યને જાણે નહિ, પાતાના કાર્યને આવે કાંઈ કર્તાકર્મસંખધ છે કે નથી?

ગાથા-૭૯ ]

૧૯૯૯, આસો વદ ૬, મંગળ.

69

ત્રણ ગાથામાં એમ વાત આવી કે ચૈતન્યપદાર્થ કર્તા થાય અને જડની અવસ્થાં કાર્ય થાય એમ કદી અને જ નહિ. વસ્તુ પરિણમે તે કર્તા અને તેમાં જે કાર્ય થાય તે કર્મ. આત્મા પાતે પાતાના સ્વભાવના કર્તા છે અને પાતાના સ્વભાવ તે તેનું કાર્ય છે.

હવે ચાથી ગાથામાં પૂછ છે કે જીવના પરિણામને, પાતાના પરિણામને અને પાતાના પરિણામના ફળને નહિ જાણતા એવા પુદ્દગલદ્રવ્યને જીવ સાથે કર્તાકમ ભાવ (કર્તાકમ પણું) છે કે નથી? તેના ઉત્તર કહે છે:—

### ण वि परिणमिद् ण गिह्नदि उप्पन्जिदि ण परद्व्वपन्जाए । पुग्गलद्व्वं पि तहा परिणमइ सएहिं भावेहिं॥ ७९॥

અર્થ:— એવી પુદ્દગલંદ્રવ્ય પણ પરંદ્રવ્યના પર્યાયરૂપ પરિણમતું નથી, તેને સહણ કરતું નથી અને તે–રૂપે ઉપજતું નથી; કારણ કે તે પાતાના જ ભાવાથી (–ભાવારૂપ) પરિણમે છે.

જડદ્રવ્ય પણ જીવદ્રવ્યના પર્યાયરૂપ પરિણમતું નથી, જડ એવું પુદ્દગલદ્રવ્ય ચૈતન્યદ્રવ્યના ધર્મ કરાવે, માક્ષ કરાવે, એમ ચૈતન્યદ્રવ્યની પર્યાયને શ્રહતું નથી; તે–રૂપે પરિણમતું નથી, તે–રૂપે ઉપજતું નથી. જીવ કર્મથી જીદા છે માટે તે કર્મની અવસ્થાને કરતા નથી ને જડ કર્મ આત્માને રાગ-દ્રેષ કરાવી દેતાં નથી.

પ્રશ્ન:— પ્રભ્ન! આપ કહેા છા કે કર્મ આત્માને કાંઈ કરી શકે નહિ, પરંતુ કર્મ આત્માને હેરાન તા કરે છે, કેવળજ્ઞાનીને પણ ચાર અઘાતિ કર્મ છે, તેથી કર્મ તેમને પણ શરીરમાં રાકી રાખે છે, તેનું શું?

ઉત્તર:—એમ કહેનારા વીતરાગના માર્ગથી બહાર છે. શું થાય! પાતે ન સમજે તેને કાૈણ સમજાવી શકે તેમ છે! અરે ભાઈ! કેવળી તા શરીરમાં પાતાના યાગના કંપનના કારણે તથા યાગના સંસ્કારના કારણે રહ્યા છે, પણ અઘાતિકમીના કારણે રહ્યા નથી.

એ રીત પુદ્રગલદ્રવ્ય તે પણ નિજ ભાવે પરિણમે, પરદ્રવ્યપર્યાયે ન પ્રણમે, નવ શ્રહે, નવ ઉપજે ૭૯.

### [ समयसार प्रवयन साग-४

સર્વ જ્ઞ ભગવાન જેમ પોતાના જોગ ગુણની યાગ્યતાના કારણે શરીરમાં રહ્યા છે તેમ અહીં નીચલી અવસ્થામાં પણ પોતે રાગ-દ્રેષ અને ભ્રાંતિ કરે છે તે કારણે હેરાન થાય છે પણ જડ કર્મ આત્માને રાગ દ્રેષ કરાવતું નથી તેથી જડ કર્મ આત્માને હેરાન પણ કરતું નથી.

કાેઇ પણ પરવસ્તુ આત્માની અવસ્થામાં કયારે પણ પરિણમે નહિ, ઉપજે પણ નહિ. કમેં માં જે નવી નવી અવસ્થા થાય તે પોતાના કારણ જ થાય છે, આત્માને લઇને થતી નથી. આત્મામાં જે નવી નવી અવસ્થા થાય તે આત્માને કારણે થાય છે પણ કમેં ને કારણે થતી નથી; બન્ને દ્રવ્યા સ્વતંત્ર જીઠાં છે.

જીવાને ભ્રમ થઇ ગયા છે કે કર્મ અમને પજવે છે પણ અરે ભાઇ! કર્મ કાઇ દિવસ પજવતું હશે? એ જડને બિચારાને ખબર પણ નથી કે અમે કાણ છીએ, એ કર્મને, શરીરને વગેરે કાઇને ખબર પણ નથી કે અમે કાણ છીએ, કયા રંગે પરિણમ્યા છીએ, તે બિચારાં તને પજવી શી રીતે શકે? તું ત્યાં રાકાણા તેથી તને તે વળગ્યાં, તેમાં તું કલ્પના કરી બેઠા કે કર્મ મને પજવે છે; કર્મ આત્માને કાંઇ લાભ કરતું નથી તેમ કર્મ આત્માને કાંઇ તુકસાન પણ કરતું નથી, પોતે રાગ-દ્રેષ કરે ત્યારે કર્મને નિમિત્ત કહેવાય, વ્યવહાર કહેવાય.

જેમ માટી પોતે ઘડામાં અંતર્વ્યાપક થઈને આદિ, મધ્ય, અંતમાં વ્યાપીને ઘડાને થહે છે, ઘડારૂપે પરિણમે છે અને ઘડારૂપે ઉપજે છે તેમ જીવના પરિણામને, પોતાના પરિણામને અને પોતાના પરિણામનાં ફળને નહિ જાણતું એવું પુદ્દગલદ્રવ્ય પાતે પરદ્રવ્યના પરિણામમાં અંતર્વ્યાપક થઈને આદિ, મધ્ય, અંતમાં વ્યાપીને તેને થહતું નથી, તે–રૂપે પરિણમતું નથી અને તે–રૂપે ઉપજતું નથી.

માટી માંથી ઘડાની અવસ્થા જે ક્રમે ક્રમે આવે છે તે અવસ્થા માટીએ પકડી છે, માટી તે-રૂપે થઈ છે અને માટી તે-રૂપે ઉપજ છે. કર્મ, આત્મામાં જે જે અવસ્થા થાય તે કાંઈ જાણતું નથી અને કર્મ પાતાની અવસ્થાને પણ કાંઈ જાણતું નથી, તે કર્મ ફળ આપીને ખરવાની પાતાની અવસ્થાને પણ કાંઈ જાણતું નથી એવું જે કર્મ તે આત્માની અવસ્થાને થહતું નથી, તે-રૂપે પરિણમતું નથી અને તે-રૂપે ઉપજતું નથી.

આત્માનું નિરાળું ભાન થઇને જે અવસ્થા પરથી જીદી પાતામાં રહે તે અવસ્થા કર્મે શ્રહી નથી-કર્મે પકડી નથી, કર્મ તે-રૂપ થયું નથી અને કર્મ તે-રૂપ ઉપજયું નથી.

પુદ્દગલદ્રવ્ય પાતે પાતાની અવસ્થાને થહે છે-પકડે છે-પહોંચી વળે છે, તે-રૂપ

ગાથા -૭૯ ] [ ૯૩

ચાય છે ને તે-રૂપ ઉપજે છે, પુદ્દગલદ્રવ્ય પાતે પાતામાં પ્રસરીને પર્યાયની આદિમાં પાતે, મધ્યમાં પાતે અને અંતમાં પણ પાતે જ તેને ગ્રહે છે તે-રૂપે થાય છે અને તે-રૂપે ઉપજે છે, માટે પુદ્દગલદ્રવ્યને જીવદ્રવ્ય સાથે કર્તાકર્મપણું નથી. જીવાએ શાસ્ત્રમાં કર્મ છે તેમ સાંભળ્યું ત્યાં વળગ્યું લાકડું ને કૃતક ઊભા કર્યા કે કર્મ મને હેરાન કરે છે; પણ ભાઈ! આઠ કર્મની ઝીણી ધૂળ આત્માના ભાવને પકડી રાખતી નથી. કાઈ કહે છે કે દર્શનમાહ ઢળે છે ત્યારે આત્માને ગુણ પ્રગટે છે એમ પરથી ગુણની પર્યાય પ્રગટે એમ માનનાર માટા મૂઢ છે, પાતે આત્માનું ભાન કરે તા કર્મ એની મળાએ ખસી જાય છે, પાતે પુરુષાર્થ કરે ત્યારે સમ્યગ્દર્શનની પર્યાય પ્રગટે છે અને કર્મ એની મળાએ ખસી જાય છે, પાતે પુરુષાર્થ કરે ત્યારે સમ્યગ્દર્શનની પર્યાય પ્રગટે છે અને કર્મ એની મળાએ ખસી જાય છે, દર્શનમાહ ઢળે ત્યારે સમ્યગ્દર્શન પ્રગટે એવા પરાધીન વસ્તુના સ્વભાવ નથી.

કાઈ એમ કહે કે પુદ્દગલકવ્ય જડ છે તેથી કાંઈ જાણતું નથી, તેને છવ સાથે કર્તાકમેં પણું હોય કે નહિ ! ઘરના ડાહ્યો માણસ તા ભલે બીજા પર સાથે સંખંધ ન રાખે પણ અજાણ તા સંબંધ રાખે ને ! તેવી રીતે જાણનાર આત્મા ભલે સંબંધ ન રાખે પણ અજાણ એવું જડ તા સંબંધ રાખે ને ! પણ ભાઈ! કાંઈ કવ્યને કાંઈ કવ્ય સાથે સંબંધ છે જ નહિ, દરેક કવ્ય પાતાના સ્વભાવમાં પરિપૂર્ણ સ્વતંત્ર છે, કાંઈ કવ્યને કાંઈ કવ્યને કાંઈ પણ પડખેથી કાંઈ પણ રીતે, જાણપણ કે અજાણપણ કર્તાકમેં સંબંધ છે જ નહિ, એક કવ્યની અવસ્થાનું કાર્ય બીજા કવ્યની અવસ્થા કરે એવું ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં અન્યું નથી, અનતું નથી, અને અનરા પણ નહિ. કવ્ય તાં કાંઈનું કાર્ય ન કરે પરંતુ અવસ્થા પણ ન કરે આ અખંડ સિદ્ધાંત છે. જ્યાં નિમિત્ત-નૈમિત્તિકસંબંધની વાત આવતી હાય ત્યાં આ વાત અખંડ રાખીને તે વાત સમજવી.

કાઈ કહે કે કર્મનું બહું જોર હાય તા રાગ-દ્રેષ થાય કે નહિ ? અરે ! તદ્દન ખાંટી વાત છે. પાતાના પુરુષાર્થની મંદતાથી પાતે વિભાવ તરફ જાડાય છે તેથી રાગ-દ્રેષ થાય છે. કર્મ રાગ-દ્રેષ બિલકુલ કરાવતું નથી, કર્મ રાગ-દ્રેષ કરાવે એ વાત જૈનના સિદ્ધાંતમાં ક્યાંય છે જ નહિ.

વળી કાઈ કહે કે નિકાચિત કર્મ ભાંધ્યાં હોય તો તો ભાગવવાં જ પડ તે? પણ ભાઈ! જેટલા જોરે કર્મ ભાંધ્યું હોય તેટલા જોરવાળા સવળા પુરુષાર્થ કરે તા નિકાચિત કર્મ પણ ટળી જાય છે, પાતાના પુરુષાર્થ જેટલા મંદ્ર તેટલું કાર્ય થતાં અટકે છે, નહિ કે કર્મનું જોર છે તેથી કાર્ય થતું અટકે છે. કર્મના જોરે કાર્ય અટકે તેમ ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં ક્યાંય છે જ નહિ, આ વાત સમ્યક્ષ્ એકાંતપણ સત્ય છે.

### 68 ]

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

એક જણ એમ કહેતા હતો કે પરમાણને આત્મા હલાવી ન શકે પણ સ્કંધને હલાવી શકે કારણ કે વસ્તુસ્વભાવ સ્યાદ્વાદ છે. અરે ભાઈ! તે સ્યાદ્વાદના આવા અર્થ શ્રહણ કર્યા? સ્યાદ્વાદ તે કાને કહેવાય? સ્યાદ્વાદ તેા વસ્તુસ્વરૂપતું રહસ્ય છે, શ્રી સમયસારમાં ૪૮૮ મે પાને શક્તિઓના વિસ્તાર આવે છે, તેમાં છે કે એક વસ્તુમાં વસ્તુપણાની નિપજાવનારી પરસ્પર વિરુદ્ધ બે શક્તિઓતું પ્રકાશવું તે અનેકાંત છે; આત્મા આત્માપણ છે ને આત્મા પરપણ નથી એવી પરસ્પર વિરુદ્ધ બે શક્તિ એક દ્વયમાં છે તેને અનેકાંત કહેવાય છે. આ ત્રિકાળ અષ્માધિત સિદ્ધાંત છે.

આત્મા પાતે આત્માનું કરી શકે પણ બીજા આત્માનું કાંઈ ન કરી શકે; જડનું કાંઈ ન કરી શકે; જડ, જડનું કરી શકે, એક પરમાણુ પાતે પાતાનું કરી શકે પણ આત્માનું કાંઈ ન કરી શકે, એક પરમાણુ પાતે પાતાનું કરી શકે પણ બીજા પરમાણુનું કાંઈ ન કરી શકે. દરેક દ્રવ્ય સ્વતંત્ર છે, આત્મા પાતાનું કરી શકે પણ બીજા આત્માનું કે પરમાણુનું કે સ્કંધનું કાંઈ ન કરી શકે એવા વસ્તુમાં અસ્તિ–નાસ્તિ સ્વભાવ છે તેનું નામ અનેકાંત છે. એક વસ્તુને વસ્તુપણ ઠકાવનારી બે વિરુદ્ધ શક્તિ તેનું નામ અનેકાંત છે.

આત્મા આત્માના ભાવને કરે અને જડના ભાવને પણ કરે એમ માનવું તે તો એકાંત થયું, પરંતુ એ વિરુદ્ધ શક્તિ ન થઈ કારણ કે બન્ને વાતમાં અસ્તિ આવી, બન્નેમાં કરવું જ આવ્યું માટે તે એકાંત થયું.

આતમા, આતમાનું કરે અને પરનું કાંઈ ન કરે તે અનેકાંત છે; જડ, જડનું કરે પણ આત્માનું કાંઈ ન કરે તે અનેકાંત છે. આત્મા, આત્માપણ પણ છે અને પરપણ પણ છે એમ માને તે એકાંત થયું, બે દ્વ્યને માન્યતામાં એક કર્યા માટે તે એકાંતદૃષ્ટિ છે, બન્નમાં 'છે' એમ માન્યું તેથી એકલી અસ્તિ આવી પણ નાસ્તિ ન આવી, વિરૂદ્ધ ધર્મ ન આવ્યા, અસ્તિ–નાસ્તિ બે ગુણ ન થયા તેથી એકાંત થયું. તેવી રીતે જડ, જડપણ પણ છે અને આત્માપણ પણ છે તેમ માને તે પણ એકાંતદૃષ્ટિ છે. કર્મના બે ગુણ અસ્તિ–નાસ્તિ જુદા છે અને આત્માના બે ગુણ અસ્તિ–નાસ્તિ જુદા છે છે; અસ્તિ–નાસ્તિ બે ગુણ સર્વ દ્વેષાના સ્વતંત્ર જુદા છે. તે બે ગુણને યથાથ પણ સમજવા તે અનેકાંત છે, અનેકાંત એ તો વસ્તુના સ્વભાવ છે; અનેકાંત કાંઈ ફૂદડીવાદ નથી; એક વસ્તુમાં એક–અનેક, નિત્ય–અનિત્ય, સત્–અસત્ વગેરે પરસ્પર વિરુદ્ધ સ્વભાવો હોય છે તેને અનેકાંત કહેવાય છે. અનેકાંતનું સ્વરૂપ સમજતાં તો મોક્ષમાર્ગ ઊઘડી જાય છે, વીતરાગનાં પેઠ જાણી શકાય છે, અનેકાંત તે કાંઈ વાતો કરવા માટે નથી પણ અનેકાંતને સમજ્યે તો આત્માની શાંતિ ને સમાધિ પ્રગટે છે.

ગાથા-૭૯ ] [ ૯૫

શુભભાવ કરતા કરતા પુષ્ય પણ અંધાય ને ધર્મ થાય, મેાક્ષ પણ થાય તેમ માનવું તે એકાંત છે પરંતુ શુભભાવથી પુષ્ય અંધાય પણ ધર્મ ન થાય-માક્ષ ન થાય તેમ માનવું તે અનેકાંત છે, તેવી રીતે શુદ્ધભાવથી આત્માના ધર્મ થાય-માક્ષ થાય પરંતુ પુષ્ય ન અંધાય પણ કર્મની નિર્જરા થાય તેમ માનવું તે અનેકાંત છે. આવું અનેકાંતનું સ્વરૂપ અદ્દભુત છે.

કાઈ કહે કે કેવળજ્ઞાનીને માક્ષ જવાની ઇચ્છા છે પણ તેને કર્મ અઠકાવે છે, પણ ભાઈ! એ તો વીતરાગ છે, વીતરાગને ઇચ્છા હોય તો વીતરાગ શેના? ઇચ્છા તો રાગ છે અને રાગ વીતરાગને હોય નહિ. કેવળી ભગવાનને કર્મ શરીરમાં રાકતું નથી, પોતાના યાગગુણની લાયકાતને લઈને કેવળીભગવાન શરીરમાં રહ્યા છે. કર્મ કર્મની અવસ્થા કરે અને કેવળીભગવાનને શરીરમાં રાકવાની અવસ્થા કરે એમ બે કાર્ય કરે નહિ, કર્મ પાતે પોતાની અવસ્થા કરે પણ પરદ્રવ્યની અવસ્થા ન કરે. કેવળજ્ઞાની પૂર્ણ વીતરાગ છે, તેમને પ્રદેશનું કંપન થાય છે તે જેગ નામના ગુણના વિકાર બાકી રહ્યો છે તેનું કારણ છે. કેવળીભગવાન પોતાના જોગગુણની યાગ્યતાના કારણથી શરીરમાં અઠકયા છે, ચાર અઘાતી જડ કર્મ છે તે કેવળજ્ઞાનીને અઠકાવી શકતાં નથી, કાઈની અવસ્થા કોઈને અઠકાવે તેમ ખને નહિ. કેવળીભગવાનને જોગનું કંપન છે તે વ્યવહાર છે પણ તે અશુદ્ધ વ્યવહાર છે અને સિદ્ધ ભગવાનને પણ સમયે સમયે પર્યાય છે તે પણ વ્યવહાર છે પરંતુ તે શુદ્ધ વ્યવહાર છે; કેવળીભગવાનને સમયે સમયે શુદ્ધ પર્યાય થય છે તે શુદ્ધ વ્યવહાર છે અને જોગનું કંપન તે અશુદ્ધ વ્યવહાર છે. સૌ દ્વરો પોતાની અવસ્થાને કરતું નથી.

હવે આ જ અર્થનું કળશરૂપ કાવ્ય કહે છે:-

( स्राध्या )

ज्ञानी जानन्नपीमां स्वपरपरिणतिं पुद्गलश्चाप्यजानन् व्याप्तृव्याप्यत्वमंतः कलयितुमसहौ नित्यमत्यंतभेदात्। अज्ञानान्कर्तृकर्मभ्रममतिरनयोभीति तावन्त यावत् विज्ञानार्चिश्वकास्ति क्रकचवददयं भेदमृत्पाद्य सद्यः॥५०॥

અર્થ :—જ્ઞાની તા પાતાની અને પરની પરિષ્ણતિને જાણતા પ્રવર્ત છે અને પુદ્દગલદ્રવ્ય પાતાની અને પરની પરિષ્ણતિને નહિ જાણતું પ્રવર્ત છે; આમ તેમનામાં સદા અત્યંત ભેદ હાવાથી (અન્ને ભિન્ન દ્રવ્યા હાવાથી), તે અન્ને પરસ્પર અંતર ગમાં વ્યાપ્યવ્યાપક ભાવને પામવા અસમર્થ છે. જીવ-પુદ્દગલને કર્તાકર્મપણ છે એવી ભ્રમભુદ્ધિ

### 68 ]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

અજ્ઞાનને લીધે ત્યાંસુધી ભાસે છે (-થાય છે) કે જ્યાંસુધી (ભેદજ્ઞાન કરનારી) વિજ્ઞાનજ્યાતિ કરવતની જેમ નિર્દય રીતે (ઉત્ર રીતે) જીવ-પુદ્દગલના તત્કાળ ભેદ ઉપજાવીને પ્રકાશિત થતી નથી.

ગ્રાની એટલે વીતરાગના ભક્ત, વીતરાગના કાસ, તે પાતાની અવસ્થાને અને પરની અવસ્થાને જાણે તો પણ તે જડના ભક્ત થતા નથી, અલ્પ રાગ દ્વેષ થાય તેને જાણે ખરા, છતાં પણ તે જડના કાસ થતા નથી.

સ'સારની જેને ભક્તિ કરવી છે એટલે કે ચારાશી લાખમાં રખડવાની જેને ભક્તિ કરવી છે તે એમ માને કે રાગ-દ્રેષ તે મારું સ્વરૂપ છે અને તે–રાગ-દ્રેષ મારાથી થાય છે. શરીરની ક્રિયા–ંખાવું, પીવું, લેવું, દ્રેવું વગેરે પાતાથી થાય છે તેમ તે માને છે, પરંતુ ભગવાનના ભક્ત—સમકિતી તેને પાતાનું સ્વરૂપ માનતા નથી.

ભગવાનના ભક્ત એટલે ભગવાનની ભક્તિ જેના હૃદયમાં પ્રગટી છે, તે એમ માને છે કે રાગ-દ્રેષ તે મારાં જાણનારનાં જાણવા યાગ્ય રૂપ છે; શરીરની હાલવા– ચાલવા વગેરેની ક્રિયા તે મારા જ્ઞાતાનું રૂપ છે, તેના હું કર્તા નથી, તે મારું સ્વરૂપ નથી, જડ જડથી પ્રવર્ત છે અને આત્મા આત્માથી પ્રવર્ત છે એમ અન્ને દ્રવ્યા સ્વતંત્રપણ જીદા પ્રવર્ત છે એમ જ્ઞાની સમજે છે.

જડ પદાર્થ જડની પાતાની અવસ્થાને અને આત્માની અવસ્થાને નહિ જાણતું પ્રવર્તે છે, આ શરીર આમ ચાલે, આમ ખેસે, તેની તેને કાંઈ પણ ખબર છે? કાંઈ ખબર નથી, તદ્દન અજાણ છે, આત્માને અને જડને કથાંય શહેસીમાઉ મેળ નથી, આત્મા તદ્દન જાણનાર છે, અને પુદ્દગલ તદ્દન જડ છે તેથી બન્નેને કાંઈ પણ મેળ નથી.

આમ જડ અને આત્માને સદા અત્યંત ભેઠ હોવાથી તે બન્ને પરસ્પર અંતરંગમાં વ્યાપ્યવ્યાપકભાવને પામવા અસમર્થ છે, એટલે શું! આત્મા પાતે વ્યાપક ને કર્મની અવસ્થા તે આત્માનું વ્યાપ્ય, અને કર્મ વ્યાપક ને આત્માની અવસ્થા તે કર્મનું વ્યાપ્ય તેવું વ્યાપ્યવ્યાપકપણું થવું તદ્દન અશક્ય છે.

જડનાં કાર્યો તે આત્માનાં કાર્યો છે ને આત્મા તે કાર્યોના કર્તા છે તેવી ભ્રમ-ખુદ્ધિ અજ્ઞાનને લીધે ત્યાંસુધી ભાસે છે કે જ્યાંસુધી ભેદજ્ઞાન કરનારી વિજ્ઞાનજ્યાતિ કરવતની જેમ નિર્દય રીતે—ઉત્ર રીતે જીવ પુદ્દગલના તત્કાળ ભેદ ઉપજાવી પ્રકાશિત થતી નથી.

સ્વ ને પરની વહે ચણી કરનારી જ્ઞાન-જ્યાતિ પ્રગટ થવાથી, જેમ કરવત લાકડાના બે કટકા કરી નાખે છે, નિર્દય રીતે બન્નેને જુદા કરી નાખે છે તેવી રીતે ગાથા-૭૯ ] િલ્છ

ગ્રાનજ્યાતિ સ્વભાવ અને પરભાવને જુદા કરી નાખે છે, ભેદ પાડી નાખે છે; અનાદિની જે સાંધ તૃડતી નહોતી તે સાંધને તાડી બન્નેને જુદા કરી નાખે છે, જરાય દયા રાખ્યા વગર નિર્દે યપણે બન્નેના ભેદ પાડી આત્મધર્મ પ્રગઢ કરે છે, ભેદગ્રાન તે સ્વપરને ઉચ રીતે જુદા પાડે છે. પરંતુ અગ્રાનીને જ્યાંસુધી ભ્રમભુદ્ધિ છે, ત્યાંસુધી આવી ભેદગ્રાન-જ્યાતિ પ્રકાશિત થતી નથી.

રાગ-દ્રેષાદિ ભાવ મારા, શરીરાદિ મારાં, હું તેનો કર્તા છું એવી ભ્રમભુદ્ધિ જ્યાં મુધી રહે ત્યાં મુધી ભેદગ્રાનજ્યાતિ તતકાળ પ્રકાશિત ન થાય એટલે કે ત્યાં મુધી અગ્રાન અને મૂહતા રહે છે. દુનિયામાં કહેવાય છે ને કે આ માણસે ઘણા ઘણા બીજાનાં સારાં કામ કરીને આંળા વાવ્યા છે પણ પરનાં કામ કોઈ કરી શકે જ નહિ ત્યાં આંળા વાવવાની વાત જ કયાં રહી! દુનિયાને પરનું ભલું કરી દેવાની વાત ભારે મીઠી લાગે છે પણ તે મીઠું ઝેર છે, તે મીઠા ઝેરથી તારા આત્માનું ખૂન થઈ રહ્યું છે. કેટલાક તો કહે છે કે પરનું ભલું કરવા માટે ભલે આપણે ભવ વધારે કરવા પઉ, જો પરનું ભલું થાય તો તે પરમાર્થ છે તેમ માનનારની તદ્દન મૂહતા છે, તેમ કહેનારને ભવ કરવાની રચ્ચિ જ છૂટી નથી, એવાને ભવનો આંત હતો જ કર્યા? તેને તો ચારાશીમાં રખડવાના અનંત ભવ ઊભા જ છે. જ્યાં પરનું કાંઈ કરી શકતો જ નથી ત્યાં પરનું કરી શકું તે માન્યતા જ મૂહતા છે અને તેને માટે વધારે ભવ કર્વું એવા અભિપ્રાય તે વિશેષ મૃહતા છે. ત્યાં ભવનો આંત હતો જ કર્યા? તે તો ચારાશીમાં રખડવાની લહેર કર્યા કરે!

દરેકે દરેક આત્મા સ્વતંત્ર છે, દરેકે દરેક પરમાણુ સ્વતંત્ર છે, સૌ દ્રવ્યની અવસ્થા પાત પોતાના આધારે થાય છે, કાઈ દ્રવ્યની અવસ્થા કાઈ બીજા દ્રવ્યને આધારે થતી નથી. એક આત્માની અવસ્થા પોતાના આત્માના આધારે થાય છે, બીજા આત્માની અવસ્થા એના પોતાના આત્માના આધારે થાય છે, તેવી રીતે પરમાણુ- પુદ્દગલની અવસ્થા પણ દરેકે દરેક પોતાના પરમાણુને આધારે થાય છે. અનાદિ અનંત કાળ થયાં દરેક વસ્તુની અવસ્થા વસ્તુના આધારે જ થાય છે એવા વસ્તુનો સ્વભાવ સર્વ ફ્રાન્ટેલના જ્ઞાનમાં જણાયા છે, વસ્તુનો સ્વભાવ એવા જ છે, ત્યાં પછી શરીરાદિનો કર્તા આત્માને માનવા તે ભ્રમ જ છે અને તે ભ્રમ વસ્તુનો સ્વભાવ જાણવાથી એટલે કે સમ્યગ્રાન થવાથી નાશ પામે છે.

સમ્યગ્જ્ઞાની જીવ એમ સમજે છે કે અરે! હું કાેગુ! હું તો " જ્ઞાન વસ્તુ–જ્ઞાન ચીજ", તેવા હું કાેને કરું? કાેને પકહું? હું તાે મારી જ્ઞાનસ્વરૂપચેતના સિવાય સ. પ્ર. ૧૩

સમયસાર પ્રવચન લાગ-૪

611

કાઈને કરી શકું નહિ, કાઈને પકડી શકું નહિ, હું તા મારા અનંતગુણસ્વરૂપ આત્માનો સ્વામી છું, હું પરનો સ્વામી છઉં જ નહિ માટે હું પર દ્રવ્યનો કે રાગ-દ્વેષાદિ પરભાવાનો કર્તા નથી. આવી આળખાણ સમ્યગ્જ્ઞાની જવને હાય છે. સમ્યગ્જ્ઞાન થયું એટલે તે ભગવાનનો ભક્ત થાય છે. પહેલાં પરના ધણીપણ અજ્ઞાન અવસ્થામાં જેટલા જોરે રાગ દ્વેષ થતા, તે હવે સમ્યગ્જ્ઞાન થયા પછી તેટલા જોરવાળા રાગ-દ્વેષ થતા નથી પણ અલ્પ રાગ-દ્વેષ પાતાના પુરુષાર્થની મંદતાને કારણે થાય છે, તે રહેવા ભાવે રહ્યા નથી પણ ટળવા ભાવે રહ્યા છે, તેથી તેને ગણતરીમાં ગણ્યા નથી.

અજ્ઞાની એમ માને છે કે મને પરના કારણે રાગ-દ્રેષ થાય છે, આણે મને આવા આકરા શબ્દા કહ્યા, પ્રતિકૂળતા કરી તેથી મને દ્રેષ થયા, અને આ ઘરના માણસા બહુ અનુકૂળ, છાકરા બહુ કહ્યાગરા-વિનયવાળા તેથી મને તેના ઉપર બહુ રાગ આવે છે; એ રીતે રાગ-દ્રેષ થતાં તે પરના ઉપર કાળે છે, અથવા તા પાતાના તે સ્વભાવ માનીને રાગ-દ્રેષ કરે છે. અજ્ઞાનીની દષ્ટિમાં અને જ્ઞાનીની દષ્ટિમાં તદ્દન ફેર હાય છે. જ્ઞાની હજી પૂર્ણ વીતરાગ થયા નથી અને ગૃહસ્થાશ્રમમાં હાય તા તેને પણ અલ્પ રાગ-દ્રેષ થાય છે છતાં તે એમ સમજે છે કે આ રાગ-દ્રેષ મને કાઈ પર પદાર્થના કારણે થતા નથી, અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ પ્રસંગના કારણે થતા નથી. તેમ રાગ-દ્રેષને પાતાના સ્વભાવ પણ તે માનતા નથી પણ તે એમ સમજે છે કે મારા પુરુષાર્થની નભળાઈના કારણે જ મને રાગ-દ્રેષાદિ ભાવા થાય છે, બાકી બીજા કાઈનું કારણ નથી. આ રીતે જ્ઞાની અને અજ્ઞાનીની દષ્ટિમાં ઉગમણા-આથમણા ફેર હાય છે. પરના દ્રાય કાઢ તેના રાગ-દ્રેષ કયારે છૂટે? પણ પાતાની જ ભૂલ જીએ છે તે જ્ઞાનીને પોતાના દ્રાય ડાળતાં રાગ-દ્રેષ રાય રળી જાય છે. ૭૯.

આત્માના પરિણામને અને પુદ્દગલના પરિણામને અન્યાન્ય નિમિત્તમાત્રપણં છે તોપણ તેમને કર્તાકમે પણું નથી, નિમિત્તમાં નિમિત્તની કિયા પૂરેપૂરી થાય, ને આત્મા રાગ-દ્વેષ કરે તે પાતાની પર્યાયમાં પૂરેપૂરા કરે છે, પણ તે રાગ-દ્વેષમાં થોડા ભાગ આત્માના અને થોડા ભાગ જડના એમ બન્નેનો થોડા થોડા ભાગ લઇ ને રાગ-દ્વેષ થાય છે તેમ નથી; રાગ-દ્વેષ થવામાં આત્મા પણ ભાગ લે છે અને જડ પણ ભાગ લે છે તેમ નથી, આત્માના સા એ સા ઢકા આત્મામાં છે અને કર્મરૂપ નિમિત્તના સા એ સા ઢકા નિમિત્તમાં છે. આત્મા સાથે પર કર્મના સંયોગરૂપ બીજી ચીજ છે, તો પણ કર્તાકમે સંબ'ધ નથી, માત્ર એક બીજાને નિમિત્ત–નેમિત્તિકસંબ'ધ છે પણ કર્તાકમે સંબ'ધ જરાય નથી એમ હવેથી ગાથામાં કહે છે.

ગાયા-૮૦ થી ૮૨ ]

Y EE

जीवपरिणामहेदुं कम्मत्तं पुग्गला परिणमंति।
पुग्गलकम्मणिमित्तं तहेव जीवो वि परिणमइ॥८०॥
णिव कृटवइ कम्मगुणे जीवो कम्मं तहेव जीवगुणे।
अण्णोण्णणिमित्तेण दु परिणामं जाण दोह्नंपि॥८१॥
एएण कारणेण दु कत्ता आदा सएण भावेण।
पुग्गलकम्मकयाणं ण दु कत्ता सटवभावाणं॥८२॥

અર્થ:— પુદ્દગલા જિવના પરિણામના નિમિત્તથી કર્મ પણ પરિણમે છે, તેમ જ જવ પણ પુદ્દગલકર્મના નિમિત્તથી પરિણમે છે. જવ કર્મના ગુણાને કરતા નથી તેમ જ કર્મ જવના ગુણાને કરતું નથી; પરંતુ પરસ્પર નિમિત્તથી અન્નેનાં પરિણામ જાણા. આ કારણે આત્મા પાતાના જ ભાવથી કર્તા (કહેવામાં આવે) છે પરંતુ પુદ્દગલક મેથી કરવામાં આવેલા સર્વ ભાવાના કર્તા નથી.

પુદ્દગલા જડ છે, તે જગતમાં એક જીદી ચીજ છે, તે રૂપી છે, તે કમેપણ પરિણમે છે. આત્મા કયા, દાન, હિંસા, જૂઠું વગેરે જેવા જેવા ભાવ કરે તે ભાવનું નિમિત્ત પામીને પુદ્દગલા સ્વયં (પાતે) પરિણમે છે. એ રીતે આત્મા જયારે ઊંધા પુરુષાર્થ વડે પાતે રાગ-દ્વેષ કરે છે ત્યારે કમેનું નિમિત્ત હોય છે. ઉપાદાન એટલે પાતે તે પર્યાયમાં પરિણમનાર પદાર્થ, અને સહકાર એટલે સાથે રહેનાર, સહકાર એટલે સાથ આપે કે મદદ આપે તેમ નથી, પણ સહકાર એટલે સાથે રહેનાર.

પાંતે કામ, કોધ, વાસનાના ભાવ કરે ત્યારે કર્મ જોડે નિમિત્ત-રૂપ છે –હાજરીરૂપ છે તેથી તેને નિમિત્ત કહેવાય છે. શુભાશુભભાવ થવામાં જો કર્મનું નિમિત્ત ન હાય તા તે ભાવા આત્માનું સ્વરૂપ થઈ જાય, તેમ જો કર્મ જ આત્માને રાગ-દ્રેષ ક્રસવી

> જિવભાવહેતુ પામી પુદ્રગલ કર્મકૃપે પરિશુમે; એવી રીતે પુદ્રગલકરમનિમિત્ત જીવ પણ પરિશુમે. ૮૦. જીવ કર્મગુણ કરતા નથી, નહિ જીવગુણ કર્મા કરે; અન્યોન્યના નિમિત્તથી પરિશુામ બેઉત્તશાં ખને. ૮૧. એ કારણે આત્મા ઠરે કર્તા ખરે નિજ ભાવથી; પુદ્દગલકરમકૃત સર્વ ભાવાના કદી કર્તા નથી. ૮૨.

#### 900

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

દેવું હોય તા આત્મા પરાધીન થઈ ગયા, કર્મ ને આત્મા ખે એક થઈ ગયાં, કર્મ નિમિત્તર્પે ન રહ્યું પણ ઉપાદાનર્પે થઈ ગયું માટે એમાંથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે કર્મ આત્માના રાગ-દ્રેષ થવામાં નિમિત્તર્પ છે પણ તે રાગ-દ્રેષ પરાણે કરાવી દેવું નથી, અને તે જ રીતે કર્મ બંધાવામાં આત્માના રાગ દ્રેષ નિમિત્તર્પ છે પણ આત્માના રાગ દ્રેષ કર્મને કરી દેતા નથી.

આતમાં કર્મ રૂપ પુદ્દગલના ગુણાને કરતા નથી; પુદ્દગલનાં સ્પર્શ, રસ, ગંધ, વર્ણ, આકાર, સ્થિતિ, અનુભાગ વગેરને આત્માં કરતા નથી, તેવી રીતે કર્મ આત્માના રાગ-દ્વેષ, હર્ષ-શાક, કામ-વાસના, રતિ-અરતિ, દયા, દાન, પૂજા, ભક્તિ વગેરે શુભાશુભ પરિણામને કરતું નથી પરંતુ બન્નેને પરસ્પર નિમિત્તરૂપ સંબંધ છે તેમ સમજે. માટે આત્મા પાતાના જે કાંઈ ભાવ કરે તેના કર્તા છે પરંતુ પ્રારખ્ધકર્મ જે બંધાય તેને આત્મા બાંધતા નથી; તે કર્મ પાતે પોતાના કારણે બંધાય છે. આત્મા પોતાના ગુણના વિકાસ નહિ કરતાં રાગ-દ્વેષ કરી પોતે ઊંધા ભાવમાં બંધાય છે, એટલે કે તેમાં અટકે છે પણ જડ કર્મને આત્મા કરે નહિ.

જવપરિણામને નિમિત્ત કરીને પુદ્દગલા કર્મ પણ પરિણમે છે અને પુદ્દગલકર્મન નિમિત્ત કરીને જીવ પણ પરિણુમે છે. આત્મા જેટલા પૂજા-ભક્તિ વગેરેના શુભભાવ કરે તેટલું જ સામે પુષ્યકર્મ બંધાઈ જાય છે; પણ આત્મા પુષ્યના ભાવ પણ કરે અને પુલ્યરૂપ કર્મ પણ આત્મા પોતે કરે તેમ નથી, પરંતુ આત્મા ભાવ કરે તેના જ પ્રમાણમાં નવાં કર્મ થવા યાગ્ય રજકણ કર્મની અવસ્થારૂપે પરિણમી જાય છે. પુણ્યભાવ કરે થાડા અને પુલ્યકર્મ ખંધાય ઝાઝું, એમ અને ? ન જ અને. તે રીતે પાપભાવ કરે થાડા ને પાપકર્મ ભંધાય ઝાર્ઝું, તેમ બને? ન જ બને; પણ જેટલા પ્રમાણમાં પુષ્યપાપના ભાવ આત્મા કરે તેટલા જ પ્રમાણમાં કર્મ થવા યાગ્ય અજીવરૂપી જડ વસ્તુ છે તે આત્માના ભાવતું નિમિત્ત પાસીને કર્મ રૂપે પરિણાં છે. આત્મા જ્યારે ઊંધા વીર્ધ વડે રાગ-देष કરે છે ત્યારે કર્મના ઉદય તેને નિમિત્ત થાય છે, આમ માંહામાંહે નિમિત્તપણાનો શાસ્ત્રમાં ઉલ્લેખ હોવા છતાં, જીવ અને પુદ્દગલને પરસ્પર વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના અભાવને લીધે જીવને પુદ્દગલપરિણામા સાથે અને પુદ્દગલને જીવપરિણામા સાથે કર્તાકર્મપણાની व्यसिद्ध हो ही ने भात्र निभित्तनैभित्तिक्तावनी निषेध नहि होवाथी अन्धान्य निभित्त-માત્ર થવાથી જ બન્તેનાં પરિણામ છે; એક બીજા દ્રવ્યાને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના અભાવ क्र तथी डांर्ड निभित्तनैभित्तिडपञ्चाना व्यक्षाव नथी, निभित्तनैभित्तिडसं अंध को न छाय તા સંસાર જ ન હાય, નિમિત્તનીમિત્તિકસં ભંધના કારણે જ સંસાર-માક્ષ ભન્ને ઊભા छ. निभित्त अरे पर अने नैभित्तिक अरे डिपाहान पाते. निभित्तनैभित्तिकसं अध ગાથા ૮૦થી ૮૨ ] [ ૧૦૧

હોવા છતાં પણ કર્તાકર્મ પણું નથી, નિમિત્તનૈમિત્તિકપણું છે અને કર્તાકર્મ પણું નથી તેવું ચારે પડખાનું બધું સ્વરૂપ સમજ્યે જ સસારના નાશના ઉપાય હાથમાં આવે, અને તે પ્રમાણે પુરુષાર્થ કરવાથી તહાળ માસ થાય.

૧૯૯૯, આસાે વદ ૭ ઝુધ.

આત્માના પરિણામના જડ કર્તા નથી, ને જડનું એ કાર્ય નથી. જડના પરિણામને આત્મા કરતા નથી ને આત્માનું એ કાર્ય નથી એમ પરસ્પર કર્તાકમે પણાની અસિદ્ધિ છે તાપણ આત્માના રાગ-દ્વેષના પરિણામ વખતે પુદ્દગલકમેની હાજરી હાય છે ને રાગ-દ્વેષની હાજરીમાં પુદ્દગલ કર્મ બ'ધાય છે એવા નિમિત્તનૈમિત્તિકસ'બ'ધ છે.

જેમ માટી વડે ઘડા રચાય છે તેમ પાતાના ભાવવડે પાતાના ભાવ કરાતા હોાવાથી જીવ પાતાના ભાવના કર્તા કદાચિત છે; કદાચિત એઠલે કે આત્મા પાતાના રાગ-દ્વેષ પરિણામના અજ્ઞાનભાવે કર્તા છે, જ્યાંસુધી ગુણનું ભાન નથી ત્યાંસુધી અજ્ઞાનભાવે કર્તા છે, જ્ઞાનભાવે કર્તા છે.

પાતાના ભાવ વડે પાતાના ભાવ કરાતા હાવાથી એટલે પરને પાતાનું માને છે તેવા મિથ્યાત્વ ભાવ વડે રાગ દ્વેષના ભાવ કરાતા હાવાથી જીવ મિથ્યાત્વ ભાવ વડે રાગ દેવના કર્તા તો કદી પણ નથી.

જેમ માટી વડે કપડું કરી શકાતું નથી તેમ પાતાના ભાવ વડે પરભાવતું કરાવું અશક્ય હોવાથી પુદ્દગલ ભાવાના કર્તા તા કદી પણ નથી એ નિશ્ચય છે.

જીવને પાતાના ભાવથી જડતું કાંઇ પણ કરવું અશકય હાેવાથી આત્મા જડની અવસ્થાને કરી શકે નહિ—કર્મની અવસ્થાને કરી શકે નહિ, આત્મા પાતાના દયા-દાન, હિસા-જૂડું વગેરે પુષ્ય-પાપના ભાવના કર્તા કદાચિત હાેય, પણ જડ કર્મને પાતે કરે એમ કદી પણ અને નહિ, વિકારી ભાવના કર્તા જીવને કદાચિત એઠલે અજ્ઞાન ભાવે કહ્યો છે પરંત જડના કર્તા તો કદી પણ નથી તેમ કહ્યું છે.

હું બીજાનું બગાડી દઉં છું–સુધારી દઉં છું, મારા વિના બધી અવ્યવસ્થા થઇ જશે એમ માનનાર મૂંઢ છે. કાેઇ કાેઇનું કાંઇ પણ કરવા કદી પણ સમર્થ નથી. સૌના પુણ્ય-પાપના ઉદય હાેય તે પ્રમાણે નિમિત્તો બની આવે છે.

કેટલાક માણસા એમ કહે છે કે પુષ્યવંત પ્રાણી હાય તા સારું કામ કરી શકે, પણ ભાઈ! સામાની અનુકૂળ અવસ્થા થવાની હાય ત્યારે પુષ્યવંત પ્રાણીનું નિમિત્ત અને છે એટલે તને એમ લાગે છે કે આ કાર્ય પુષ્યવંત પ્રાણીએ કર્યું, પણ ખરી રીતે

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

902]

કાઇનું કાંઇ પણ કરવા કાંઇ સમર્થ નથી, સામી વસ્તુ સ્વતંત્ર છે, એની અવસ્થા જે થવાની હોય તે તેનાથી થાય છે, એમાં જે અનુકૂળ નિમિત્ત અને તેને નિમિત્ત કહેવાય છે, બાકી કાંઇ ડ્વ્ય કાંઇ ડ્વ્યનું જરા પણ કરી શકવા સમર્થ નથી. જવ પાતે કાં તા અભિમાન કરે છે અને કાં તા જાણે છે કે એની અવસ્થા એનાથી થાય છે એમાં આ શરીરની હાજરી છે. જવ પાતે અભિમાન કરે છે કે હું પરનું કરી શકું છું અને જ્ઞાન થવાથી જાણે છે તે સિવાય કાંઇનું કાંઇ કાંઈ કરી શકતું નથી.

a3ા થવાના હોય ત્યારે કંભારતું નિમિત્ત હોય પણ કાર્દમાં કંભાર ન હોય અને a3ા થવામાં વકીલ ન હોય, તે રીતે જે કાર્યને જે નિમિત્ત અનુકૂળ હોય તે નિમિત્તની તે કાર્ય વખતે હાજરી હોય. હું કાઇને સમજાવી કઉં એવા અભિપ્રાય તદ્દન ખાટા છે. સામા જીવને સમજવાની યાગ્યતા હોય ત્યારે તારું નિમિત્ત અને છે. આ વાત ભગવાનના aરની છે, કાેઇ ફેરવવા ધારે તાે ફરી શકે તેમ નથી.

કેટલાક કહે છે કે હું હતા તેથી બીજાને દવા લાવી દીધી, ડાંકટરને બાલાવી દીધા, રક્ષણ કરી દીધું તેવા અભિપ્રાય તે તદ્દન ખાટા છે. બીજાને દવા મળવાની હતી, ડાંકટર આવવાના હતા તેથી તારું નિમિત્ત બન્યું. જો કે બીજાના પુષ્યના ઉદ્દય તારા વિકલ્પને અને તારા શરીરની ક્રિયાને કરાવી દીધી નથી, દવા લાવવાના વિકલ્પ તને તારા રાગને કારણે પાતા વ3 આવ્યા છે, પરંતુ સામાના પુષ્યના ઉદ્દયને અને તારા વિકલ્પને નિમિત્તનોમિત્તિકસંબંધ થઈ જાય છે તેથી એવું કાર્ય બની જાય છે,

નાતનું, સંઘનું, દેશનું, વગેરે કાંઈ બહારનું સરખું રાખવું તારે હાથ નથી, એ બધું સરખું રહેવાનું હાય તા એની મળાએ રહે છે, તેમાં તારું નિમિત્ત બનવાનું હાય તા બને છે. બારીબારણાનાં જપ્તાં રાખવા, રખાપાં કરવાં –રક્ષણ કરવાં તે તારા હાથની વાત ત્રણકાળ ત્રણક્ષાકમાં નથી, તને રાગ ઊભા છે તેથી રક્ષણ કરવાના વિકલ્પ આવે છે, પણ રક્ષણ થવું –ન થવું તે તારા હાથની વાત નથી, ઘરમાં બધું સરખું રહેવાનું હાય ત્યારે તારા વિકલ્પને નિમિત્ત કહેવાય છે, બાકી તે બધું સરખું રહેવું તે પુદ્દગલદ્વવા સ્વતંત્ર પરિણમનને કારણે જ રહે છે, તેમાં તારી મમતા તેને રાખી દે છે એવું ત્રણકાળ ત્રણક્ષાકમાં નથી. તારા મમતાના ભાવ તારામાં, અને પુદ્દગલનું પરિણમન એનામાં, બન્ને જુદ્દે જુદાં સ્વતંત્ર પરિણમ છે.

વળી અજ્ઞાની કહે છે કે છાકરાંને જો અમે સારી રીતે સાચવીએ તેા છાકરાં સારાં થાય છે, ઘરે દૂઝાણાં રાખીને ઘરનાં દૂધ–દહીં ખવડાવીએ તેા છાકરાંનાં શરીર સારાં થાય, મજબૂત થાય, તેમ અજ્ઞાની માની રહ્યો છે પણ તે તેની મૂહતા છે. કાેઇની અવસ્થા કાેઇના આધારે રહેતી હશે? એ તાે છાકરાતું શરીર મજબૂત થવાતું હાેય ગાથા–૮૩ ૄ ૧૦૩

તેથી તેને અનુકૂળ નિમિત્તો મળી રહે, નિમિત્તો કાંઈ શરીરને મજબૂત કરી દેતાં નથી. એના એ દહીં – દૂધ ખાતા હાય તાપણ જો અશાતાના ઉદય હાય તા તે નિમિત્તો તેને પ્રતિકૂળ પરિણમે, માટે દહીં, દૂધ કાંઈ શરીરને મજબૂત કરી દેતાં નથી પણ જેમ શાતા– અશાતાના ઉદય હાય તેમ ખને છે. માટે એમ સિદ્ધ થયું કે એક દ્રવ્યનું કર્તા બીજીં દ્રવ્ય નથી. એ રીતે કર્તાકર્મસં ખંધ કાઈ દ્રવ્યના કાઈ દ્રવ્યમાં છે નહિ. ૮૦–૮૨.

તેથી એમ સિદ્ધ થયું કે જવને પોતાના જ પરિણામા સાથે કર્તાકમ ભાવ અને ભાકતાભાગ્યભાવ છે એમ હવે કહે છે:—

## णिच्छयणयस्स एवं आदा अप्पाणमेव हि करेदि। वेदयदि पुणो तं चेव जाण अत्ता दु अत्ताणं॥ ८३॥

અર્થ:— નિશ્ચયનયના એમ મત છે કે આત્મા પાતાને જ કરે છે અને વળી આત્મા પાતાને જ ભાગવે છે એમ હે શિષ્ય! ઇ જાણ.

નિશ્ચયનય એટલે સાચી દષ્ટિના એવા અભિપ્રાય છે કે આત્મા પાતાના રાગ-દ્વેષ, હર્ષ-શાકના ભાવને કરે છે અને ભાગવે છે પરંતુ દહીં-દૂધને ભાગવી શકતા નથી-જડને ભાગવી શકતા નથી, એમ હે શિષ્ય! તું જાણ, અહીં 'જાણ' ઉપર વજન છે.

હર્ષ-શાક વગેરે શુભાશુભભાવને પાતે કરે છે, કર્મ કરાવી દેતું નથી. કાઇ કહે કે તૃષ્ણા ઘટાડવાના ભાવ અમારા પુષ્યમાં હશે તો થશે પણ તે વાત તદ્દન ખાટી છે. વર્ષમાનમાં પુરુષાર્થ કરીને તૃષ્ણા ઘટાડી શકાય છે. તૃષ્ણા ઘટાડવી કાંઇ પુષ્યના આધારે નથી, પરંતુ પાતાના જ આધારે છે. પૈસા રાખવાની પાતાને મમતા હોય, એક પૈસા પણ જેને છૂટતા ન હાય તે આવી પુષ્યની ઓથ લઇને ખચાવ કરે છે, કંજૂસતું પૂતળું હોય તેથી કર્મના દાષ કાઢે છે. તારે ઘરે સ્ત્રીને શણગારવાના તને ભાવ આવે છે ત્યાં કેમ કર્મના દાષ નથી કાઢતા? પણ તે માગે તેવું હાંશથી લાવી આપે છે. કારણ કે ત્યાં તને રુચિ છે, અને અહીં દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્રમાં રુચિ નથી તેથી પુષ્યની ઓથ લે છે. જેને દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્રની રાભા વધારવા

આતમા કરે નિજને જ એ મંતવ્ય નિશ્ચયનયતણું, વળી ભાગવે નિજને જ આત્મા એમ નિશ્ચય જાણવું. ૮૩. 908

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

માટે તૃષ્ણા ઘટાડવામાં ઊછળી પડે છે. અશુભ પરિણામમાંથી શુભ પરિણામ કરવા તે પાતાના હાથની વાત છે.

કેટલાક કહે છે કે સત્સમાગમ થવાના હશે ત્યારે અમને શુભ વિકલ્પ આવશે, પણ ભાઈ! તેમ નથી. સત્સમાગમ પાતાને શુભ વિકલ્પ લાવી દે નહિ, કારણ કે બન્ને દ્રવ્યા સ્વતંત્ર જીદાં છે. અશુભ પરિણામમાંથી શુભ પરિણામ પાતે પુરુષાર્થ વડે કરી શકે છે. વિનય, ભક્તિ, શાસ્ત્રવાંચન, સત્સમાગમના શુભપરિણામ પાતે પુરુષાર્થ કરે ત્યારે થાય છે, પાતે સત્સમાગમની જિજ્ઞાસા કરે ત્યારે પુષ્યના ઉદ્દયથી સત્સમાગમ મળે છે; કાં તા પૂર્વના ઉદ્દયથી મળે અને કાં તા વર્તમાનમાં પાતે સત્સમાગમના ભાવ કર્યા તેથી પુષ્ય ખંધાય એટલે સતસમાગમ મળી જાય માટે ભાવ છે કર, ભાવને અને પુષ્યના ઉદ્દયને નિમિત્તનનમિત્તિકસંખંધ છે. તેથી શુભભાવ કરવા તે તારા હાથની વાત છે, શુભભાવ પૂર્વને પુષ્ય કર્મ કરાવી દેવે નથી.

કેટલાક જીવા માર્ગને જાણ્યા વિના ખાટા ધ્યાનમાં મરાગૂલ રહે અને પછી કહે કે અમને શુભકર્મના ઉદ્ધ્ય હાેય ત્યારે શુભપરિણામ આવે છે અને અશુભકર્મના ઉદ્ધય હાેય ત્યારે શુભપરિણામ આવે છે અને અશુભકર્મના ઉદ્ધય હાેય ત્યારે અશુભપરિણામ આવે છે પરંતુ તે વાત તદ્દન ખાટી છે. અશુભપરિણામ પણ પાતાના ઊંધા પુરુષાર્થથી થાય છે ને શુભપરિણામ પણ, અશુભપરિણામમાંથી શુભપરિણામમાં આવવાના પુરુષાર્થ પાતે કરે ત્યારે થાય છે.

ગ્રાની શુભપરિણામ અને અશુભપરિણામના કર્તા નથી પણ માત્ર ગ્રાતા છે તેમ અશુભપરિણામથી બચવા શુભપરિણામમાં પુરુષાર્થ વડે રહે છે તેથી પર્યાયદેષ્ટિએ તેમને શુભપરિણામના કર્તા પણ કહેવાય છે; કર્તુ ત્વખુદ્ધિ નથી-સ્વામિત્વખુદ્ધિ નથી તે પણ અસ્થિરતાને કારણે અશુભપરિણામથી બચવા શુભપરિણામમાં વીર્ય જોડાય છે તેથી ઉપચારિકદષ્ટિએ અસ્થિરતાના કર્તા ગ્રાનીને કહેવાય છે. બહારમાં વેપાર ધંધા, મકાન ચણાવવાં, મંદિર બંધાવવાં વગેરે કાર્યા કરવા સંબંધીના ગ્રાનીને વિકલ્પ આવે છે તેથી તેને અસદ્દભૂત વ્યવહારનયે તે બધાં કાર્યીના કર્તા કહેવાય છે તાપણ કવ્યદેષ્ટિએ ગ્રાની કર્તા નથી, જે જે વિકલ્પ આવે અને જે જે કાર્યા થય તેના માત્ર ગ્રાતા જ છે. શ્રદ્ધા અને ગ્રાનનું પરિણમન અકર્તાભાવે પરિણમ્યા જ કરે છે.

જ્ઞાનીને અસ્થિરતાના કર્તા કહેવા અને જડના કર્તા કહેવા તે બન્નેમાં ફેર છે કાર્યુ કે અસ્થિરતા તાે ચેતન્યની પર્યાયમાં થાય છે તેથી તે તાે કાેઈ અપેક્ષાએ કહી શકાય પણ જડના કર્તા કહેવા તે તાે તદ્દન ઉપચાર છે.

કેટલાક કહે છે કે પૂર્વના સંસ્કાર હોય તા ધર્મ કરી શકીએ તા પૂર્વે પણ ધર્મની શરૂઆત કરનારા તા તું જ હતા ને? અને વર્તમાનમાં પૂર્વ સંસ્કારને ગાથા-૮૩ ] િ ૧૦૫

યાદ કરનારા તા તું જ છા ને ? તેથી સિદ્ધ થયું કે પુરુષાર્થ કરનારા તા જ્યારે પુરુષાર્થ કરે ત્યારે વર્તમાનમાં જ કરે છે, પુરુષાર્થ વર્તમાન જ થાય છે. પૂર્વ સંસ્કારને પ્રગઢ કરનારા વર્તમાન પુરુષાર્થથી તે સંસ્કારને પ્રગઢ કરી આત્માની શુદ્ધ નિર્મળ પર્યાયને પ્રગઢ કરે છે.

આ અહ્યસમજી તો બધી જગ્યાએ પૂર્વ-પૂર્વ જ લઈ બેઠા છે. ધર્મની વાતમાં પહુ પૂર્વ સંસ્કાર હાય તા ધર્મ થાય, અને શભપરિહામમાં પહુ જો પૂર્વનાં પુલ્ય હાય તા શભપરિહામ થાય, એમ પુરુષાર્થના આળસુ બધે ઠેકાહ્યુ પૂર્વ-પૂર્વ લઈ બેઠા છે. પહુ ભાઇ! ધર્મ, પુલ્ય અને પાપ જે થાય છે તે તારા પુરુષાર્થથી જ થાય છે, કર્મ પરાહ્ય કાંઇ કરાવી દેતું નથી.

વીતરાગ દેવ કહે છે કે હે શિષ્ય! તું પર વસ્તુને ભોગવી શકતો નથી પણ પર વસ્તુ તરફના રાગને ભોગવે છે અને કાં પર વસ્તુ તરફના દ્વેષને ભોગવે છે. કોઈ કહે કે અમે શિખંડ અને હાકૂસની કેરી વગેરે ખાઈ શકીએ છીએ. સાંભળ ભાઈ! શું તારા આત્મામાં શિખંડ કે હાકૂસની કેરી પેસી ગઈ છે? જો પેસી ગઈ હોય અને આત્માને શિખંડ એક થઈ ગયા હોય તો આત્માએ શિખંડ વગેરે ખાધું કહેવાય પણ આત્મામાં તાે તે પેસી જતાે નથી, તે ચીજો તાે માઢામાંથી પેઠમાં પડે છે ને પેઠમાંથી વિષ્ટા થઈને ખહાર નીકળી જાય છે, તાે એમાં તેં ભાગવ્યું શું? શિખંડ અને કેરી વગેરેના રાગને જ તેં ભાગવ્યા, બાકી પર વસ્તુને તું ભાગવી શકતાે જ નથી.

આચાર્ય દેવ કહે છે કે તારી દૃષ્ટિ પર ઉપર છે તેથી હું પરને ભાગવું છું એમ તને લાગે છે પણ તારામાં રસ નથી, ગંધ નથી, સ્પર્શ નથી, વર્ણ નથી તાપણ તને પર તરફના વલણને લઈને ભ્રમ થઈ ગયા છે કે હું આ વસ્તુને ભાગવું છું. પણ ભાઈ! રૂપી વસ્તુ તારી અરૂપી વસ્તુમાં પેસે ખરી? ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં ન પેસે, રૂપી અરૂપીમાં પેસે નહિ માટે રૂપીને અરૂપી ભાગવી શકે જ નહિ, માત્ર પર વસ્તુ પ્રત્યે થતા પાતાના રાગને પાતે ભાગવી શકે છે.

જેમ ઉત્તરંગ અને નિસ્તરંગ અવસ્થાઓને પવનનું વાયું અને નહિ વાયું તે નિમિત્ત હોવા છતાં પણ પવનને અને સમુદ્રને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના અભાવને લીધે કર્તાકર્મપણાની અસિદ્ધિ છે.

ઉત્તર'ગ એટલે જેમાં તર'ગ ઉઠે છે-દરિયામાં માજા ઉઠે છે તે, અને નિસ્તર'ગ એટલે જેમાં તર'ગા વિલય પાગ્યા છે એટલે કે દરિયામાં માજા સમાર્ગ જાય છે તે. તે સ. પ્ર. ૧૪ ૧૦૬ ] સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

સમુદ્રમાં માજ ઊઠવાં તેને પવનનું નિમિત્ત છે અને માજ સમાઈ જવામાં પવનનું નહિ થવું તે અભાવરૂપ નિમિત્ત છે, પાણી પવનમાં પેસતું નથી અને પવન પાણીમાં પેસતા નથી. પવન જો પાણીમાં માજ ઉઠાડી દેતા હાય તા આ ભીંતમાં પણ માજ ઉઠાડી દે, પણ તેમ અનતું નથી, માટે માજ થવાં તે સમુદ્રની પાતાનો લાયકાત છે, પવને માજ નથી કર્યાં પણ માજ થવામાં પવનની માત્ર હાજરી છે. પાણીમાં માજનું થવું અને માજનું સમાઈ જવું તેમાં પવનનું નિમિત્તમાત્રપણું છે તાપણ દરિયાને અને પવનને વ્યાપ્ય-વ્યાપકપણાની અસિદ્ધિ હોવાથી કર્તાકર્મપણું નથી.

કાઈ કહે કે વાવાઝાં કે ચાય ત્યારે ઝાડ પડી જાય, મકાન પડી જાય, એવું થાય છે ને ? વાવાઝાં? મકાનને કે ઝાડને પાડ્યાં નથી, તે મકાન કે ઝાડમાં પડવાની લાયકાત તૈયાર થઈ ગઈ હાય ત્યારે તેને નિમિત્ત મળી આવે છે. મકાનને પડવું કે રહેવું તે મકાનના સ્વતંત્ર સ્વભાવ પ્રમાણે થાય છે તેને બીજા કાઈ કાંઈ પણ કરવા સમર્થ નથી.

પ્રશ્ન:—ધરતીક'પ થાય ત્યારે એકસાથે ઘણા માણસ મરી જાય છે તેનું કેમ? એનું એમ છે કે બધાનાં આયુષ્ય એક સાથે પૂરાં થઇ જવાનાં હોય તે વખતે ધરતીક'પ થાય, બધાનાં આયુષ્ય પૂરાં થવાનાં હોય ત્યારે સ્ટીમર બ્રૂડે જ, નિમિત્ત કાંઇ કરતું જ નથી ત્યાં શું? દરેકનું આયુષ્ય પૂરું થવાનું ઉપાદાન તૈયાર થઈ ગયું હોય એટલે નિમિત્ત બની આવે.

એમ દરિયા પાત જ પાતામાં છા છું મારે છે તે વખતે પવનનું માત્ર નિમિત્તપણં હોય છે. જીઓ! 'માત્ર' કહ્યું છે એટલે કે નિમિત્ત પરમાં તદ્દન અર્કિચિત્કર છે, કાંઈ પણ કરવા સમર્થ નથી. દરિયા પાતે જ પાતામાં આંતર્ગ્યાપક થઈને ઉત્તરંગ અથવા નિસ્તરંગ અવસ્થાને વિષે આદિ-મધ્ય-આંતમાં વ્યાપીને ઉત્તરંગ અથવા નિસ્તરંગ એવા પાતાને કરતા થકા-પાતાને એકને જ કરતા પ્રતિભાસે છે પરંતુ અન્યને કરતા પ્રતિભાસતા નથી.

પાણીમાં પાતામાં જ માજાં કરતા દરિયા પ્રતિભાસે છે પણ પવન માજાંને કરતા પ્રતિભાસતા નથી. સમુદ્ર પાતે જ પાતામાં વ્યાપી, પાતે જ પાતામાં પરિણમીને, પાતાની માજાં રૂપ અવસ્થાને કરતા દેખાય છે, સમુદ્ર પાતાની અવસ્થાને ઉત્પન્ન કરતા અને પાતાની અવસ્થાને વિલય કરતા દેખાય છે પણ બીજાને કરતા દેખાતા નથી.

વળો જેમ તે જ સમુદ્ર, ભાવ્યભાવકભાવના અભાવને લીધે પરભાવનું પર વર્ડે અનુભવાવું અશક્ય હાેવાથી, ઉત્તરંગ અથવા નિસ્તરંગરૂપ પાતાને અનુભવતા થકાે પાતાને એકને જ અનુભવતા પ્રતિભાસે છે પરંતુ અન્યને અનુભવતા પ્રતિભાસતા નથી. ગાથા-૮૩ ] ૄ ૧૦૭

જીઓ, આચાર્ય દેવે દર્શાંતમાં પણ કેવો કર્તા-ભાકતા ભાવ ઉતારી દીધા છે કે સમુદ્ર પણ પાતાની ઉત્પન્ન અને વ્યયની અવસ્થાને ભાગવે છે, એમ જ ભાગવતા દેખાય છે, સમુદ્ર પણ પરને ભાગવતા દેખાતા નથી તા પછી જીવ તા પરને ભાગવે જ ક્યાંથી? આચાર્ય દેવે અબાધિત ન્યાય જ આપી દીધા કે પરભાવનું પર વડે ભાગવાવું અશક્ય જ છે એઠલે કે ભાગવાનું જ નથી પછી ગમે તે વસ્તુ દર્શાંતમાં કે સિદ્ધાંતમાં આવે પણ પરને પર ભાગવે નહિ એ ન્યાય બધામાં અખંડ રહ્યો અને પાતાની જ અવસ્થાને પાતે ભાગવી શકે છે તે ન્યાય સિદ્ધ થયા.

તેવી રીતે સંસાર અને નિ:સંસાર અવસ્થાઓને પુદ્દગલકર્મના વિપાકના સંભવ અને અસંભવ નિમિત્ત હોવા છતાં પણ પુદ્દગલકર્મને અને જીવને વ્યાપ્યવ્યાપક ભાવના અભાવને લીધે કર્તાકર્મપણાની અસિદ્ધિ છે.

ચારાશી લાખમાં રખડવાના ભાવ તે સંસાર અને ચારાશી લાખમાં રખડવાના ભાવના અભાવ તે નિ:સંસાર એટલે માક્ષની નિર્મળ અવસ્થારૂપ ભાવ. આત્મા જ્યારે કોધ-માન-માયા-લાભાદિના ભાવ કરે ત્યારે પુદ્દગલકર્મના ઉદયતું નિમિત્ત હાય છે. જેમ પવનના નિમિત્તે પાણીનાં માજાં નથી તેમ કર્મના નિમિત્તે સંસાર નથી. દુનિયા કહે છે કે કર્મ હેરાન કરે છે, સંસારમાં ઘણા કાળ રખડપટી થઈ તે કર્મને લઈને થઈ, તે વાતને આચાર્યદેવ અહીં કાઢી નાખે છે કે કર્મનું તા માત્ર નિમિત્તપણું છે, તું તારા ભાવને કારણે રખડયો છે. 'હા', આત્મામાં રાગ-દેષ ભાવ થાય ત્યારે કર્મના ફળનું ઉદય આવવું તે નિમિત્ત છે અને આત્મામાં વીતરાગદશા પ્રગઢ થાય તે વખતે કર્મનું અભાવરૂપે નિમિત્તપણું છે.

સંસાર તે બાયડી, છાકરાં અને કુંદું અને કહેવાતા નથી પણ શુભાશભ પરિણામને પાતાનાં માને તેનાથી મને હિત થશે તેમ માને તે ખાટા ભાવ જ સંસાર છે. કર્મના કારણ સંસારદશા છે તેમ નથી, એ રીતે કર્મના અભાવ થવાથી માલદશા થાય તેમ પણ નથી; પરંતુ આત્માની અવસ્થામાં ખાટા અભિપ્રાયરૂપ મિથ્યાત્વભાવ તે જ સંસાર છે અને આત્માની અવસ્થામાં વિકાર રહિત સર્વથા નિર્મળપણું તેનું નામ માલદશા છે. માલદશા પ્રગઢ થાય ત્યારે કર્મના અભાવ થાય જ પરંતુ કર્મના અભાવ તે કર્મના કારણે થાય ને આત્માની માલદશા પાતાને કારણે થાય. તેવી રીતે મિથ્યાત્વ-ભાવરૂપ સંસાર અવસ્થામાં કર્મના ઉદય હોય જ છે પરંતુ કર્મના ઉદય કર્મના કારણે ને આત્મામાં વિકારી અવસ્થારૂપ સંસારભાવ આત્માને કારણે, એક બીજાને નિમિત્ત- નૈમિત્તિકપણું હોવા છતાં પણ કર્તાકર્મપયું નથી.

પુદ્દગલકર્મને અને જવને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના અભાવને લીધે કર્તાકર્મપણાની

### 906 ]

| સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

અસિદ્ધિ હોવાથી, જીવ જ પાતે અંતર્વ્યાપક થઈને સંસાર અથવા નિ:સંસાર અવસ્થાને વિષે આદિ-મધ્ય-અંતમાં વ્યાપીને સસંસાર અથવા નિ:સંસાર એવા પાતાને કરતા થકા પાતાને એકને જ કરતા પ્રતિભાસા.

આત્મા પાતે જ પરપદાર્થને પાતાના માનીને અઠકયા છે એવું માનવામાં આત્માનું પાતાનું જ વ્યાપકપણું છે, કર્મનું વ્યાપકપણું તેમાં નથી; તેવી રીતે માક્ષ-અવસ્થા થવામાં પણ આત્માનું જ વ્યાપકપણું છે, પાતે સમ્યક્ષ શ્રદ્ધા કરી, તેમાં સ્થિરતા કરી અને પૂર્ણ દશા પ્રગઢ કરી તેમાં આત્માનું જ વ્યાપકપણું છે, કર્મના અભાવનું વ્યાપકપણું તેમાં નથી, કર્મના અભાવનું વ્યાપકપણું કર્મમાં છે. આત્મામાં નથી; અન્નેનાં કાર્યા જુદાં છે.

પાતાના અવગુણના અભાવે માક્ષ, ને અવગુણના સદ્ભાવે સંસાર કામરાગ, દિષ્ટિરાગ, માનરાગ, વગેરે અધા રાગ પાતે કરે ત્યારે થાય છે માટે તે કર્મનું કાર્ય છે તેમ નથી પણ અજ્ઞાનભાવે તેના કર્તા આત્મા છે ને સંસારદશા તે તેનું કાર્ય છે. જ્ઞાન-દશામાં નિર્મળ અવસ્થાના કર્તા આત્મા, ને માક્ષદશારૂપ તેનું કાર્ય છે.

કર્મના સદ્ભાવ તે કારણ ને રાગ દેષના ભાવ થવા તે કાર્ય—એમ નથી પણ અજ્ઞાનભાવે પાતે શુભાશુભ ભાવના કર્તા થયા ને શુભાશુભ ભાવ તે કાર્ય થયું; તેમ જડકર્મના અભાવ થયા તેથી માક્ષદશારૂપ કાર્ય આવ્યું તેમ નથી, પરંતુ જ્ઞાનભાવે માક્ષની નિર્મળ પર્યાયના કર્તા આત્મા છે અને માક્ષની નિર્મળ પર્યાય પ્રગઢ થઈ તે આત્માનું કાર્ય છે.

પાતે-આત્માએ રાગ-દ્વેષના ભાવ કર્યા ત્યારે કર્મના સંભવ કહેવાણા અને પાતે રાગ-દ્વેષને ટાળ્યા ત્યારે કર્મના અસંભવ કહેવાણા. ભગવાન આત્મા પાતે જ પાતાને ભૂલીને સંસારભાવ કરે છે અને પાતે જ પાતાને જાણીને સંસારભાવ ટાળીને નિ:સંસારભાવ કરે છે માટે આત્મા પાતાને એકને જ કરતા પ્રતિભાસા પણ અન્યને કરતા ન પ્રતિભાસા.

આચાર્ય દેવ કહે છે કે ભાઈ! તું એમ સમજ કે મારા ભાવના કર્તા હું છું તેમ મને પ્રતિભાસા પણ મારા ભાવ કર્મ કર્યા તેમ મને ન પ્રતિભાસા, હું પાતે જ મારા ભાવની ઊ'ધાઈ-સવળાઈ કરું છું તેમ જ મને પ્રતિભાસા પણ કર્મ મને ઊ'ધાઈ-સવળાઈ કરાવે છે તેમ ન પ્રતિભાસા.

અહીં તા આચાર્ય દેવ કહે છે કે તું જીદા છા તેમ સમજ, નહિતર નિવેડા આવે તેમ નથી. તારા જ હાથમાં સંસાર ને તારા જ હાથમાં મોક્ષ છે, સંસાર ને ગાયા-૮૩ ] [ ૧૦૯

માક્ષ બન્ને તારા હલાવ્યા હલે ને તારા રાખ્યા રહે—તેમાં કર્મ-ફર્મ તને કાંઈ કરી શકે તેમ નથી.

આંધળી હા પાડવી નહિ, કાેઇની હા એ હા પાડવી તે 'હા' ટકે નહિ, માટે સાચું સમજવાના પ્રયત્ન કરવા. અરે! એક વાત પકડે કે મારા અવગુણના ને ગુણના કર્તા હું જ છું તાે પણ એને કેટલી મૃંઝવણ ટળી જાય તેવું છે. જેમ પરના કર્તા આત્મા નથી તેમ પરના ભાકતા પણ નથી તે હવે કહે છે.

જેમ કર્તા નથી, તેવી રીતે આ જ જીવ, ભાવ્યભાવકભાવના અભાવને લીધે પરભાવનું પર વર્ર અનુભવાવું અશક્ય હાવાથી, સંસાર અથવા નિઃસંસારરૂપ પાતાને અનુભવતા થકા પાતાને એકને જ અનુભવતા પ્રતિભાસા પરંતુ અન્યને અનુભવતા પ્રતિભાસા.

તું ભાવક ને જડની અવસ્થા તને ભાવ્ય થાય એટલે કે ભાગવવામાં આવે તેમ બનતું નથી, કારણ કેંુપર વડે પરતું ભાગવાવું અશકય છે એટલે કે બની શકે તેમ જ નથી. આમાં બધી વાત આવી ગઈ કે ખાવાતું, પીવાતું, લુગડાં-કાગીના વગેરેને ભાગવવાતું પરવસ્તુથી પરવસ્તુનું ભાગવાવું ક્યારેય પણ બની શકતું જ નથી. સંસારઅવસ્થામાં રાગ-દ્વેષ, હર્ષ-શાકના વિકારી-વિભાવભાવને જીવ ભાગવે, અને માક્ષદશામાં પાતાની પવિત્ર, નિર્મળ વીતરાગતાને ભાગવે, તેવા અનુભવતા થકા પાતાને એકને જ અનુભવતા પ્રતિભાસો પરંતુ અન્યને અનુભવતા ન પ્રતિભાસો.

૧૯૯૯, આસો વદ ૯ શુક્ર.

આત્મા શુભાશુભ ભાવને કરે છે અને તેને ભાગવે છે, જડકર્મને આત્મા કરી શકે નહિ અને જડકર્મને આત્મા ભાગવી શકે નહિ. જડકર્મ આત્માથી જીદી ચીજ છે માટે આત્મા તેના કર્તા પણ નથી અને ભાકતા પણ નથી.

રાગ-દ્રેષ ને હર્ષ-શાક થાય ત્યારે બાહ્ય ચીજ એટલે કે કર્મ નિમિત્ત હોય છે તેથી કર્મને ભાગવું છું, બાહ્ય ચીજને ભાગવું છું તેમ કહેવું તે વ્યવહારી લોકોના વ્યવહાર છે.

છી'ક લાવી લવાય નહિ, બગાસું ખાધું ખવાય નહિ, બગાસું ખાવાની તાકાત ચૈતન્યમાં છે નહિ. છી'ક, ઉધરસ કે બગાસું આવવું તે અનંતા રજકણના પિંડની પર્યાય છે. ઉધરસ આવે, બગાસું આવે ત્યારે જીવની માત્ર હાજરી હોય છે પણ તે ક્રિયા તા રજકણની થાય છે, રજકણા ઉધરસરૂપે ને બગાસાંરૂપે પરિણમે છે, ઉધરસ અને બગાસાં વખતે માત્ર જીવનું નિમિત્ત હોય છે તેથી તેને એમ થાય છે કે મેં બગાસું

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

ખાલું, મેં ઉધરસ ખાધી; પણ ભાઇ! તે તો રજકણની કિયા છે, તારી ક્રિયા તે નથી. કોઇ કહેશ કે મડદું ઉધરસ ને બગાસું કેમ ખાતું નથી? તો તેનું સમાધાન એમ છે કે તેની પાસે કર્મ નથી. છીં ક-પ્રગાસું આવતું હતું તે શરીરના રજકણના સ્વતંત્ર કારણે પણ કર્મનું તેમાં નિમિત્તપણું હતું; તે નિમિત્તપણું પણ ગયું અને શરીરના રજકણની લાયકાત પણ તે વખતે તેવી રહી નથી. ૮૩.

ચૈતન્યભગવાન અરૂપી વસ્તુ છે તે પાતાના અભાન ભાવે રાગ-દ્વેષના ભાવને ભાગવે પણ રાગ દ્વેષના નિમિત્તને ભાગવે તેમ વ્યવહારનયનું કથન છે. હવે વ્યવહાર કર્શાવે છે:—

## ववहारस्स दु आदा पुग्गलकम्मं करेइ णेयविहं। तं चेव पुणो वेयइ पुग्गलकम्मं अणेयविहं॥८४॥

અર્થ: —વ્યવહારનયના એ મત છે કે આત્મા અનેક પ્રકારના પુદ્દગલકર્મને કરે છે અને વળી તે જ અનેક પ્રકારના પુદ્દગલકર્મને તે ભાગવે છે.

અનાદિ અજ્ઞાનીઓના પ્રસિદ્ધ વ્યવહાર છે કે જડની ક્રિયા થવામાં ને જડના ભાગવડામાં પાતે છે તેથી પાતે તેના કર્તા છે ને ભાકતા છે. પરાશ્રયદેષ્ઠિવાળાના એવા મત છે કે પુદ્દગલકર્મને તથા ભાદ્ય પર ચીજને હું કરું છું અને હું ભાગવું છું પણ તેવી દષ્ઠિ સત્નનું ખૂન કરનારી છે. આત્મા વિકારી કે અવિકારી ભાવને કરે પણ તેથી જડનું કાંઈ કરે કે ભાગવે તેમ બની શકે નહિ. ગાદી-તકિયા હાય, માથે પંખા કરતા હાય ત્યારે કહેવાય કે ગાદી-તિકયા ને પંખાને ભાગવાય છે પણ ગાદી-તિકયા કે પંખાને કાંઈ ભાગવી શકે નહિ. પાતાના રાગ-દેષને ભાગવે છે. પંખાને જેમ ચાર પાંખડા હાય તેમ ચાર ગતિનાં ચાર પાંખડાં છે. ચાર ગતિમાં રખડવાની તે માજ માણે છે.

જેમ, અ'દરમાં માટી પાતે જ ઘડામાં પેસીને ઘડાને રચે છે, ઘડાને ઉપજાવે છે, માટી જ ઘડાને ખનાવે છે, અને ભાવ્યભાવકભાવથી માટી જ ઘડાને ભાગવે છે; કુંભાર ઘડાને કરતા નથી ને કુંભાર ઘડાને ભાગતા નથી. જેમ માટીરૂપ ધૂળ તે ધૂળમાં પેસીને-વ્યાપીને ઘડારૂપે થઇને ઉપજે છે, તેમ કુંભાર કાંઈ ઘડારૂપે થઇને ઉપજતા નથી. જયારે ઘડાના લપેટ સરખા ન રહે ત્યારે કહેવાય છે કે ઘડા ખવાઈ ગયા છે, એટલે

આત્મા કરે વિધવિધ પુદ્દગલકર્મ-મત વ્યવહારનું, વળી તે જ પુદ્દગલકર્મ આત્મા ભાગવે વિધવિધનું. ૮૪. ગાયા-૮૪ ] િ ૧૧૧

માઠીના રેજકે ગાં નવા-જ્ના થયા તેથી એવી અવસ્થા થાય છે. તે નવામાંથી જુની અવસ્થા થાય તે માઠીની જ છે-ઘડામાં જ તે અવસ્થા થાય છે એટલે માઠી જ ઘડાને ભોગવે છે; તોપણ ખહારમાં, વ્યાપ્યવ્યાપકભાવથી ઘડાના સંભવને અનુકૂળ એટલે કે ઘડા થવાને અનુકૂળ કુંભાર હતા, માઠીના રજકણમાં કુંભારના હાથ પેસી ગયા નહોતો. હાથના સ્વભાવે હાથના ગુણે ઘડા થયા નથી પણ માઠીના ગુણે ઘડા થયા છે. કુંભારનું નિમિત્ત છે તેથી કુંભારે ઘડા કર્યા એમ અનાદિ અજ્ઞાનીના પ્રસિદ્ધ વ્યવહાર છે. કુંભાર હોય તેા ઘડા થાય એમ અજ્ઞાનીને થઈ ગયું છે. હા! કુંભાર ઘડા કરવાની ઈચ્છા કરે ને હસ્તાદિની કિયા કરે તે કુંભારમાં પોતામાં થાય છે; અહીં કુંભારનું શરીર અને આત્મા બધું ભેગું લઈને વાત કરી છે કારણ કે અહીં તો દેવાંત પૂરતી વાત છે, કુંભારને માઠીના ઘડાથી જુદા પાડવા છે તેટલું પ્રયોજન છે, કુંભારના શરીરની અને તેના આત્માની અહીં વાત લેવી નથી. કુંભારના આત્માએ ઘડા કરવાની ઇચ્છા કરી ને પ્રદેશનો ધૂજરા થયા તેના તે કર્તા છે, ઇચ્છાને અનુકૂળ હસ્તાદિની કિયા થઈ તે કુંભારના આધારે થઈ પણ માઠીના આધારે થઈ નથી. એ રીતે કુંભાર ને માઠી બન્ને જુદા છે એમ આ ગાથામાં બતાવવું છે.

ઘડા થવાને અનુકૂળ ઇચ્છારૂપ કિયા ને હાથ હલવારૂપ કિયા, કુંભારમાં પાતામાં થાય છે, નિમિત્તની અવસ્થા નિમિત્તમાં થાય છે ને માટીની અવસ્થા માટીમાં થાય છે, ઘડાના સંભવને એટલે કે થવાને અનુકૂળ તે નિમિત્તમાત્ર છે પણ તેના કર્તા કુંભાર નથી. જયારે ઘડા થવાના હોય ત્યારે કુંભારની હાજરી હોય તે તેને અનુકૂળ નિમિત્ત કહેવાય, અને જયારે ઘડા ફૂટવાની અવસ્થા તેને કારણે થવાની હોય ત્યારે છાકરા લાકડી મારે. તે નિમિત્ત પણ ઘડા ફૂટવાને અનુકૂળ છે.

આચાર્ય દેવ કું ભારતું દેષ્ટાંત આપીને કહે છે કે અરે ભાઈ! તું પરના ઘણી ન થા! તું કું ભાર ન થા! પણ તું સ્વતંત્ર થા! તેમ સ્વતંત્ર થવાનું કહે છે. તું જો પરના કર્તા થયા તો તારી અવસ્થાના કર્તા પણ કાઈ બીજો થયા, તેથી તું કાઈના ઓશિયાળા થયા કારણ કે તું પરનું કરે ત્યારે તારી અવસ્થા પણ કાઈ બીજો કરે, માટે મૂક પરનું કર્તાપણું! ને થા સ્વતંત્ર! અધી વસ્તુ સ્વતંત્ર જ છે.

કુંભાર ઘડાના સંભવને અનુકૂળ પાતાના વ્યાપારને કરતા અને માટીના વ્યાપારને નહિ કરતા, ઘડા વઉ કરલા પાણીના જે ઉપયોગ તેનાથી ઉપજેલી પાતાની તૃષ્તિને ભાવ્યભાવકભાવવઉ ભાગવે છે પરંતુ ઘડાને ભાગવતા નથી. ઘડામાં રહેલા પાણીના ઉપયોગથી પાતાની તૃષ્તિને ભાગવે છે તાપણ કુંભાર ઘડાને ભાગવે છે, ઘડાને કરે છે એવા લાકોના અનાહિથી રહ વ્યવહાર છે.

### 992 ]

सिभयसार प्रवयन साग-४

ઘડા તો માટીએ જ કર્યો છે પરંતુ તેમાં કુંભારના હસ્તાદિકની કિયા અનુકૂળ નિમિત્તરૂપ થઈ ત્યાં લોકોની નિમિત્તાપીન દષ્ટિ હોવાથી કુંભારે ઘડા કર્યો એવા અનાદિથી રહુ વ્યવહાર ચાલ્યા આવે છે. વળી ઘડાને તો માટી જ ભાગવે છે પણ ઘડા વડે કુંભારે પાણી પીવાના તૃષ્તિભાવને ભાગવ્યા ત્યાં નિમિત્તાધીન દષ્ટિવાળા અજ્ઞાનીઓનો એવા વ્યવહાર થઈ ગયા કે કુંભારે ઘડા ભાગવ્યા એવા રહ વ્યવહાર ચાલ્યા આવે છે.

જ્યારે અજ્ઞાની જીવ અસાધ્ય થાય છે ત્યારે તેના માદામાં કાંઈ પણ ખાવાની સારી ચીજ નાખા તો પણ તે અસાધ્ય થઈ ગયા હાવાથી-તેને કાંઈ પણ ખળર નહિ હાવાથી તૃષ્તિ થાય નહિ, પણ જો ખ્યાલવાળાના માદામાં તે ચીજ નાખા તા તેને તૃષ્તિ થાય છે. તેને જો ખ્યાલ હતા તા રાગથી તૃષ્તિ થઈ તેમ જાણ્યું. તૃષ્તિ થવા ન થવામાં જ્ઞાનને ખળર હાય તા રાગથી સંતાષાય છે પરંતુ કાંઈ પણ ચીજથી તે સંતાષાય છે તેમ નથી. તેવી રીતે કંભાર પણ પાતાના રાગથી સંતાષાણા છે પણ ઢાઢા ઘડાના પાણીથી સંતાષાણા નથી.

એ રીતે પુદ્દગલંદ્રવ્ય પાતે વ્યાપ્યવ્યાપકભાવથી કર્મને કરે છે, અને ભાવ્ય-ભાવકભાવથી પુદ્દગલંદ્રવ્ય જ કર્મને ભાગવે છે, એટલે કે પુદ્દગલંદ્રવ્ય પાતે કર્મપણે પરિણમ્યું તે તેનું કર્તાપણું અને પુદ્દગલંકર્મ ઉદય આવીને ખરી જાય છે તે તેનું ભાકતા-પણું છે; તેાપણ, બહારમાં, વ્યાપ્યવ્યાપકભાવથી અજ્ઞાનને લીધે પુદ્દગલંકર્મના સંભવને અનુકૂળ એવાં (પાતાનાં રાગાદિક) પરિણામને કરતા અને પુદ્દગલંકર્મના વિપાકથી ઉત્પન્ન થયેલી વિષયાની જે નિકટતા તેનાથી ઉપજેલી (પાતાની) સુખદુ:ખરૂપ પરિણતિને ભાવ્યભાવકભાવ વર્ષ અનુભવના-ભાગવતા એવા જવ પુદ્દગલંકર્મને કરે છે અને ભાગવે છે એવા અજ્ઞાનીઓના અનાદિ સંસારથી પ્રસિદ્ધ વ્યવહાર છે.

અજ્ઞાનભાવને લઈ ને આત્મા પુદ્દગલદ્રવ્યમાં વ્યાપતા નથી પણ પુદ્દગલદ્રવ્ય તે મારી વસ્તુ છે એવી પરદ્રવ્યમાં મારાપણાની છુદ્ધિરૂપ ઊંધી માન્યતા તે વ્યાપક અને રાગ-દ્રેષની અવસ્થા થઈ તે વ્યાપ્ય; અજ્ઞાન તે વ્યાપક છે—પરના પકડના ભાવ તે વ્યાપક છે અને તેના કારણે થતી રાગ-દ્રેષની અવસ્થા તે વ્યાપ્ય છે. જ્ઞાનીને સ્વના પકડ છે એટલે તેમાંથી નિર્મળ પર્યાયરૂપ વ્યાપ્ય પ્રગટે છે.

પુદ્દગલકર્મના વિપાકથી ઉત્પન્ન થયેલી વિષયાની જે નિકટતા તેનાથી ઊપજેલી જે સુખદુ:ખરૂપ પરિણતિ ભાગવતા એટલે એમાં એમ છે કે પુદ્દગલકર્મ વડે ખહારની સામગ્રી એકઠી થઇ તે વિષયાની નિકટતા થઈ, ધન, કહે ખ વગેરે અનુકૂળ સામગ્રીના ગાથા–૮૪ ] [ ૧૧૩

સંયાગ થયા. તેનાથી મને સુખદુ:ખ ઉત્પન્ન થાય છે એમ માને છે માટે વિષયાથી ઉત્પન્ન થયેલી સુખદુ:ખરૂપ પરિર્ણત એમ અહીં કહ્યું છે, અજ્ઞાનીને બાદ્ય અનુકૂળ વસ્તુ ભાળીને કલ્પના ઉઠે કે આ ઠીક છે, આ સારું છે, એમાંથી મને સુખ થાય છે અને પાતાની કચ્છાથી વિરુદ્ધ બાદ્ય વસ્તુ દેખીને એવી કલ્પના ઉઠાઉ કે આ મને ઠીક નથી, એનાથી મને દુ:ખ થાય છે; પણ ભાઈ! એ તા કર્મનું ફળ છે, તે કર્મનું ફળ કર્મમાં રહ્યું છે, તારામાં રહ્યું નથી; તે સુખદુ:ખ કર્મના ફળમાંથી આવતું નથી પણ તારી અજ્ઞાનતાને લીધે તું બહારની વસ્તુમાંથી સુખદુ:ખ આવે છે એમ કલ્પના કરી સુખદુ:ખને વેદે છે. કર્મના ફળના કારણે બાદ્ય શરીર, કુઢંબાદિ વગેરે સામથી એકઠી થઈ તેને આચાર્યદ્દવે 'વિષયાની નિક્રતા' એમ કહ્યું છે. તે વિષયાની નિક્રતામાંથી મને સુખદુ:ખ થાય છે એમ અજ્ઞાની માને છે. ખરી રીતે તા અજ્ઞાની પાતાની ભાવ્યભાવકભાવની અવસ્થાને ભાગવે છે અને કરે છે છતાં પણ તેની બાદ્ય દિષ્ટ હોવાથી અનાદિ અજ્ઞાનીઓના રૃઢ થયેલા વ્યવહાર છે કે જડની અવસ્થાને અમે કરીએ છીએ.

જુઓ, આચાર્ય દેવ આમાં એમ ખતાવે છે કે જડની-પરની અવસ્થાને અમે કરીએ છીએ એવું માનનારા તથા બાલનારા અત્યારે જ છે એમ નથી પણ અનાદિ-કાળના છે, અજ્ઞાનીઓના અનાદિ સંસારમાં રઝળવાના ભાવથી નક્કી થયેલા વ્યવહાર છે. આ વ્યવહાર નિમિત્તાધીન દૃષ્ટિના છે.

આઠ પ્રકારના કર્મના રજક્લાને કરે કે ઢાળે તે આત્માના હાથની વાત નથી પણ પાતાના રાગ ઢાળે એઢલે કર્મ કર્મના કારલે ઢળી જાય છે. બન્નેના કાર્યો સ્વતંત્ર જાદે જીદાં છે. આ વાત કહીને અહીં એમ કહે છે કે તું તારા ભાવને જોવા શીખ, તેં જેવા ઊંધા ભાવ કર્યો છે તેવા જ તું સવળા ભાવ કર. દુનિયા પણ કહે છે કે આ હાથ બાંધ્યા અને આ હાથ છાડે, એઢલે કે ઊંધા ભાવે બાંધ્યા અને સવળા ભાવે છાડે એવા તેના અર્થ છે. દુનિયા પણ કેઢલું ક બાલે છે તા સરખું, પણ તેના અર્થની ખબર વગર એાથે એાથે બાંધ્યે જાય છે. ધર્મના બહાના તળે પણ એાથે ઓથે ધર્મ કર્યા એમ માને છે.

એક ગુરુ હતા, તેના બે શિષ્ય હતા. તે એક વાર ગુરુના પગ દાખવા બેઠા, તેમાં એક દાબે જમણા પગ અને એક દાબે ડાબા પગ. એમાં એક શિષ્યની આંગળી ગુરુના બીજા પગને અડી ગઈ. તેથી બીજો શિષ્ય કહે કે મારા પગને હ' કેમ અડયા? હું તારા પગને ધબો મારીશ. પછી બીજો કહે કે તા હું પગ તારા પગને ધબો મારીશ, સ. પ્ર ૧૫

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

એમ કહી બન્ને જણા ગુરુના પગને મારવા મંડયા; પછી ગુરુ કહે કે હું તા એકના એક છું અને તમે બે જણાએ આ શું માંડયું? વહેંચણી કરતાં આવડે નહિ ને શા માટે વહેંચ્યા પગ? સેવા કરવાના વિવેકની રીત તા આવડે નહિ ને આમ સેવા થાય? આમ જીવા અજ્ઞાનભાવે એાથે એાથે ધર્મ કર્યા માને અને વિવેકને કાંઈ સમજે નહિ.

જવ પુદ્દગલકર્મ ભંધાય તેવા અનુકૂળ રાગાદિક કરે છે અને રાગ કરતી વખતે પુદ્દગલકર્મની હાજરી હોય છે એવા નિમિત્ત-નૈમિત્તિકસંભંધ દેખીને અજ્ઞાનીને એવા ભ્રમ થઇ જાય છે કે જવ પુદ્દગલકર્મને કરે છે અને ભાગવે છે પણ ખરી રીતે જવ પુદ્દગલકર્મને કરતો અને ભાગવતા નથી પણ પાતાના રાગ-દ્રેષને કરે છે અને ભાગવે છે. યથાર્થ શ્રદ્ધા-જ્ઞાન કરીને તેમાં સ્થિરતા કરે તા કર્મ ઢળી જાય છે. કેઢલાક જવા કહે છે કે અનાદિના કર્મ સાથેના સંભંધ છે તે કેમ તાડાય? પણ પરમાત્મપ્રકાશમાં કહ્યું છે કે કર્મ અનાદિના બંધુરૂપ છે તેને મુનિઓ બાળીને ભસ્મ કરી નાખે છે. જેને આત્માનું હિત કરવું હોય તેણે કર્મના સંભંધ તાડીને આત્માનું ભાન કરી, તેમાં લીન થઈ, કર્મના ક્ષય કરવા એમ શ્રી ગુરુઓના ઉપદેશ છે.

જડની પ્રવૃત્તિ અને આત્માની પ્રવૃત્તિ જુદી જ છે, પણ જ્યાંસુધી ભેદજ્ઞાન ન હોય ત્યાંસુધી બહારથી એક જેવી દેખાય છે. અજ્ઞાનીને ભાન નહિ હોવાથી ઉપલક દૃષ્ટિથી જેવું દેખાય તેવું તે માની લે છે. ખરી રીતે દરેક પદાર્થની પ્રવૃત્તિ જુદી જુદી છે છતાં બાહ્યથી નિમિત્તની હાજરી હોય તેને કર્તા ને ભોક્તા માની લે છે, ઉપલક દૃષ્ટિથી એટલે ખાડી દૃષ્ટિથી જેવું દેખાય તેવું માની લે છે, તેને શ્રીગુરુ ભેદજ્ઞાન કરાવી અજ્ઞાનીના એ પ્રતિભાસને વ્યવહાર કહે છે.

જીવાએ ધર્મ બહારમાં માની લીધા છે પણ "ધર્મ વાડીએ ન નીપજે, ધર્મ હાટે ન વેચાય, ધર્મ વિવેકે નીપજે, જો કરીએ તો થાય." લાકો આ પદ બાલ્યા કરે છે તેમાં પણ એમ આવ્યું કે ધર્મ વિવેકે નીપજે, ધર્મ બહારની ક્રિયાથી થતો નથી પણ ધર્મ વિવેકથી થાય છે. વિવેક એટલે પરથી જુદાપણાનું સાચું જ્ઞાન, વિવેક એટલે કર્મથી, મનથી, વાણીથી, શરીરથી અને શુભાશુભ પરિણામથી આત્માનું જુદું ભાન, વિવેક એટલે પર પદાર્થ અને મારા આત્મા ત્રણકાળ જુદા છે, મારે અને પર પદાર્થને ત્રણકાળમાં મેળ નથી.

આચાર્ય દેવ અજ્ઞાનીના પ્રતિભાસને વ્યવહાર કહે છે તે વ્યવહારનું ફળ ચારાશીમાં રખડવાનું છે. શ્રી ગુરુ ભેદજ્ઞાન કરાવીને જીવનું સ્વરૂપ ખતાવીને અજ્ઞાનીના અભિપ્રાયને દૂષણ દે છે. ૮૪. ગાથા-૮૫ ] [ ૧૧૫

હવે આ વ્યવહારને દૂષણ દે છે:-

## जदि पुग्गलकम्मिमणं कृव्वदि तं चेव वेदयदि आदा। दोकिरियाविदिरित्तो पसर्जदि सो जिणावमदं॥८५॥

અર્ધ:—જો આત્મા આ પુદ્દગલકર્મને કરે અને તેને જ ભોગવે તા તે આત્મા એ ક્રિયાથી અભિન્ન ઠરે એવા પ્રસંગ આવે છે—જે જિનદેવને સંમત નથી.

આચાય દેવ કહે છે કે સાંભળ ભાઈ! ત્રિલાકનાથ તીર્થ કરદેવ પરમાત્મસ્વરૂપ પામેલા દેવાધિદેવનો મત એમ છે કે બે દ્રવ્યની ક્રિયાને એક આત્મા કરે નહિ. બે દ્રવ્યની ક્રિયાન કરવાનો અભિપ્રાય તે વીતરાગના માર્ગની ખહાર છે. આત્મા પાતાના ભાવને પણ કરે અને જડની અવસ્થાને પણ કરે તાે તે એક આત્મા બે ક્રિયાથી એકમેક થઈ ગયા.

કાઈ માણસ એમ કહે કે હું પર દ્રવ્યનું કરી શકું છું, ત્યારે તેને પૂછવામાં આવે છે કે શરીરાદિ જડની અવસ્થાને તું કરી શકે ને ભાગવી શકે તો તારી અવસ્થામાં તારા હાથ છે કે નહિ? શું તારી અવસ્થા નકાર પડી છે? તું અવસ્થા વગરનો છા? જો તું પરદ્રવ્યની અવસ્થાને કરતા હો તો પરદ્રવ્ય તારારૂપે તન્મયપણ થઈ ગયું હાવું જોઈએ. જો તું અને જડ એકમેક ન થા તો તું જડ એવા શરીરાદિનું કાઈ રીતે કરી શકે નહિ. અને જો તું તારી વૈભાવિક કે સ્વભાવિક પણ ચૈતન્યની જ અવસ્થાનો કર્તા હો તો પરદ્રવ્યની અવસ્થાનો કાઈ રીતે કર્તા ન હો, કારણ કે એક દ્રવ્ય એક જ ક્યાનો કર્તા હોય પરંતુ એ દ્રવ્યની કિયાનો કર્તા કાઈ દ્રવ્ય જગતમાં હોઈ શકે જ નહિ. આત્મા પાતાની અવસ્થાને કરે અને પરની અવસ્થાને પણ કરે તો તે એ ક્યાથી અભિનન થયા તે વાત વીતરાગદ્દવને માન્ય નથી પણ અજ્ઞાનીને માન્ય છે, જેને કેવળજ્ઞાન પ્રગઢ થયું છે, રાગ-દ્રેષનો સર્વથા નાશ થયા છે, જડ–ચૈતન્યનું પૂરેપૂરું સ્વરૂપ જેના જ્ઞાનમાં પ્રત્યક્ષપણ જણાયું છે એવા સર્વજ્ઞ વીતરાગદ્દવને તે વાત માન્ય નથી.

પ્રથમ તા, જગતમાં જે ક્રિયા છે તે અધીય પરિણામસ્વરૂપ હાવાથી ખરેખર પરિણામથી ભિન્ન નથી. જગતમાં કાેઇપણ શબ્દ બાલાય તે કાેઇનો પણ ભાવ હાેય જ, કાંતા શબ્દ બાલાય તેવી વસ્તુ હાેય, કાં વસ્તુનો ગુણ હાેય અને કાં કાેઇ વસ્તુની

પુદ્દગલકરમ જીવ જો કરે, એને જ જો જીવ ભાગવે, જિનને અસંમત ફિક્રિયાથી અભિન્ન તે આત્મા ઠરે. ૮૫.

| સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

અવસ્થા હોય; તેમ ક્રિયા છે તે વસ્તુ, ગુણ અને અવસ્થામાંથી શું છે? વસ્તુની અવસ્થા જ છે, પરિણામસ્વરૂપ છે. અવસ્થા કાંઇ ભ્રમ નથી પરંતુ તે કાંઇ વસ્તુનું પરિણામ છે-ભાવ છે માટે ક્રિયા દ્રવ્યથી ભિન્ન હાંઇ શકે નહિ, જેમ સસલાનાં શિંગડાં ન હાય તેમ વસ્તુમાં ક્રિયા ન હાય તેમ નથી પરંતુ ક્રિયા પરિણામસ્વરૂપ હાવાથી વસ્તુની અવસ્થા જ છે.

પરિણામ પણ પરિણામીથી (ડ્રવ્યથી) ભિન્ન નથી કારણ કે પરિણામ અને પરિણામી અભિન્ન વસ્તુ છે-જીદી જીદી બે વસ્તુ નથી. અવસ્થા જેમાંથી થાય છે તેનાથી તે વસ્તુ જુદી હોય નહિ. સાેનું અને સાનાનો દાગીનો તે બે જુદા હાય? ન જ હાેય. સાેનામાંથી વીંટીની અવસ્થા થઇ, પણ વીંટીરૂપ અવસ્થા ક્યાંય રહી ગઇ અને સાેનું ખીજે કયાંય રહી ગયું તેમ ખને ? ન જ ખને. વીંદીરૂપ અવસ્થા સાનારૂપ વસ્તુમાંથી જ થઈ છે માટે સાતું અને તેની અવસ્થા ખન્ને જુદાં ન હાય પણ પરિગ્રામ પરિણામી અભેદ જ હાય. કાેઇ કહે વીંદી તા સાનીએ કરી છે, પરંતુ સાનીએ વીંદી કરી નથી પણ વીંદી કરવાની ઇચ્છા સાનીએ કરી છે. ઇચ્છાનો કર્તા સાની છે પણ વીંદીનો કર્તા સાની નથી, સાનીનું માત્ર નિમિત્ત છે, સાનીએ વીંદી કરી નથી. વીંદીનો કર્તા સાનું છે, સાનામાંથી જ વીં દી થઈ છે; તે રીતે જે કાઈ અવસ્થા ચૈતન્યની હાય તે ચૈતન્ય ડવ્યથી અભિન્ન હાવાથી તેનો કર્તા ચૈતન્ય છે અને જે કાઈ અવસ્થા જડની હાય તે જડ ડ્રવ્યથી અભિન્ન હોવાથી તેનો કર્તા જડ છે. માટે એમ સિદ્ધ થયું કે જે કાઇ ક્રિયા છે તે અધીયે ક્રિયાવાનથી એટલે કે દ્રવ્યથી ભિન્ન નથી. જડની ક્રિયા જડ ક્રિયાવાનથી જીદી નથી અને ચૈતન્યની ક્રિયા ચૈતન્ય ક્રિયાવાનથી જીદી નથી. આમ વસ્તુસ્થિતિની મર્યાદા હોવાથી ક્રિયા અને કર્તાનું અભિન્નપર્સ સદાય તપે છે. 'તપે છે? એટલે કે ક્રિયા અને દ્રવ્યમાં ભંગ કયારે પણ પડતા નથી, વસ્તુ વગરની અવસ્થા ન હાય ન અવસ્થા વગરની વસ્તુ હોઈ શકે નહિ.

૧૯૯૯, આસા વદ ૧૦ શનિ.

આત્મા પાતાના ભાવને પણ કરે અને જડની ક્રિયાને પણ કરે તે અભિપ્રાય અજ્ઞાન છે તે વાત અહીં કરે છે.

ક્રિયા અને કર્તાતું અભિન્નપર્ણું સદાય તપતું હાવાથી, જીવ વ્યાપ્યવ્યાપકભાવથી પાતાના પરિણામને કરે છે અને ભાવ્યભાવકભાવથી તેને જ અતુભવે–ભાગવે છે.

આત્મા વ્યાપક છે અને અવસ્થા વ્યાપ્ય છે. જેમ પાતાના રાગ-દ્વેષ ભાવને આત્મા કરે તેવી જ રીતે આત્મા પુદ્દગલકર્મમાં વ્યાપીને પુદ્દગલકર્મને કરે અને ભાવ્ય- ગાથા-૮૫ ] િ ૧૧૭

ભાવકભાવથી પુદ્દગલના હર્ષ શાંકને ભોગવે તો જવને પાતાની અને પરની ભેગી મળેલી બે ક્રિયાથી અભિન્નપણાનો પ્રસંગ આવે, એમ જો બન્નેનું એકપણું થાય તો સ્વપરની વહેં ચણી આથમી જાય છે, જડ-ચૈતન્યની વહેં ચણીના નાશ થાય છે. એ રીતે આત્મા અને અનેક જડ ક્વ્ય બધાં એક છે એમ માનનાર મહા મિથ્યાદષ્ટિ છે, તે ત્રિલાકીનાંથ સર્વજ્ઞ ભગવાનના મતની બહાર છે.

આતમા શુભાશુભ ભાવ કરે અને તે જ પ્રમાણ જડની ક્રિયા પણ કરે-તેમ એક આત્મા બે ક્રિયાને કરે અને ભોગવે એવું માને તે સર્વ જ્ઞના મતની બહાર છે. જેમ દશાશ્રીમાળી વાલ્યો હોય તેનો છોકરા દારૂ પીએ, માંસ ખાય કે લંપડપણ ચડ્યો હોય તેને ખાનદાન પિતા એમ કહે કે તું મારા છોકરા નહિ પણ ભંગિયાના છોકરા છો; તેમ અહીં વીતરાગદેવ કહે છે કે શુભાશુભભાવ હું કરું અને શરીરાદિ જડની ક્રિયા પણ હું કરું એવું માનનાર તે જૈન નથી, અમારી આજ્ઞામાં નથી, અમારા માર્ગમાં નથી પણ અધર્મના માર્ગમાં છે.

કેાથળીમાં અંદર ભર્યું કરિયાતું, માથે લખ્યું ચિનાઈ સાકરનું નામ, એટલે કાંઈ કરિયાતું ચિનાઈ સાકર થાય? તેમ વસ્તુના જે સ્વભાવ છે તેમ નહિ માનતાં બીજી રીતે માને એટલે કાંઈ વસ્તુનો સ્વભાવ બદલાઈ જાય? આત્મા જ્ઞાનમૂર્તિ છે, તે ઊંધા પડયા પાતાના અજ્ઞાનભાવને કરે અને સવળા પડયા પાતાના જ્ઞાનભાવને કરે પણ તેનું જડ ઉપર સ્વામિત્વ છે જ નહિ. રાગ-દ્વેષને કરું, હર્ષ-શાકને ભોગવું અને જડને પણ કરું અને ભોગવું એમ માનનાર બે પદાર્થનો કર્તા થયા, બે પદાર્થનો ભોકતા થયા; તેને અસત્યનું-જૂઠાણાનું સેવન કર્યું.

હું પરનું કરી શકતા નથી પરંતુ મારું પાતાનું જ કરી શકું છું એમ માનનારે અનંતા પર આત્મા તથા અનંતા જડથી પાતાને જીદા પાડયા, વળી તેમનું હું કાંઈ કરી શકું નહિ એમ માનતાં તેનો અનંત કપાય દળી ગયા તેથી અનંતા જન્મ-મરણ દળી ગયાં, ત્રણકાળની ઊંધી દષ્ટિ ખસી ગઈ અને અનંતગુણી સ્વભાવપર્યાય પ્રગદ થઈ. બીજ પદાર્થની અવસ્થાને હું ભલું-ભૂં હું કરી શકું છું તેમ માનનાર ત્રણકાળના અનંત પદાર્થનો અભિમાની છે, અનંત જન્મ-મરણ તેને પડયા છે, જગતને હું કરી દલું તેમ માને તે મહા મૂઢ છે. વાત બે છે-કાં તો થાય ત્રણકાળના પદાર્થનો ધણી ને કાં તા ત્રણકાળના પદાર્થનો ધણી થતા ખસી જાય અને પાતાના સ્વપદાર્થના ધણી થાય પણ બે દ્વ્યની પર્યાયને એક દ્વ્ય કરે છે એમ માનનાર મહા અજ્ઞાની, મહા કપાચી છે, તે અનંત સંસારનું બીજ હું લઈને બેઠો છે.

જડની ક્રિયા ચેતન કરતા નથી અને ચેતનની ક્રિયા જડ કરતા નથી, ચેતન

996 ]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ચેતનની કિયા પણ કરે અને જડની કિયા પણ કરે એ રીતે બે દ્રવ્યની કિયા એક દ્રવ્ય કરે એમ બની શકે નહિ. આત્મા રાગ-દ્રેષની કિયા કરે અને હર્ષ-શાકને ભોગવે, તેમ જ પુદ્દગલકર્મને કરે અને પુદ્દગલકર્મને ભોગવે એમ બે દ્રવ્યની કિયા એક દ્રવ્ય કરી શકે નહિ એવી વસ્તુસ્થિતિની મર્યાદા છે. ચેતન ચેતનની કિયા કરે અને જડ જડની કિયા કરે એમ સૌ પાતપાતાની કિયા કરે, કાઇની કિયા કાઇ કરી શકે નહિ, કર્તા ને કિયા બન્ને અભિન્ન છે એવી વસ્તુસ્થિતિ સદાય તપે છે તેથી કાઇ કાઇને કરી શકતું નથી અને કાઇ કાઇને ભાગવી શકતું નથી.

કરેક દ્રવ્ય સ્વતંત્ર છે એવી વસ્તુસ્થિતિ છે પણ સત્યને અસત્ય માને અને અસત્યને સત્ય માને એ અભિપ્રાય અનંત સંસારનું મૂળિયું છે. પોતે પોતાના કારણે પાતાથી સમજને ઊંધી માન્યતાની ગાંઢ તાેડયા વિના આત્મતત્ત્વના સ્વરૂપની ગંધ માત્ર પણ આવે નહિ.

કર્મની જે અવસ્થા થાય છે તેને હું પરિશ્વમાવી દઉં છું એવી દિષ્ટિ તદ્દન અસત્ય છે. જે પરદ્રવ્ય છે, જેની ક્રિયા પોતે કરી શકે નહિ તેને કરવાનું માને તે તદ્દન જૂઠા અભિપ્રાય છે. બે દ્રવ્યની ક્રિયા એક દ્રવ્ય કરે છે એમ જે માને છે તે પદાર્થને સ્વાધીન માનતા નથી પશ્ચ પરાધીન માને છે.

કાઇનું કાઇ કાંઇ કરી શકે નહિ, માત્ર આરોપથી કહેવાય કે આણે આનું કર્યું, જેમ ધીના ઉપચારથી ઘડા ધીનો કહેવાય પણ તેથી કાંઇ ઘડા ધીનો થાય નહિ; તેમ સૌ સૌના ભાવને કરે, પણ કાઇનું કાઇ કાંઇ કરી શકે નહિ, માત્ર આરોપથી કર્યું કહેવાય, ધીના ઘડાની જેમ; પરંતુ ખરી રીતે કાઇનું કાઇ કરી શકતું જ નથી, કાઇની કાઇએ નિંદા આ જગતમાં કરી નથી તેમ કાઇએ કોઇની પ્રશંસા પણ કરી નથી, સૌ પોત-પાતાના ભાવને જે ગાંઠે તેનાં ગાણાં ગાય છે અને ન ગાંઠે તેની નિંદા કરે છે એટલે સૌ કાંઇ પોતપોતાને ગાંઠે–ન ગાંઠે તેની પ્રશંસા નિંદા કરી રહ્યું છે, પરની પ્રશંસા નિંદા ત્રણકાળમાં કાંઇએ કરી નથી, કાંઇ કરતું નથી, કાંઇ કરશે નહિ.

કાઈએ કાઇને ત્રણકાળમાં છેતર્યા નથી, કપટના ભાવ કરી પોતે જ પોતાને છેતરે છે. કાઇ કહેશે કે મે' ફલાણાને કેવા છેતર્યા? પણ ભાઇ! તેમાં તે નથી છેતરાણા પણ તું જ છેતરાણા છા. સામાનાં પુષ્ય ઓછાં કે તારા જેવા કપટી એને મળ્યા, પરંતુ કપટના, દગા–પ્રપંચના ભાવ કરીને તને પાતાને જ તેં છેતર્યા છે, બાકી ત્રણકાળમાં કાઈ કાઈને છેતરી શકતું નથી.

કાઈ, કાેઈનું ભૂંડું થઈ જાંગા એમ ચિંતવન કરે તાે કાેઈનું ભૂંડું થઉં નથી, કાેઈને નુકશાન થઉં નથી અને કાેઈ સારું ચિંતવે, કાેઈની કાેઈ ભક્તિ કરે, તાે બીજાનું ગાથા-૮૬ ] [ ૧૧૯

કાંઈ સારું થતું નથી, જેમ જેના પુષ્ય-પાપનો ઉદય હોય તે પ્રમાણે બને છે. ભલા-ભૂંડા ભાવ કરે છે તેનું ફળ તેને પાતાને મળે છે.

કરવા, કરાવવા અને અનુમાદવાનો ભાવ તો પોતાનો છે, કરવા, કરાવવા અને અનુમાદવાના ભાવમાં જે નિમિત્તો આવે તે નિમિત્ત તરફના ભ'ગ છે. પાતે પોતાના ભાવ કરે છે. પાતે પાતાના ભાવથી બીજાને કહે કે આ પ્રમાણે તું કર, તે રીતે પાતાના ભાવમાં બીજાનું નિમિત્ત આવ્યું પણ ભાવ તા પાતે કર્યો. પાતાના ભાવ પ્રમાણે પુષ્ય-પાપ અધાય છે. સામું નિમિત્ત તે પ્રમાણે કરે કે ન કરે તેનું આને કાંઈ પણ પુષ્ય કે પાપ લાગે નહિ. પાતાના ભાવનું પુષ્ય-પાપ પોતાની પાસે ને સામાના ભાવનું પુષ્ય-પાપ સામાની પાસે છે, પાતાનું પોતાની પાસે સા એ સા દકા અને બીજાનું બીજાની પાસે સા એ સા દકા અને બીજાનું નથી અને બનશે પણ નહિ. દરેક કર્યો સ્વતંત્ર જુદા છે. ૮૫.

હવે ફરી પૂછ છે કે ભગવાન ? હું મારા ભાવને પણ કરું ને પરના ભાવને પણ કરું એમ બે કર્મને કરું એવું માનનાર પુરુષ મિથ્યાદષ્ટિ કઈ રીતે છે? તેનું સમાધાન કરે છે:—

# जह्मा दु अत्तभावं पुग्गलभावं च दोवि कुव्वंति। तेण दु मिच्छादिट्टी दोकिरियावादिणो हुंति॥८६॥

અર્થ: — જેથી આત્માના ભાવને અને પુદ્દગલના ભાવને — અન્તેને આત્મા કરે જે એમ તેઓ માને જે તેથી એક દ્રવ્યને બે ક્રિયા હોવાનું માનનારા મિથ્યાદષ્ટિ છે.

આત્માના ભાવને એટલે કે રાગ-દ્વેષના ભાવને હું કરું ને જડના ભાવને પણ હું કરું તેમ માનનાર એક વસ્તુની બે અવસ્થા થાય તેમ માને છે તેથી તે મિથ્યાદિષ્ટ છે.

નિશ્વયથી દ્રિકિયાવાદીઓ (અર્થાત્ એક દ્રવ્યને એ કિયા હોવાનું માનનારા) આત્માના પરિણામને અને પુદ્દગલના પરિણામને પાતે (આત્મા) કરે છે એમ માને છે

> જીવભાવ, પુદ્દગલભાવ-ખન્ને ભાવને જેથી કરે, તેથી જ મિથ્યાદષ્ટિ એવા દ્વિક્રિયાવાદી ઠરે. ૮૬.

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

તેથી તેઓ મિધ્યાદિષ્ટ જ છે એવા સિદ્ધાંત છે. એક દ્રવ્ય વડે એ દ્રવ્યનાં પરિણામ કરવામાં આવતાં ન પ્રતિભાસા.

એક આત્માને જડની અને ચૈતન્યની બે અવસ્થા હોઈ શકે નહિ, તાપણ મિથ્યાદિષ્ઠ માને છે કે આત્માના પરિણામને અને પુદ્દગલના પરિણામને હું કરું છું તે દષ્ટિ તદ્દન જૂઠી છે. વસ્તુસ્વભાવ એવા છે કે એક વસ્તુ બે પરિણામ કરી શકે નહિ, માટે એક વસ્તુ બે કિયાની કર્તાન પ્રતિભાસા.

જેમ કુંભાર ઘડાના સંભવને અનુકૂળ પાતાની ઇચ્છા અને હાથની ક્રિયાના વ્યાપારપરિણામને કે જે પાતાથી અભિન્ન છે અને પાતાથી અભિન્ન પરિણતિમાત્ર ક્રિયાથી કરવામાં આવે છે તેને—કરતા પ્રતિભાસે છે. પરંતુ ઘડા કરવાના અહંકારથી ભરેલા હોવા છતાં પણ તે કુંભાર, માટીના પાતાના વ્યાપારને અનુરૂપ એવા માટીના ઘટ-પરિણામને કે જે માટીથી અભિન્ન છે અને માટીથી અભિન્ન પરિણતિમાત્ર ક્રિયાથી કરવામાં આવે છે તેને કરતા પ્રતિભાસતા નથી. માટી ઘડા થવામાં અનુરૂપ છે અને કુંભાર ઘડા થવામાં અનુકૂળ છે.

માટીથી ઘડા થાય છે, માટી ખદલીને ઘડાની ઉત્પત્તિ કરે છે. કુંભારની તો માત્ર હાજરી છે. ઘડા થવાની તાકાત માટીમાં છે પણ કુંભારમાં નથી. ઘડાની અવસ્થા માટીના આધારે થાય છે. કુંભાર પાતાની ઇચ્છાને અને હાથના વ્યાપારને કરતો દેખાય છે. કુંભારના હાથ અને પગ ઘડામાં ગરી ગયા હોય તેમ દેખાવું જ નથી, માટીમાંથી ક્રમે ક્રમે ખદલતાં ખદલતાં ઘડા થાય છે તેમ જ દેખાય છે. ઘડા થવામાં ખાદ્ય કારણ કુંભારના હાથના અને ઇચ્છાના વ્યાપાર, અને અંતરંગકારણ માટી પાતે જ છે, ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં કુંભાર ઘડા કરી શકતા જ નથી. વસ્તુમાંથી જ અવસ્થા નીપજે છે. વસ્તુમાં શું તાકાત નથી કે બીજો એની અવસ્થા નિપજાવી દું? તેમ બિલકુલ છે જ નહિ. આ મામાં અનંતી શક્તિ છે તેમાંથી તેની અવસ્થા નીપજે છે.

તેવી રીતે આત્મા પણ પુદ્દગલકર્મને અનુકૂળ પાતાના પરિણામને કરે છે, જે પરિણામ રાગ-દેષ અને અજ્ઞાનમય છે તે પરિણામ આત્માથી જુદા નથી, તે પરિણામને જ પાતે કરે છે, બાકી આઠ કર્મ જે પુદ્દગલની અવસ્થા છે તેને આત્મા કરે તેમ બને નહિ; અજ્ઞાની પુદ્દગલની અવસ્થાને કરવાના અભિમાનથી ભરેલા છે તાપણ તે શરીર અને કર્મની અવસ્થાને કરી શકતા જ નથી, પાતાનાં જ અજ્ઞાન અને રાગ-દેષના પરિણામને કરતા દેખાય છે પણ પુદ્દગલકર્મને ખાંધતા—કરતા કદી પણ દેખાતા નથી,

ગાયા-૮૬ ] [ ૧૨૧

પેતિના પરિણામ પેતાથી એકરૂપ છે માટે તેને આત્મા કરી શકે છે પણ પુદ્દગલના પરિણામને તો કરી શકતો જ નથી. પુદ્દગલમાં જે કર્મનો બંધ થાય છે તે પુદ્દગલ પેતિ પરિણામને તો કર્મ રેપ અવસ્થાને કરે છે. પુદ્દગલ પેતાના પરિણામને અનુરૂપ એવા પેતાના જ કર્મને કરે છે, તેને કર્મ રૂપ થવામાં આત્માના વિકારી પરિણામ નિમિત્તરૂપે અનુકૂળ થાય છે તોપણ આત્મા તે કર્મના કર્તા નથી. આત્મા પેતાના જ પરિણામને કરતો પ્રતિભાસો, પુદ્દગલના પરિણામને કરતો તો કદી ન પ્રતિભાસો! આત્માની અને પુદ્દગલની-અન્તેની ક્રિયા એક આત્મા જ કરે છે એમ માનનારા મિથ્યાદ્દિપ્ટ છે. જડ—ચૈતન્યની એક ક્રિયા હોય તો સર્વ દ્રવ્યો પલ્દી જવાથી સર્વના લાપ થઈ જાય એ માટે દોષ ઊપજે. એક દ્રવ્ય બીજ દ્રવ્યરૂપે થાય એવું ત્રણકાળમાં બન્યું નથી, બનનું નથી, અને બનશે નહિ. આ તો એવું ઊંધું માનનારના અભિપ્રાયમાં સર્વ દ્રવ્યનો લાપ આવે છે. વસ્તુસ્વભાવ તો જેમ છે તેમ જ ત્રણકાળ છે પરંતુ અજ્ઞાની ઊંધું માની પાતાના ગુણની હિંસા કરે છે, પરનું હું કરી શકું, પરનું હું કરી શકું, એવા મિથ્યા અભિપ્રાયથી ચારાશીમાં રખડી રખડીને હેરાન થયા, પરંતુ પરના કર્તાપણાનું અભિમાન છૂટયે જ સુખના ઉપાય હાથ આવે તેમ છે, બાકી બીજા કાઈ ઉપાયે સુખના ઉપાય હાથ આવે તેમ છે, બાકી બીજા કાઈ ઉપાયે સુખના ઉપાય હાથ આવે તેમ છે, બાકી બીજા કાઈ ઉપાયે સુખના ઉપાય હાથ આવે તેમ છે, બાકી બીજા કાઈ ઉપાયે સુખના

આર્યા )

यः परिणमति स कर्ता यः परिणामो भवेतु तत्कर्म । या परिणतिः क्रिया सा त्रयमपि भिन्नं न वस्तुतया ॥५१॥

અર્થ :-જે પરિણમે છે તે કર્તા છે, (પરિણમનારનું) જે પરિણામ છે તે કર્મ છે અને જે પરિણતિ છે તે કિયા છે; એ ત્રણેય, વસ્તુપણે ભિન્ન નથી.

જે થનારા છે તે કર્તા છે, વસ્તુ બદલતાં બદલતાં થનારનું જે કાર્ય થાય તે કર્મ છે. અને થનારની જે કિયા છે તે પરિણતિ છે, જે સ્વતંત્રપણે કરે તે કર્તા, દરેક દ્રવ્ય સ્વતંત્રપણે બદલે છે, બદલનારા સ્વતંત્ર છે.

નવાં જડકર્મ અંધાય ત્યારે રાગ-દ્રેષ હાજર હોય પણ જડકર્મને મેં કર્યું એમ માને તે મિથ્યાદષ્ટિ છે, નિમિત્ત કાંઈ ઉપાદાનને તાએ થઈને હાજર હોતું નથી. કર્મ અંધાય છે તેમાં કાેણ અદલાય છે? કર્મ કે આત્મા? તેમાં કર્મ જ અદલાય છે. આત્મા અદલાતા નથી; માટે જે જેનાથી અદલાય તે તેને કરે કે કાેઈ બીજો કરે? જે દ્વય અદલાય તે જ તેના કર્તા છે. કાેઈ બીજો નથી.

સ પ્ર. ૧૬

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

બદલનારતું જે કાર્ય થયું તે કર્મ છે અને અવસ્થાંતર થવામાં જે કિયા થઈ તે પરિણતિ છે. રજકણે રજકણ જી જે જુદા છે. એક રજકણને લઈને બીજી રજકણ બદલાય છે તેમ ત્રણકાળમાં નથી, સ્કંધમાં પણ બધા રજકણા જુદે જુદા પરિણમે છે.

પવનના રજકણમાં પાણી થવાની લાયકાત થવાની હોય તા થાય, તેને બીજી કાઈ કરી દે તેમ નથી. બે જાતના પવન ભેગા થઈને પાણી થાય છે એવું નથી. એ તા માત્ર નિમિત્ત બન્યું; ખરી રીતે તે વખતે તે રજકણામાં પાણી થવાની યાગ્યતા જ હતી.

પાણીના એક બિંદવા દેખાય છે તે અનંતા રજક્ણના પિંડ છે; તે દરેકનું જુદે જુદું પરિણમન છે.

જડની અવસ્થા જડથી બદલાય છે અને આત્માની અવસ્થા આત્માથી બદલાય છે. વિકારી અવસ્થાના તા આત્મા અજ્ઞાનભાવે કર્તા છે પણ જડના કર્તા તા કાઈ રીતે નથી, એટલું માને ત્યાંસુધી તા આંગણે આવ્યા છે, પુણ્યપરિણામના ભાવ છે. ખરી રીતે તા વિકારી પરિણામના પણ કર્તા વસ્તુદરિંટએ નથી. પુણ્યપરિણામથી પણ પાતાનું સ્વરૂપ જીદું છે એવા સ્વરૂપનું ભાન કરે ને ઠરે તા નિર્જરા છે અને તા તે ઘરમાં પૈઠા છે.

આત્મા ખદલનારા છે અને ખદલાય છે તે ક્રિયા છે ને ખદલીને જે કાર્ય આવ્યું તે કર્મ છે.

વસ્તુદ્દષ્ટિએ પરિણામ અને પરિણામી અભેદ છે, શરીરની અવસ્થા અને શરીર અન્ને એક છે, પુદ્દગલને પુદ્દગલની અવસ્થા અને એક છે, રાગ-દ્વેષની અવસ્થા અને આત્મા અજ્ઞાનભાવે એક છે પરંતુ સમ્યગ્ભાવે એક નથી. અહીં તો જડના કર્તા નથી તેમ ઊભા રાખ્યા છે પણ ખરી રીતે તે વિકારી ભાવનો પણ કર્તા નથી.

અવસ્થાયી અને અવસ્થા તે બન્ને દ્રવ્યદેષ્ટિએ એક જ છે અને અવસ્થાયી અને અવસ્થા તે બન્નેમાં પર્યાયદેષ્ટિએ લેક છે. કર્તા-કર્મ-ક્રિયા તે ત્રણેય લેકદેષ્ટિએ કહેવામાં આવ્યા છે.

આ લાકડું છે તે સુગંધી છે, પહેાળું છે, ભારે છે, તેમ ભંગદાષ્ટિએ કહેા તા દ્રવ્ય અને પર્યાય લક્ષણાદિ ભેદથી જુદાં છે તાપણ વસ્તુદ્ષષ્ટિથી અભેદ છે. સુગંધ અને લાકડું ખન્ને એક છે-અભેદ છે-તેને જુદાં કરી શકાતાં નથી. પરિણામ અને પરિણામી ખન્ને અભેદ છે. આ શરીરની અવસ્થા શરીરથી જીદી નથી, શરીર અને શરીરની અવસ્થા એક છે. આત્માની અવસ્થા અને શરીરની અવસ્થા ખન્ને કાઈ દિવસ ભેળસેળ થઇ નથી. અજ્ઞાની ખન્નેનો ખીચડા કરીને માને છે કે જડને હું આમ

ગાથા-૮६ ] ૄ ૧૨૩

કરું છું ને તેમ કરું છું પણ પરને કાેઈ કરી શકતું નથી, પાતાના ઊંધા ભાવને ગ્રહે છે અને ઊંધા ભાવને છાેડ છે, બાકી પરને ગ્રહે કે મૂકે તેવું ત્રણકાળમાં છે નહિ.

પરિણામ અને પરિણામી અભે દ છે. ગાળ અને ગળપણ અભે દ છે તેમાં ક્ષેત્રભે દ નથી-પ્રદેશભે દ નથી, સુખડના લાકડામાં ને તેની સુગંધમાં પ્રદેશ ભે દ નથી. દરેક વસ્તુ, તેનું પરિણામ અને તેની પરિણતિમાં પ્રદેશભે દ નથી. વસ્તુ પાતે કર્તા, બદલાણી તે પરિણતિ અને બદલાઈને જે કાર્ય આવ્યું તે અવસ્થા, તે ત્રણેયમાં ક્ષેત્રભે દ નથી-પ્રદેશભે દ નથી. તેમ શરીરની ક્રિયા સાથે શરીરને પ્રદેશભે દ નથી. અને આત્માની ક્રિયા સાથે આત્માને પ્રદેશભે દ નથી. આત્મામાં જે રાગ ઘટાડવાનો ભાવ થયા તે આત્મામાં, અશુભભાવ થયા તે આત્મામાં, આત્માનું ભાન કરીને ઠર્યા તે આત્મામાં અને શુભકર્મ કે અશુભકર્મ જે પુદ્દગલદ્વયમાં ખધાણાં તે પુદ્દગલદ્વયમાં, એ રીતે ખન્ને દ્વયા જીદાં છે, ખન્ને દ્વયાનાં કર્તા, ક્રિયા અને કાર્ય જીદાં છે.

૧૯૯૬, આસા વદ ૧૧ રવિ.

કર્તાકર્મનો અધિકાર ચાલે છે. કાેઈ વસ્તુ અન્ય કાેઈ વસ્તુના કર્તા છે નહિ. કર્તાકર્મ અધિકારની ૭૬ ગાથા આચાર્ય દેવે રચી છે, તેમાં કર્તાકર્મનો ઘણા વિસ્તાર લીધા છે, બહુ સ્પષ્ટ કર્યું છે, આટલું સ્પષ્ટ છે ત્યારે લાેકાેને માંડ ખ્યાલમાં આવે તેવું છે.

પરનો કર્તા નથી એમ નક્કી થયું એટલે પાતાને પાતાનું જ કરવાનું રહ્યું.

કાઈ કહે કે તમે જ બોલા છા અને વળી તમે જ કહા છા કે બોલી શકાય નહિ. એ તા માણસાને એમ લાગે કે આ બોલે છે પણ આતમા બોલા શકે જ નહિ, એક ઊંકારા માત્ર પણ આત્મા કરી શકે નહિ, બોલાય છે તે બધી પુદ્દગલની પર્યાય છે. પુદ્દગલમાં શબ્દરૂપે પરિણમવાની લાયકાત હોય ત્યારે આત્મા હાજર હોય, અને કર્મનું નિમિત્ત પણ હાજર હોય એવા નિમિત્તનીમિત્તિક સંબંધનો મેળ થઈ જય છે. ત્રિલાકનાથ તીર્થ કરદ્દવને સમાસરણમાં ૐકાર ધ્વનિ છૂટે છે તે પણ પુદ્દગલની પર્યાય છે; તે આત્મામાંથી છૂટતા નથી. વાણી છૂટે વાણીના કારણે ત્યારે અગ્રાની અભિમાન કરે છે કે હું વાણી બોલું છું, અગ્રાનીને એમ લાગે કે હું ધચ્છા કર્રું ત્યારે વાણી બોલાય છે પણ ઇચ્છા થાય અને વાણી બોલાય એવા નિયમ નથી. તેના ચાર ભંગ છે, ઇચ્છા થાય અને બોલાય, ઇચ્છા વાય અને વાણીના કારણે નીકળે છે, છતાં પણ ઇચ્છા વાણીના કારણે નીકળે છે, છતાં પણ ઇચ્છા વખતે વાણીના કરય હોય તેથી બોલાય, વાણી વાણીના કારણે નીકળે છે, છતાં પણ ઇચ્છા વખતે વાણીના ઉદય હોય તે શિલાય, વાણી વાણીના કારણે નીકળે છે, છતાં પણ ઇચ્છા વખતે વાણીના ઉદય હોય તે શિલાય, ધ્રાથી લાધીના શર્થ જાય છે તે પહેલા ભંગ, બોલવાની ઇચ્છા હોય પણ છભમાં પક્ષવાત થઈ જાય તે લેપણ ન બોલાય, ઇચ્છા હોય

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

પણ વાણીના અનુકૂળ ઉદય ન હોય તો ન બોલાય, તે બીજો ભંગ થયા. કેવળજ્ઞાનીને તેરમે ગુણસ્થાને ઇચ્છા ન હોય અને વાણીનો ઉદય હોય તો ધ્વનિ છૂટે છે તે ત્રીજો ભંગ થયા, કાેઈ મૂક કેવળી હોય છે તેમને ઇચ્છા પણ ન હોય અને વાણી પણ ન હોય. કેવળજ્ઞાન થાય પણ વાણી ન છૂટે. એ રીતે ચાર ભંગ થાય. ખન્ને દ્વા જાદાં પરિણમે છે માટે આતમા વાણી ખોલતા જ નથી. સૌના કર્તાકર્મ સૌ સૌમાં પાતામાં જ છે. ફરી પણ કહે છે કે:—

( આર્યા )

## एकः परिणमति सदा परिणामो जायते सदैकस्य । एकस्य परिणतिः स्यादनेकमप्येकमेव यतः ॥५२॥

અર્થ: —વસ્તુ એક જ સદા પરિણમે છે, એકનાં જ સદા પરિણામ થાય છે (અર્થાત્ એક અવસ્થાથી અન્ય અવસ્થા એકની જ થાય છે) અને એકની જ પરિણતિ-ક્રિયા થાય છે, કારણ કે અનેકરૂપ થવાં છતાં એક જ વસ્તુ છે, ભેદ નથી.

વસ્તુ એક જ સદા પરિશ્વેમ છે તે આખા સિદ્ધાંત છે. જે પરિશામ થાય છે તે એકના જ થાય છે, એક અવસ્થાથી બીજ અવસ્થા બદલાય છે તે એકની જ બદલાય છે, આત્મામાં અનેક અવસ્થા થવા છતાં ભેદ નથી, એટલે કર્તા, ક્રિયા ને કર્મ તે ત્રશે જીદાં નથી, એક વસ્તુનાં જ છે; આત્માનાં કર્તા, કર્મ ને ક્રિયા આત્મામાં છે ને જડનાં કર્તા, કર્મ, ક્રિયા જડમાં જ છે.

એક આત્મામાં અનંત ગુણ છે, એક પરમાણુમાં પણ અનંત ગુણ છે. તે અનંત ગુણમાં સમયે સમયે જે અવસ્થા થાય છે તેને પરિણામ કહેવાય છે. વસ્તુ અને પરિણામને નામભેક, લક્ષણભેક છે પણ વસ્તુભેક નથી. જેમ ગાળ અને ગળપણમાં લક્ષણભેક અને સંજ્ઞાભેક છે પણ વસ્તુભેક નથી તેમ.

શરીર અને શરીરની અવસ્થા જીઠાં નથી. પુદ્દગલ, પુદ્દગલના ગુણા અને તેની અવસ્થામાં નામભેઠ અને લક્ષણભેઠ છે પણ વસ્તુભેઠ નથી-પ્રદેશભેઠ નથી. દરેક વસ્તુ પાતાથી એકમેક છે પણ બીજ ચીજથી એકમેક થતી નથી, સૌના પરિણામ જુદા જુદા થાય છે. વસ્તુમાં કર્તા, ક્રિયા ને કર્મ થાય છે તેમાં લક્ષણભેઠ છે, નામભેઠ છે પરંતુ વસ્તુભેઠ નથી. અનેક પરિણામ થવા છતાં એક જ વસ્તુ છે, ભેઠ નથી.

જેમ સાનારૂપ વસ્તુ અને તેના પીળાશ, ચીકાશ વગેરે ગુણા, ને કડાં, કુંડળ વગેરે તેની પર્યાય–તે ત્રણમાં નામભેદ, સંખ્યાભેદ ને લક્ષ્યુંભેદે ભેદ છે પણ વસ્તું ભેદ ભેદ નથી, જે અવસ્થાનું ક્ષેત્ર છે, જે ગુણાનું ક્ષેત્ર છે તે જ વસ્તુનું ક્ષેત્ર છે. તેમ ગાથા-૮૫ ] િ ૧૨૫

આત્મામાં જાણવું, માનવું ને કરવું તેવા ગુણ અનંત છે અને તેના ધરનારા ગુણી એક છે. આ પ્રમાણે ગુણથી અનંત અને વસ્તુથી એક—એવી રીતે સંખ્યાભેદ છે. પરંતુ વસ્તુભેદ નથી, ક્ષેત્રભેદ નથી. ગુણ ક્યાંક રહે ને ડવ્ય કયાંક રહે તેમ નથી; તેથી વસ્તુ- ભેદ નથી. ડવ્ય ને ગુણ જો જુદા હાય તા જે જુદા પડે પરંતુ જે ભેગા અભેદપણે હાય તે જુદા પડે નહિ. આત્મા અને ગુણ એમ નામ જુદાં પડયાં તે નામ- ભેદ ભેદ છે. અનંત ગુણનો પિંડ તે ડવ્યનું લક્ષણ છે અને દરેક ગુણનું-તા જાણવું-માનવું-કરવું વગેરે એકેક ગુણનું જુદું જુદું કાર્ય છે. એ રીતે ગુણ ને ડવ્યમાં લક્ષણભેદ ભેદ છે. ડવ્યનું પ્રયાજન ગુણાનાં કાર્યાને ધારી રાખવા તે છે અને ગુણનું પ્રયાજન પાતપાતાના સ્વભાવ પ્રમાણે જીદાં જુદાં કાર્યો કરવાં તે છે. ડવ્યનું પ્રયાજન દરેક ગુણ અને તેની અવસ્થાને ધારી રાખવી તે છે અને અવસ્થાનું પ્રયાજન તો ક્ષણે ક્ષણે અનુભવ આપવા તે છે.

દરેક વસ્તુ અને વસ્તુની ક્ષણે ક્ષણે થતી હાલત તેમાં લક્ષણાદિ ભેદ છે છતાં પણ વસ્તુમાં ભેદ નથી, એવી રીતે દરેક આત્મા, પરમાણુ, કાલાણુ, આકાશાસ્તિકાય, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય તે બધા પદાર્થમાં વસ્તુ અને અવસ્થાના નામભેદ અને લક્ષ્મણભેદ વગેરે છે પણ વસ્તુભેદે ભેદ નથી.

જે ભાવે સંસાર છે તેનાથી ઊંધા ભાવે માક્ષ છે. સંસારનું ભણતર નિશાળમાં માસ્તર પાસે ભણવા જવું પડે, તેમ માક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ સમજવા માટે ને સંસારનો અભાવ કરવા માટે ગુરુ પાસે અભ્યાસ કરવા જવું પડે. સંસારનું ભણતર પેટ ભરવાના હેતુએ છે અને આત્માનું ભણતર માક્ષ કરવાને માટે છે, સંસાર ને માક્ષ અન્તેના વિપરીત ભાવ છે. જે ભાવે સંસાર ફળે છે તે ભાવે માક્ષ કદી ન મળે, પુલ્ય-પાપના ભાવથી સંસાર ફળે છે માટે તેનાથી માક્ષ કદી ન મળે અને આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવે માક્ષ ફળે છે, તેનાથી સંસાર ફળે નહિ પણ સંસારનો નાશ જ થાય.

વળી કહે છે કે:-

( આર્યા )

नोभौ परिणमतः खलु परिणामो नोभयोः प्रजायेत । उभयोर्न परिणतिः स्याद्यदनेकमनेकमेव सदा ॥५३॥

અર્ધ:—બે દ્રવ્યા એક થઈને પરિણમતાં નથી, બે દ્રવ્યાનું એક પરિણામ થતું નથી અને બે દ્રવ્યાની એક પરિણતિ-ક્રિયા થતી નથી; કારણ કે અનેક દ્રવ્યા છે તે અનેક જ છે, પલટીને એક થઈ જતાં નથી.

આત્માની અવસ્થા આત્મામાં થાય અને જડની અવસ્થા જડમાં થાય. અરે!

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

રજકણે રજકણની અવસ્થા પાતપાતામાં થાય છે. છાશના રજકણા જુદાં છે અને દૂધના રજકણા પણ જુદાં છે, બે ભેગા થઈને કામ કરતાં નથી. કાેઇ કહેરા કે દૂધમાં છાશ પડી એટલે દહીં જમ્યું, પણ ભાઈ! દહીં એટલે શું? દહીં કહેવું કાેને? અમુક કાળ સુધી એક સંધાગી ચીજ રહે તેને લાેકેએ નામ આપ્યું કે આ દહીં છે, દૂધના રજકણાની મીઠી અવસ્થા પલટીને ખાટી અવસ્થા થવાની લાયકાત તૈયાર થઈ ત્યારે તેને છાશનું નિમિત્ત મળ્યું, એટલે દૂધમાંથી દહીં રૂપે અવસ્થા થઈ, તાેપણ દહીંના દેધામાં જે અનંત રજકણા છે તે દરેકનું કાર્ય જીદું જીદું છે, કાેઈ રજકણનું કાર્ય કાેઇ રજકણ કરતું નથી.

પરમાણમાં રસ નામનો ગુણ છે, તેની મીઠાશ અને ખટાશ વગેરે અવસ્થા થાય છે, રસ ગુણ કાયમ રહીને અવસ્થા ખદલાય છે.

દૂધમાં જ્યારે મીઠી અવસ્થા બદલીને ખાટી અવસ્થા થવાની લાયકાત થાય ત્યારે જ અવસ્થા બદલે છે, પણ લાેકાેને એવી ઊંધી માન્યતા ખેઠી છે કે છાશ જ દૂધમાંથી દહીં કરાવી આપે છે. દૂધના પરમાણુ ખટાશ સન્મુખ થઇને પરિણમે ત્યારે જ ખાટી અવસ્થા થાય છે, તેના સ્વતંત્ર પરિણમન વગર છાશનો ભાર નથી કે દૂધને દહીં બનાવી દે, દરેક પરમાણુનું પરિણમન સ્વતંત્ર છે, કાેઇનો કાેઇ કર્તા નથી.

કાઈ કહે કે અમુક ચીજે શરીરમાં શરદી કરે છે પરંતુ દરેક પરમાણુ સ્વતંત્ર જુદાં છે. બીજા પુદ્દગલા બીજાં પુદ્દગલામાં શરદી કરી શકે જ ન નહિ, શરીરમાં શરદી થવાની લાયકાત થાય ત્યારે તેને અનુકૂળ નિમિત્તો મળે છે. બીજીં દ્રવ્ય માત્ર જોડે રહે ત્યાં અજ્ઞાની કહે કે આ જોડે રહેલા દ્રવ્યે આનું કાર્ય કરી દીધું; તે માન્યતા તદ્દન ખાટી છે. તત્ત્વની જેને ખબર નથી તે તત્ત્વનું ખૂન કરનાર છે; અજ્ઞાન તે બચાવ નથી; કાર્યદામાં પણ આવે છે કે અજ્ઞાન તે બચાવ નથી; તેમ વસ્તુના જે સ્વભાવ એટલે કે નિયમ છે તે ન જાણે અને કહે કે અમને ખબર નહોતી તા વીતરાગ દેવ કહે છે કે રખડ ત્યારે. જડ ચૈતન્યનો જે સ્વભાવ છે તે સ્વભાવને જાણ નહિ, અને કહે કે આવા સ્વભાવની અમને ખબર નથી તા વીતરાગદેવ કહે છે કે જા, રખડ ચારાશીમાં, બચાવ ફચાવ કામ નહિ આવે.

આત્માનો સ્વતંત્ર સ્વભાવ કેવા છે તે સમજવાનું ઠાણું આવ્યું ને જે સમજતા નથી તેને આચાર્યદેવ કહે છે કે હે ભવ્યાત્મા! સત્ સમજ અને અજ્ઞાન ઠાળ! છે દ્રવ્યનું એક પરિણામ થતું નથી એવું સ્વતંત્રતાનું જ્ઞાન કર!

આત્મા રાગ પણ કરે ને જડ દ્રવ્યની ખોલવાની અને ચાલવાની ક્રિયા પણ કરે

ગાયા-૮૫ ] [ ૧૨૭

તેમ ખને નહિ, કાેઇ વસ્તુ ખદલીને એક થાય તેમ ખને નહિ, એક રજકણનું બીજું રજકણ કાંઈ કરે નહિ, એક આત્માને બીજો આત્મા કાંઈ કરે નહિ, એક આત્માને રજકણ કાંઈ કરે નહિ, એક રજકણને આત્મા કાંઈ કરે નહિ, તે ચૌભ'ગીથી કાેઈનું કાેઈ કરે નહિ તેમ સમજી લેવું. દરેક વસ્તુનાં ક્ષેત્ર જુદાં છે માટે બે દ્વા એક થતાં નથી, બે દ્વાનાં એક કાર્ય થતું નથી, બે દ્વાની એક ક્રિયા થતી નથી.

કેટલાક તહે છે કે આત્મા સિદ્ધમાં જાય છે ત્યારે એક આત્મા બીજા આત્મામાં ભળી જાય છે; "જ્યાતમાં જ્યાત મિલાય" એમ કહે છે પણ તે વાત તદ્દન જાદી છે, ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં તેમ નથી. આત્મા સંસારમાં પણ જીદા છે અને માક્ષમાં પણ જીદા જ રહે છે; જે જીદા તે ત્રિકાળ જુદા જ છે. એ દ્રવ્ય કાઈ દિવસ એક થતાં નથી, એ દ્વ્યનાં કાર્ય એક થતાં નથી અને એ દ્વ્યાની ક્રિયા પણ એક થતી નથી. જગતમાં સત્સમજણ વગર ગાઢા ઊઠ્યા છે.

દરેક દ્વાનાં સ્વક્ષેત્ર જીદાં છે, દરેક દ્વાનાં સ્વ ચતુષ્ટય જુદે જીદાં છે, તેમાં નિમિત્ત કાંઈ કરી દેતું નથી.

પ્રશ્નઃ—વસ્તુમાં કાર્ય જો પાતાથી જ થતું હોય તા પછી નિમિત્તની શું જરૂર છે?

ઉત્તર:— જયારે કાર્ય થાય ત્યારે નિમિત્તની હાજરી હોય છે પણ નિમિત્ત કાંઈ કરી દેતું નથી; સૂર્ય વિકાસી કમળ ખીલે ત્યારે સૂર્યનો ઉદય હોય એવા નિમિત્ત- નૈમિત્તિકસંભાધ છે પણ સૂર્ય કમળને ખીલવ્યું નથી; કમળ પાતાની મેળે ખીલે છે ત્યારે સૂર્યની હાજરી હોય એવા સંભાધ છે; તેવી રીતે ચંદ્રવિકાસી કમળ ખીલે ત્યારે ચંદ્રનો ઉદ્દય હોય એવા સંભાધ છે તોપણ ચંદ્રવિકાસી કમળને ચંદ્રે ખીલવ્યું નથી પણ કમળ ખીલવા ડાણે ચંદ્રની હાજરી હોય છે.

અવસ્થા થવાની લાયકાત પાતામાં હાય ત્યારે નિમિત્તની હાજરી હાય છે, નિમિત્તની વાઢ ઉપાદાને જેવી પર તેમ નથી; પણ ઉપાદાનમાં જ્યારે તે અવસ્થા થવાની લાયકાત થાય છે ત્યારે તેને અનુકૂળ નિમિત્ત હાજર હાય એવા સંખધ છે. આગળ પાછળ નહિ પણ ઉપાદાન ને નિમિત્ત અને સાથે હાય છે.

પાતાના માટીના વ્યાપારને અનુરૂપ ઘડાની ઉત્પત્તિમાં કંભાર અનુકૂળ હોય છે કંભાર ઘડાને કરતા પ્રતિભાસતા નથી, પરંતુ પાતાના અભિમાનના પરિણામને કરતા ભારો છે. કાઇ કહે કે નિમિત્ત અને ઉપાદાન યુગપદ છે માટે ભૂલ ખવાઇ જાય છે પણ તેમ કહેનારની વાત તદ્દન ખાટી છે. પાતે પાતાની માન્યતાને કારણે

926 ]

| સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ભૂલ ખાય છે; યુગપદ છે તેથી ભૂલ બિલકુલ થતી નથી.

બે વસ્તુઓ તદ્દન જુદી જ છે, અજ્ઞેના પ્રદેશ પણ જીદાં જ છે, માટે અન્તે એકરૂપે પરિણમે નહિ, એકરૂપ પરિણામ પણ થાય નહિ, અને એકરૂપ પરિણતિ પણ થાય નહિ, જો બે ડવ્યા એકરૂપ પરિણમે તો સર્વ ડ્વ્યાનો લાપ થાય, પરંતુ એમ અનતું જ નથી, કાઈ ડ્વ્ય કાઈ ડ્વ્યને આધીન છે જ નહિ માટે લાપ થવાના પ્રસંગ જ નથી.

**કરી આ અર્થને દઢ કરે છે:**—

( આર્યા )

नैकस्य हि कर्तारी द्वी स्तो द्वे कर्मणी न चैकस्य। नैकस्य च क्रिये द्वे एकमनेकं यतो न स्यात्॥ ५४॥

અર્થ: —એક દ્રવ્યના બે કર્તાન હોય, વળી એક દ્રવ્યનાં બે કર્મન હોય અને અને એક દ્રવ્યની બે ક્રિયાન હોય; કારણ કે એક દ્રવ્ય અનેક દ્રવ્યરૂપ થાય નહિ.

આ શરીરની અવસ્થા શરીર કરે અને શરીરની અવસ્થા આત્મા પણ કરે એમ એક ક્વ્યના બે કર્તા ન હોય. પેતાનો ગુણ પોતે પણ પ્રગઢ કરે અને દ્વેવ-ગુરુ-શાસ્ત્ર પણ પેતાના ગુણને પ્રગઢ કરે એમ એક ક્વ્યના બે કર્તા ન હોય, પેતાના ગુણની અવસ્થા પ્રગઢ થવામાં દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્રનું નિમિત્ત હોય છે, પણ દ્વેત-ગુરુ-શાસ્ત્ર બીજાના ગુણના કર્તા નથી. તેવી રીતે બે ક્વ્યાનાં કર્મ જુદાં છે; આત્મા પેતાનું કાર્ય કરે અને આત્મા પરનું કાર્ય પણ કરે; જેમકે તીર્થ કરદેવ પેતાના ગુણને પ્રગઢ કરે અને ખાત્મા પરનું કાર્ય પણ પ્રગઢ કરે તેમ એક ક્વ્યનાં બે કાર્ય ન હોય. તીર્થ કરફે પણ સામાના ગુણની પર્યાય પ્રગઢ ન કરે; કારણ કે સામા પોતે પુરુપાર્થ થી પ્રગઢ કરે તે થાય, માટે એક ક્વ્યનાં બે કાર્ય ન હોય, એક વસ્તુની બે ક્રિયા ન હોય:—જેમકે આત્મા આત્માની અવસ્થાને પણ બદલાવે અને આત્મા શરીરની અવસ્થાને પણ બદલાવે, અથવા આત્મા રાગ ફ્રેપની અવસ્થા ક્ષણે ક્ષણે બદલાવે અને ક્વ્યની બે ક્રિયા ન હોય. આ રીતે ક્વ્યાની બે ક્રિયા ન હોય. આ રીતે ક્વ્યાર્થ કર્યાદા બતાવી.

આત્માને અનાહિથી પરદ્રવ્યના કર્તાકર્મ પણાનું અજ્ઞાન છે તે જો પરમાર્થ નયના ત્રહણથી એક વાર પણ વિલય પામે તા ફરીને ન આવે, તેમ હવે કહે છે.

અનાદિ અજ્ઞાનથી જવ મિથ્યાદષ્ટિ છે. તે અન તકાળ થયા વીતરાગનું કહેલ

ગાયા-૮૬ ] િ ૧૨૯

સ્વરૂપ માનતા નથી તેથી તેને કર્તાકમ પણાનું અજ્ઞાન છે પણ સાચી પરમાર્થ દેષ્ટિથી વસ્તુસ્વભાવ ત્રહણ કરે અને કર્તાપણાના એક વાર જો નાશ કરે તા ફરીને ઉત્પન્ન ન થાય.

અજ્ઞાનથી માણુસા એમ માને છે કે ક્લાણા ભાઈએ તા બીજાનાં ઘણાં સારાં કામ કરી આપ્યાં છે, તેણે તા જવી પણ જાલ્યું અને મરી પણ જાલ્યું, લીલી વાડી મૂકીને મર્યા છે પણ લીલી વાડી એટલે શું? દીકરા, વહુર, લક્ષ્મી વગેરે લીલી વાડી કહેવાતી હશે? એ તા એના માહ લઈને મર્યા એમાં શું મરી જાલ્યું અને શું જવી જાલ્યું! જવતાં બીજાનાં કામ કરવાનું અભિમાન કરતા તે ભાવ લઈને મર્યા એટલે કર્તાભાવ સાથે લઈને ગયા અને પાછળ રહેનારા એના કર્તાપણાનાં વખાણ કરે એટલે બન્ને જણા અનાદિથી કર્તાકર્મના અજ્ઞાનમાં ડૂબેલા છે પણ જ્ઞાનભાવે તે કર્તાપણાના નાશ કરે કે મારા સ્વભાવમાં પરનું કર્તાપણું ત્રિકાળ છે નહિ એમ એક વાર પણ જો વિલય પામે તા કરી વાર કર્તાપણું આવે નહિ. અહીં તા અપ્રતિહત ધારાની જ વાત છે. આ પપ્રેમા કળશ કહેવાશે તે બહુ સરસ છે.

(शाह्र'क्षविश्वीदित)

आसंसारत एव धावित परं कुर्वेऽहमित्युचकै-र्दुर्वारं ननु मोहिनामिह महाहंकाररूपं तमः । तद्भृतार्थपरिग्रहेण विलयं यद्येकवारं व्रजेत् तर्दिक ज्ञानघनस्य वंधनमहो भूयो भवेदात्मनः ॥५५॥

અથ':—આ જગતમાં માહી (અજ્ઞાની) જીવાના 'પરદ્રવ્યને હું કરું છું' એવા પરદ્રવ્યના કર્તુ ત્વના મહા અંધકારરૂપ અજ્ઞાનાંધકાર—કે જે અત્યંત દુર્નિવાર છે તે — અનાિક સંસારથી ચાલ્યા આવે છે. આચાર્ય કહે છે કે : અહાે! પરમાર્થનયનું અર્થાત્ શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિક અભેદનયનું અહણ કરવાથી જો તે એકવાર પણ નાશ પામે તા જ્ઞાનઘન આત્માને ફરી બંધન કેમ થાય? (જીવ જ્ઞાનઘન છે માટે યથાર્થ જ્ઞાન થયા પછી જ્ઞાન કયાં જતું રહે? ન જાય. અને જો જ્ઞાન ન જાય તા ફરી અજ્ઞાનથી બંધ ક્યાંથી શાય? કદી ન થાય.)

ભગવાન આચાર્ય દેવ જગતના જીવાને કહે છે કે આ જગતમાં પરતું હું કરું લું ને પર મારું કરે છે, પરતું ભલું-ભૂંકું હું કરું લું ને પર મારું ભલું-ભૂંકું કરે છે એવા પરદ્રવ્યના કર્તાપહાના મહા અહંકારરૂપ અજ્ઞાન અધકાર જીવાને અનાદિ સ. પ્ર. ૧૭ १३० | सभयसार प्राचन लाग-४

સંસારથી ચાલ્યા આવે છે કે જે અત્યંત દુર્નિવાર છે, તે અજ્ઞાનને અબેઠનયનું ગ્રહણ કરવાથી એકવાર પણ નાશ કરે તાે ફરીને અધન ન થાય પણ માક્ષ જ થાય.

પ્રક્ષ:—કાેઇ કહે છે કે અમે પરદ્રવ્યના કર્તાપણામાં અહ'કાર ન કરીએ પણ અનાસક્તિ ભાવે પરનું કામ કરીએ તાે?

ઉત્તર:—પરનું કરવાની જ્યાં ઇચ્છા છે ત્યાં અનાસક્તિ ભાવ જ નથી પણ અનંતી આસક્તિ છે, પરનું હું કરી શકું છું એમ જ્યાં છવે સ્વીકાર્યું ત્યાં તે પાપી છે-માહી છે, મૃઢ છે, અનંત આસક્તિનો ધણી છે. જ્ઞાનીને પરદ્રવ્યના કર્તાપણાની ભુદ્ધિ હોતી નથી પણ કાર્ય થાય છે તે જ ખરી અનાસક્તિ છે પરંત પરદ્રવ્યને હું કરું એવી ભુદ્ધિ છે ત્યાં અનંતી આસક્તિ છે.

આસક્તિ-અનાસક્તિની ખબર નથી ને જગતના માહી જવા-સ્વરૂપની સાવધાની ચૂકનાર તે—પરતું હું કરી શકું છું તેમ માની રહ્યા છે તે જ મહામાહ છે—તે જ અનં ત સંસારતું કારણ છે. જે અની શકતું નથી તેને હું કરી શકું છું એવી માન્યતા તે અજ્ઞાન અધકાર છે. તે અજ્ઞાન અધકાર સમ્યગ્ભાન વિના નાશ થતા નથી, સમ્યગ્ગ્રાન-રૂપી બાધનાં કિરણ વિના તે અજ્ઞાન અધકાર નાશ પામી શકે નહિ.

આચાર્ય દેવ કહે છે કે અહાં! પરતું હું ન કરી શકું, પર મારું ન કરી શકે એમ પત્માર્થ નયતું શ્રહણ કરીને જો! શુદ્ધદ્વયાર્થિકનય એટલે પરના આશ્રય વગરતું પવિત્ર દ્વય તે શુદ્ધ છે, આર્થિક એટલે તે નિર્મળ વસ્તુને જોવાતું પ્રયોજન અને નય એટલે તેનું જ્ઞાન; શુદ્ધદ્વયને જોવાતું જેનું પ્રયોજન છે તે જ્ઞાનના અંશને શુદ્ધ દ્વયાર્થિકનય કહેવાય છે. આચાર્યદેવ કહે છે કે શુદ્ધ સ્વભાવના અથી થઈને જો! તા પર દ્વયનું અકર્તાપણું જણાશે અને પાતાના સ્વભાવના જ કર્તા જણાશે, શુદ્ધ સ્વભાવનું શ્રહણ કરવાથી પરદ્વયનું કર્તાપણું છૂટી જાય છે.

કાઈ દ્રવ્ય કાઈ બીજા દ્રવ્યનું કાંઈ પણ કરવા સમર્થ નથી. આત્માના જ્ઞાન-સ્વભાવ પરને જાણતાં પરનું કાંઈ પણ કરવા સમર્થ નથી. જેમ આંખ અરફ અને અપ્નિની ક્રિયાને ઊંચી નીચી કરવા સમર્થ નથી તેમ આત્મા પરને જાણતાં પરનું કાંઈ પણ કરવા સમર્થ નથી.

પાંચ હજાર માણસ ભેગા થઈને ૐકારના જાપ જપે અને માને કે આનાથી કલેશની શાંતિ થઈ જાય, રાગચાળા કે કાંઈ ઊપડયું હાય તા શાંત થઈ જાય. મારા શુભભાવની બીજાને અસર થાય તેમ માનીને તે જાપ જપે છે, પરંતુ તેલું માને તે ગાથા-૮૬ ] [ ૧૩૧

તદ્દન મૃદ છે. કાેઇનું કાેઇ કાંઇ કરી શકે નહિ સામાનાં પુલ્ય-પાપના ઉદય હાેય તેમ બને છે.

કાઈ ખાપ એમ કહે છ કે છાકરાને અમે ચા છાડાવીએ, પણ તે છાકરાએ ચા છાડી તે તો પાતાના ભાવને? છાકરાએ ચા છાડી તો તું નિમિત્ત કહેવાણા, છાકરા ચા ન છાડે ને કલેશ કરે તો ખાપ કલેશનું નિમિત્ત કહેવાય; કેટલાક એમ કહે છે કે અમારી કેળવણી સારી એટલે છાકરાં સારાં થયાં અને ન માને તો કહે કે અમારી કેળવણીની પણ અસર થતી નથી, પણ એવું અભિમાન અને ખેદ ખન્ને મૂક પડતાં, અને માન કે હું મારા ભાવને જ કરું છું, પરભાવના કર્તા હું છ3ં જ નહિ; માટે ભ્રાંતિના નાશ કર, અને ગ્રાનઘન આત્મામાં ઢરી જા, અગ્રાન અને રાગ-દેષના વિકલ્પા અંદર પેસે નહિ એવા નિખિડ ગ્રાનના ઘન આત્મા છે તેનું ભાન કરીને તેમાં ઢરી જા.

અભેદદિષ્ટ ગુણપર્યાયના ભેદને સ્વીકારતી નથી, પાતાના શુદ્ધ સ્વભાવને સ્વીકારે છે, તે શુદ્ધદ્વાર્થિક અભેદદિષ્ટ છે. એક વાર પણ તે ભૂતાર્થનયને શ્રહણ કર! પરમાર્થનય વડે ક્ષાયિક સમ્યગ્દર્શન ઊપજે છે, ત્યારે દર્શનમાહના નાશ થાય છે. પરમાર્થદિષ્ટ પોતાના પુરુષાર્થ વડે થાય છે, કાળ પાકે ત્યારે થાય છે એમ નથી પણ પાતે પુરુષાર્થ કરે ત્યારે થાય છે, ભ્રાંતિના નાશ થયા તે ફરીને ઉત્પન્ન ન થાય. આ તા ક્ષાયિક સમ્યગ્દર્શનની વાત છે, તેરમા ગુણસ્થાનની વાત નથી. ઊંધી માન્યતા ટળી ગઈ એટલે અધન પણ ટળી ગયું, મિથ્યાત્વના નાશ થયા તેને ફરીને સંસાર ઊગવાના નથી. ઝાડનું મૂળિયું નાશ થયું તેને ફરીને ડાળાં પાંદડાં ઊગવાનાં નથી.

૧૯૯૯, આસા વદ ૧૨ સામ.

( अनुष्टुप )

## आत्मभावान्करोत्यात्मा परभावान्सदा परः। आत्मैव ह्यात्मनो भावाः परस्य पर एव ते।। ५६।।

આત્મા તેા સદા પાતાના ભાવાને કરે છે અને પરક્રવ્ય પરના ભાવાને કરે છે; કારણ કે પાતાના ભાવા છે તે તાે પોતે જ છે અને પરના ભાવા છે તે પર જ છે (એ નિયમ છે.)

આત્મા સદા-ત્રણેકાળ પાતાના ભાવોને કરે છે, જ્ઞાનભાવે પોતાના ભાવાને કરે છે ને અગ્રાનભાવે વિકારભાવાને કરે છે પણ આત્મા જડની અવસ્થાને તેા કરતો જ નથી.

શુભાશુભ પરિણામ થાય તે આત્માની વિકારી અવસ્થા છે અને આત્મા

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

પવિત્ર ભાવને પ્રગઢ કરે તે પણ પાતાની અવસ્થા છે, પાતાની અવસ્થા જીદી નથી. શરીરાદિ જડની અવસ્થા જડમાં થાય છે.

પ્રશ્ન:—પરનું કાંઈ કરી શકે નહિ તેમ આપ કહે છે તો તેની દલીલ શું છે? ઉત્તર:—જડ અને આત્મા બન્ને વસ્તુ સ્વતંત્ર છે, વસ્તુમાંથી પાતામાંથી પાતાના ગુણની અવસ્થા આવે કે પરમાંથી આવે? વસ્તુ હોય તે ગુણવાળી હોય કે ગુણથી ખાલી હોય? કાંઈ વસ્તુ ગુણથી ખાલી ન હોય. ગુણ કાયમ રહે કે અમુક ઢાઇમ રહે? ગુણ તો કાયમ જ રહે છે. હવે જયારે ગુણ કાયમ રહે છે તો પછી ગુણની અવસ્થા પણ તે ગુણમાંથી જ આવે છે માટે કાંઈ પરનું કાંઈ કરી શકે નહિ; કાંઈના ગુણની અવસ્થા બીજામાંથી થાય નહિ ને સામાના ગુણની અવસ્થા આમાંથી થાય નહિ માટે સૌ પાતપાતાના ભાવાને જ કરે છે.

આત્માના અસ્તિત્વમાં પુષ્ય-પાપના ભાવ થાય છે, કાંઈ તે ભાવા જડમાં થતા નથી; પણ દ્રવ્યદિષ્ટ તે વિકારને પાતાના સ્વીકારતી નથી. આત્મા જ્ઞાનમૂર્તિ છે એમ ભાન થતાં સ્વભાવની દિષ્ટિએ તીલ રાગાદિ ટળ્યા છે અને અલ્પ રહ્યા છે તેને પણ ટાળવા માગે છે, જે ભાવાને ટાળવા માગે તે ભાવા પાતાના નથી તેથી તે જડ છે.

અજ્ઞાનભાવે જવ વિકારને રાખવા માગે છે. દષ્ટિ જ્યાંસુધી ઊ'ધી છે ત્યાંસુધી અજ્ઞાનભાવે વિકારના ઉત્પાદક થાય છે માટે વિકાર ભાવ તેના છે. સાચી દષ્ટિનું ભાન નથી ત્યાં પુરુષાર્થ કરે કાેના ? ત્યાંસુધી જે કાંઈ ભાવા થાય તેના તે કર્તા થાય છે. ઊંધી માન્યતા છે એ જ સ'સાર છે, જો ઊ'ધી માન્યતા ન હાેય તા સ'સાર ન હાેય.

જે કાેઇ એમ માને છે કે શરીરતું કુઢંખતું, નાતતું, સંઘતું, દેશતું મેં કર્યું, હું હતા તેથી બધું સરખું સળે દે ઊતરી ગયું; થાય એની મેળાએ ને તે માને કે હું હતા તેથી સંસ્થા સરખી ચાલી, નહિતર અવ્યવસ્થા થઈ જાત એમ જડતું હું કરું એવું માનનાર મિથ્યાદિષ્ટ છે. ૮૬.

પરદ્રવ્યના કર્તાકર્મ પણાની માન્યતાને અજ્ઞાની કહીને એમ કહ્યું કે જે એવું માને તે મિથ્યાદિષ્ટ છે, ત્યાં આશંકા ઊપજે છે, શિષ્ય જાણવા માટે આશંકાથી પૂછે છે, શંકાથી પૂછતો નથી. શંકા અને આશંકામાં ફેર હોય છે:—શંકા એટલે સંદેહ કે આ વસ્તુ આમ હશે કે નહિ અને આશંકા એટલે આમાં આ કેવી રીતે હશે તેમ જાણવાની જિજ્ઞાસા, એ રીતે શંકા અને આશંકામાં ફેર છે. શિષ્ય અહીં જાણવા માટે આશંકાથી પૂછે છે કે પ્રભુ! આ ઊંધી માન્યતારૂપ મિથ્યાભાવા છે તે વસ્તુ શી છે? પ્રભુ! આગળ તો તમે કહ્યું હતું કે ઊંધુ માનનાર સર્વજ્ઞના મતની બહાર છે; આત્મા

ગાયા-૮૭ ] [ ૧૩૩

ને જડની અવસ્થા ક્ષણે ક્ષણે થાય છે તેમાં જડની અવસ્થાને આત્માની અવસ્થા માને, આત્માની અવસ્થાને જડની અવસ્થા માને એમ તત્ત્વને ઊંધું માનનારા સર્વજ્ઞના મતની અહાર છે. તે મિથ્યાત્વભાવ, પુષ્યનાભાવ, પાપનાભાવ, હર્ષ-શાક, કામ-ક્રોધ વગેરેના ભાવ તે વસ્તુ શી છે? તે ભાવાને જો જીવના કહેવામાં આવે તા પહેલાં તે રાગાદિ ભાવાને પુદ્દગલના પરિણામ કહ્યા હતા તે કથન સાથે વિરાધ આવે છે, તે ઊંધી માન્યતા અને રાગ-દ્વેષ આદિ ભાવા પુદ્દગલના કહેવામાં આવે તેા જેની સાથે જીવને કાંઈ પ્રયાજન નથી તેમનું ફળ જીવ કેમ પામે ? જીવ કેમ ભાગવે ? શિષ્ય કહે છે :— પ્રભુ ! ઘડીમાં જીવના પરિણામ કહેા છેા અને ઘડીમાં પુદ્દગલના પરિણામ કહેા છેા, વાતને ક્યાંય ખીલે ભાંધતા નથી. જેમ ઘરમાં પાંચ માણસ હોય ને બધા ભેગા થઈ ને કંઈક વાત નક્કી કરતા હોય તેમાં વાત ડાળાઈ જાય તા ઘરના ડાહ્યો માણસ કહે કે કંઇક વાત ખીલે આંધાને ? નક્કી કરાને ! ડાળી શું નાખા છા ? એમ શિષ્ય કહે છે કે પ્રભુ! વાતને નક્કી કરાે, ખીલે આંધા; જો રાગ-દ્વેષને જીવપરિણામ કહેશા તાે આગળ તમે એને પુદ્દગલના કહ્યા છે, તે જડના કહેશા તાે જે અવસ્થા પુદ્દગલની હાેય તેની સાથે અમારે શું લેવા દ્વા છે ? જેની સાથે અમારે કાંઈ પ્રયાજન નથી તેનું ફળ અમે કેમ ભાગવીએ? કર્મના ઘરે રાગ-દેષ થાય તા એને ઘરે રહ્યા એમાં અમારે શું? ભ'ગિયાના ઘરે કાણ હોય એમાં અમારે શું ? એમ આશંકા કરીને સમજવા માગે છે. એવા શિષ્યને આશંકા દૂર કરવા માટે હવે ગાથા કહે છે:—

# मिच्छत्तं पुण दुविहं जीवमजीवं तहेव अण्णाणं । अविरदि जोगो मोहो कोहदीया इमे भावा ॥८७॥

અર્થ:—વળી, જે મિથ્યાત્વ કહ્યું તે એ પ્રકાર છે—એક જવમિથ્યાત્વ અને એક અજવમિથ્યાત્વ; અને એવી જ રીતે અજ્ઞાન, અવિરતિ, યાગ, માહ અને ક્રોધાઢિ કપાયા— આ ભાવા જવ અને અજવના ભેદથી અળ્બે પ્રકારે છે.

મિથ્યાત્વના બે પ્રકાર છે, પરપદાર્થને પાતાના માનવારૂપ ઊંધા અભિપ્રાય તે જવિમય્યાત્વ છે, તેનું બાહ્ય નિમિત્ત પામીને રજકણા મિથ્યાત્વકર્મપણે પરિણમે તે અજિવમિથ્યાત્વ છે, ઊંધા ભાવ કરે પાતે, પણ તે વખતે પૂર્વ કર્મ હાજર હાય છે, ઊંધી માન્યતાના ભાવ વખતે દર્શનમાહનીય કર્મના ઉદ્દય નિમિત્તરૂપ છે.

મિથ્યાત્વ જીવ અજીવ દ્વિધિ, એમ વળી અજ્ઞાન ને અવિરમણ, યાગા, માહ ને ક્રોધાદિ ઉભય પ્રકાર છે. ૮૭.

#### 938 ]

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

પાતાનું સ્વરૂપ ભૂલીને માત્ર પરરૂપ કરે અને તે પરરૂપને પાતાનું જાણે તે જવઅજ્ઞાન છે. તે જવઅજ્ઞાનના ઊંધા ભાવ વખતે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદ્દયનું નિમિત્ત છે તે અજવઅજ્ઞાન છે. જડ કર્મ ઊંધા ભાવ આત્માને કરાવી દેવું નથી, પણ ઊંધા ભાવ જીવ પાતે કરે ત્યારે જડકર્મના ઉદ્દયનું નિમિત્ત હોય છે.

પરપદાર્થ પ્રત્યેની આસક્તિના અત્યાગભાવ તે જીવઅવિરતિ, પાતાના સ્વરૂપમાં સ્થિર નહિ રહેતાં અસ્થિર થઇ જાય તે અવિરતિ; સમ્યગ્દર્શન થતાં પર પદાર્થની આસક્તિના શ્રદ્ધામાંથી ત્યાગ થઇ ગયા હાય, જે જે રાગ-દ્વેષના પરિણામ આવે તેનાથી જાદું ભાન વર્ત હું હાય તાપણ અસ્થિરતામાંથી આસક્તિ જૂઠી ન હાય તેનું નામ જીવઅવિરતિ, તે જીવઅવિરતિ વખતે અપ્રત્યાખ્યાનાવરણીય આદિ ચારિત્રમાહના ઉદ્ધ્ય છે તે અજીવઅવિરતિ છે.

આત્માના પ્રદેશાનું કંપન તે જવયાગ છે; મનયાગ, વચનયાગ અને કાયયાગની પ્રકૃતિના ઉદય તે જડયાગ છે.

આત્માના અસાવધાનરૂપ ભાવ તે જવમાહ છે; અને તે ભાવ વખતે માહનીય કર્મના ઉદય તે અજવમાહ છે.

ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, હાસ્ય, શાક, વિગરે કપાયભાવા જીવના પરિણામમાં થાય છે તે જીવક્રોધાદિ છે; તે ભાવા વખતે ડ્વ્યકર્મરૂપ ક્રોધાદિ કર્મ ઉદ્યયમાં છે તે જડ ક્રોધાદિ છે.

એમ ખધા વિકારી ભાવામાં જવ અજવ ખબ્બે પ્રકાર છે, સમ્યગ્દર્શનની ભૂલ મિથ્યાત્વ, જ્ઞાનની ભૂલ તે અજ્ઞાન, ચારિત્રની ભૂલ અસ્થિરતા; માહ ને ક્રોધાદિ તે ચારિત્રની ભૂલમાં સમાઈ જાય છે.

"મિથ્યાદર્શન, અજ્ઞાન, અવિરતિ ઇત્યાદિ જે ભાવા છે તે પ્રત્યેક, મયૂર અને દર્પં હાની જેમ, અજવ અને જવ વડે ભાવવામાં આવતા હોવાથી અજવ પહ છે અને જવ પહ છે."

"જેમ ઘરા પીળા, લીલા, વાદળી આદિ ભાવા જે માર વઉ ભાવવામાં આવે છ—અનાવાય છે—થાય છે, તે માર જ છે. મારના શરીરમાં અને પીછાંમાં જે ઘરા પીળા, વાદળી, લીલા આદિ રંગ છે તે માર જ છે અને દર્પણમાં પ્રતિબિંબરૂપે દેખાતા ઘરા વાદળી, લીલા, પીળા, વગેરે ભાવા તે અરીસાની વિકારી પર્યાય છે, અરીસાની નિર્મળતાના તે વિકાર છે" માટે અરીસામાં પડતું મારનું પ્રતિબિંબ અને માર બન્ને જુદી વસ્તુ છે; અરીસામાં મારના આકારે જે વિકારી પર્યાય છે તે અરીસાના મૂળ

ગાથા-૮૭ ] િ ૧૩૫

સ્વભાવ નથી પણ વિકારી પર્યાય છે, મારના રંગ અરીસામાં દેખાય છે તે અરીસાની વિકારી પર્યાય છે, અરીસાની લાયકાતને લઈને અરીસાની પર્યાય થાય છે. અરીસાની સામે આ મારપીછી રાખીએ તો અરીસાની પાતાની લાયકાતને લઈને તેમાં પ્રતિભિંભ પડે છે પરંતુ નિમિત્તને લઈને પ્રતિભિંભ પડતું નથી, નિમિત્ત તો માત્ર નિમિત્ત છે, નિમિત્તને લઈને જો પ્રતિભિંભ પડતું હોય તો લાકડામાં પ્રતિભિંભ પડતું જોઈએ પણ લાકડામાં પ્રતિભિંભ પડતું નથી, તેથી સિઢાંત એ થયા કે નિમિત્તને લઈને પ્રતિભિંભ નથી પણ અરીસાની પાતાની રાતા-લીલા-પીળા રંગની અવસ્થા થવાની યાગ્યતા હતી તેથી તે હાણે મારપીછાતું નિમિત્ત ભની જાય છે. અરીસાની સ્વચ્છતા બદલીને વિકારરૂપે રાતી-લીલી અવસ્થા થઈ જાય છે તેાપણ અરીસાની સ્વચ્છતાના નાશ થતા નથી; વિકારની અવસ્થા કાયમ રહેતી નથી પણ ક્ષણિક છે.

સામે અગ્નિ સળગતી હોય તો અરીસા ઊના થાય ? ન થાય. લાલ અગ્નિ સામે છે, તેવું પ્રતિબિ'બ અરીસામાં પડે છે—તેવું પ્રતિબિંબ અરીસામાં દેખાય છે તે અરીસાની લાયકાત છે, અરીસાની સ્વચ્છતાના વિકાર છે, વિકાર છે ખરા, પણ વિકાર નથી જ એવું નથી, વિકાર ભ્રમ છે એમ નથી પણ વિકારનું પર્યાયરૂપ અસ્તિત્વ છે.

જેમ મારના લાલ, પીળા રંગ મારમાં છે ને અરીસાના લાલ, પીળા રંગ અરીસામાં છે તેવી રીતે મિથ્યાત્વભાવ જીવની અવસ્થામાં થાય છે તે જીવમિથ્યાત્વ છે, તે જીવની વિકારી અવસ્થા છે અને મિથ્યાત્વભાવ થવામાં સામું નિમિત્ત કારણ જડમિથ્યાત્વ છે. આ શરીર મારું છે, આ રાગ મારા ભાવ છે, હું તે રાગ, શરીર, મકાન વગેરેના કર્તા છું તેવી ઊંધી માન્યતાના ભાવ જીવનો છે, અને અરીસાના પ્રતિભિંબની સામે જેમ માર છે તેમ જીવના મિથ્યાત્વભાવ થતી વખતે જડ કર્મમાં મિથ્યાત્વ નામની પ્રકૃતિના ઉદય છે તે નિમિત્તરૂપ છે.

કાઈ કહે કે આત્મામાં વિકાર અજ્ઞાનભાવે પણ થતા નથી તા તે વાત તદ્દન ખાટી છે, અવસ્થામાં વિકાર થાય છે, પર્યાયમાં વિકારનું અસ્તિત્વ છે; જો પર્યાયમાં વિકાર ન હોય તા સંસાર ન હોય, સંસાર ન હોય તા માક્ષ પણ ન હોય. જો અવસ્થામાં વિકાર ન હોય તા તેને ઢાળવા માટે પુરુષાર્થ કરવાનું કારણ શું? સત્ય સમજવાનું કારણ શું? દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્રની ભક્તિ પણ અશુભભાવરૂપ વિકાર ઢાળવાને માટે છે, પર્યાયમાં વિકાર જો ન હોય તા દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્રની ભક્તિમાં જોડાવાનું કારણ શું? માટે પર્યાયમાં શુભાશુભભાવરૂપ વિકાર છે અને તેને ઢાળવાનો ઉપાય પણ છે. આત્મા પરથી નિરાળા, પરમપવિત્ર, શુદ્ધ ચિદાનંદ છે તેની ઓળખાણ કરી, તેની શ્રદ્ધા કરી, તેમાં સ્થિર થવું તે શુભાશુભ વિકાર ઢાળવાનો ઉપાય છે.

938]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

જેમ અરીસાની પાતાની લાયકાતને કારણે મારનું પ્રતિભિંભ પડે છે તેમ આત્માની પાતાની લાયકાતને કારણે મિથ્યાત્વરૂપ અવસ્થા થાય છે. જડ મિથ્યાત્વરૂપ પ્રકૃતિ કાંઈ ચૈતન્યની મિથ્યાત્વરૂપ અવસ્થાને કરી દ્વતી નથી પણ ચૈતન્યની પાતાની યાગ્યતાને કારણે ચૈતન્ય પાતે ઊંધા વીર્ય વડે વિકારમાં જોડાય છે તેથી મિથ્યાત્વ અવસ્થા થાય છે. ઊંધી માન્યતા થવાનું નિમિત્ત સામે પડ્યું છે તે તરફ પાતે લક્ષ આપે તો પાતામાં ઊંધી અવસ્થા થાય છે, તે તરફ લક્ષ ન આપે અને પાતાના સ્વભાવ તરફ લક્ષ આપે તો સમ્યક અવસ્થા થાય છે પણ મિથ્યાત્વ અવસ્થા થતી નથી.

સ્વપદાર્થ કાેેે છે તેને ન જાેંગે પણ માત્ર પરને જ જાણ્યા કરે તે અજ્ઞાન આત્માની અવસ્થામાં થાય છે તેવી અજ્ઞાન અવસ્થા થતી વખતે સામે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદય હાજરરૂપે હાેય છે તે જડઅજ્ઞાન છે.

सम्यन्दर्शन थतां याथी भूमिका प्राप्त थाय छे, ते याथी भूमिकाओ पर पदार्थ प्रत्ये रुचि छूटी ज्य छे, पण अदप आसिक्त रहे छे ते अविरति छे. आसिक्तिइप परिणाम यैतन्यनी अवस्थामां थाय छे ते यैतन्यअविरति छे अने ते अविरतिनुं निमित्त के अप्रत्याण्यानावरणीय प्रकृतिना उदय छे ते जड अविरति छे. अविरति पछी पांचमे छेहे गुण्स्थाने अदप क्षेत्रादिक्षाय थाय छे तेमां यैतन्यनी अवस्थामां थता क्षेत्रादि यैतन्यविक्षार छे अने ते वजते सामे निमित्तमां जड क्ष्में ने उदय हाय ते जड क्षाय छे. आत्माना प्रदेशनुं कंपन ते यैतन्यथाग छे अने ते वजते निमित्तमां नामक्षेनी प्रकृतिना याने। उदय छे ते जड याग छे.

અજ્ઞાન અને અસ્થિરતા ચૈતન્યના વિકાર માત્રથી ભાવવામાં આવે છે એટલે કે બનાવાય છે. પરના હું કર્તા છું, પર મને મોક્ષ આપી દેશે. હું તેને મોક્ષ આપી દર્શ તેવા વિકલ્પના વિકાર ચૈતન્યની અવસ્થામાં થાય છે, જીવ વડે તે ભાવવામાં આવે છે અને તે ભાવનું નિમિત્ત જે પ્રકૃત્તિ છે તે જડ વડે ભાવવામાં આવે છે એટલે કે જડ વડે બનાવવામાં આવે છે.

જડની અવસ્થા જડમાં થાય આત્માની ભૂલરૂપ અવસ્થા આત્મામાં થાય, દર્ણાતમાં મારને જડ કર્મ પ્રકૃતિની ઉપમા આપી છે અને અરીસાને આત્માની ઉપમા આપી છે.

આત્મામાં વિકાર થાય છે તે પાતામાં થાય કે પરમાં? પાતામાં જ થાય. ચૈતન્યની પર્યાયમાં વિકાર કાંઈ પરવસ્તુ કરાવી કેતી નથી, વિકાર થવામાં સામે બીજી ચીજ છે ખરી, પણ તે કાંઈ વિકાર કરાવી કેતી નથી. અહીં તો બે ચીજ સાબિત કરવી, ગાથા-૮૭ ] [ ૧૩૭

'એક્ટ એક ને બગર બે,' બે શાય એટલે બગરે, બે બંગડી ભેગી શાય તો ખખરે તેમ આત્મા એકલા હાય તા ભૂલ શાય નહિ પણ પરવસ્ત ઉપર દૃષ્ટિ મૂકે છે ત્યારે ભૂલ શાય છે. જેમ કાઈ પુરુષ પરસ્તી ઉપર દૃષ્ટિ મૂકે તા ભૂલ શાય છે તેમ આત્મા પાતાના સ્વભાવ ઉપર દૃષ્ટિ મૂકે તા ભૂલ શતી નથી પણ પર ઉપર દૃષ્ટિ મૂકે તા ભૂલ શાય છે માટે આત્માને વિકાર થવામાં પરચીજ સામે છે પરંતુ પરચીજ વિકાર કરાવી કેતી નથી.

આત્મા રાગ-દેષના ભાવ કરે ત્યારે સામે જડ કર્મનું ખાદ્ય નિમિત્ત કારણ છે; જો દષ્ટિ સ્વમાં કરે તો પાતાના સ્વભાવમાં રહ્યો અને જો દષ્ટિ પરમાં કરી તા તારામાં વિકાર થયા. આત્મામાં જે મિથ્યાત્વ અને અસ્થિરતાની અવસ્થા થાય તે આત્માની છે અને જડ કર્મની અવસ્થા જડ કર્મમાં છે.

અરીસા મૂળ દ્રવ્ય નથી પણ ઘણા પરમાણુદ્રવ્યની અવસ્થા છે તાપણ તેમાં સામે નિમિત્ત હોય તા પ્રતિભિંભનું પરિણમન પાતા વડે થાય એવા સ્વભાવ છે. રજકણમાં ફેરફાર થાય તે તેની પાતાની યાગ્યતા છે. ખાય ધાળા ચાખા અને નેનું લાલ લાહી થઈ જાય, વિષ્ટા થઈ જાય, તેમ એકદમ એકદમ પુદ્દગલનું પરિણમન થઈ જાય છે તે પુદ્દગલનું પાતાનું સ્વતંત્ર પરિણમન છે. જેમ પુદ્દગલનું પરિણમન સ્વતંત્ર છે, તેમ આત્માનું પરિણમન પણ સ્વતંત્ર છે, જડની અવસ્થા જડમાં થાય છે અને આત્માની અવસ્થા આત્મામાં થાય છે. વસ્તુસ્વરૂપ જેમ છે તેમ તેનાં શ્રદ્ધા, જ્ઞાન કરી તેમાં ઠરે તો માક્ષ થયા વગર રહે નહિ.

૧૯૯૯, આસા વદ ૧૩, મંગળ

આત્મામાં કોધાદિ થાય છે તે આત્માના અરૂપી વિકાર છે અને તે પ્રમાણે જડ પ્રકૃતિ મિથ્યાત્વ આદિ છે તે જડના વિકાર છે, આત્મા અને કર્મ બે એક જગ્યાએ રહ્યાં છે પણ જડના ભાવ જડમાં છે અને ચૈતન્યના ભાવ ચૈતન્યમાં છે; બે વસ્તુ જીદે જીદી છે.

અરીસાની સામે માર ઊભા હોય તા અરીસામાં માર જ દેખાય, તેથી જગતના જીવાને ભ્રમ થઈ જાય છે કે બહારના માર અરીસામાં કેમ ગરી ગયા હોય! તેવી રીતે આત્મામાં રાગ-દ્રેષ, હર્ષ-શાંકના ભાવ થાય ત્યારે સામે તેવી જ જાતનાં કર્મનું નિમિત્ત હાજર હોય છે તેથી જીવાને એવા ભ્રમ થઈ જાય છે કે કર્મ મને રાગ-દ્રેષ, હર્ષ-શાંક કરાવ્યા, પરંતુ હર્ષ-શાંક કર્મ કરાવતું નથી; પાતે ઊંધા વીર્ષ વડે વિકારમાં જોડાય છે તેથી વિકાર થાય છે.

સ. ત્ર. ૧૮

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

આ શરીર જાડી માટી છે તેમ કર્મ પણ ઝીણી રજ છે તે આત્મામાં વિકાર થવામાં નિમિત્ત છે. જેમ અરીસામાં નિર્મળતા છે તેમ આત્માની એવી નિર્મળતા છે કે કર્મના ઉદ્ય આવતાં પાતે તે તરફ જોડાય છે તો તેથી વિકાર થાય છે. નિર્મળતા હોય તો વિકાર થાય તે? નિર્મળતા ન હોય તો વિકાર પણ શું થાય? આત્મામાં નિર્મળતા છે તો વિકાર થાય છે. જેમ અરીસાની સામે માર આવતાં અરીસાના લીલા પીળા રંગ થઈ જાય છે તેમ આત્માના જાણવા-દેખવા વગેરે નિર્મળ સ્વભાવનું ભાન નથી એટલે જે ઉદય આવે તેમાં જોડાતાં ઉપયોગ તે આકારે થઈ જાય છે. ચૈતન્યમૂર્તિ આત્મા જાદા છે તેનું ભાન નથી એટલે કોધ, માન, માયારૂપે આત્મા થઈ ગયા તેમ અજ્ઞાની માને છે. જેમ અરીસામાં માર પેસી ગયા હોય એમ અજ્ઞાનીઓને લાગે છે તેમ આત્મામાં વિકાર પેસી ગયા હોય તેમ અજ્ઞાનીને લાગે છે વણ વિકાર આત્મામાં પેસી ગયા નથી, વિકાર આત્માનો સ્વભાવ નથી.

પૌદ્દગલિક કર્મના ઉદય થાય ત્યારે આત્માના ઊંધા વીર્યને કારણે જે મલિનતા થાય છે તે આત્મામાં થાય છે, દૃષ્ટિ પરમાં ગઈ એટલે પરના ભાવ મારામાં આવી ગયા તેમ અજ્ઞાની માની બેસે છે, મિથ્યાત્વાદિ પ્રકૃતિના ઉદય થતાં જે સ્વાદ ઉત્પન્ન થાય છે તે પુદ્દગલના છે, પાતાના નથી; પણ અજ્ઞાની માની બેસે છે કે આ સ્વાદ મારા છે. વિકારનું પરિણમન પાતે પર તરફ લક્ષ કરે છે તેથી થાય છે ત્યાં અજ્ઞાની માની બેસે છે કે આ વિકાર મારા સ્વભાવ છે, આ વિકાર મારામાંથી ઉત્પન્ન થાય છે. વિકાર જ્ઞાનમાં જણાય છે ત્યાં અજ્ઞાની માની બેસે છે કે આ વિકાર મારા સ્વભાવ છે. પરની કયા, ભક્તિ, પૂજા વગેરે પુણ્યભાવ અને હિંસા, ચારી, વગેરે પાપભાવ તે ખન્ને વિકાર છે, તે હું નથી, તે મારું સ્વરૂપ નથી એમ જ્યારે પાતે જાણે ત્યારે તે રૂપ પરિણમતા નથી, જ્યારે તેમનું ભેદજ્ઞાન થાય ત્યારે જવભાવને જવ જાણે અને અજવભાવને અજવ જાણે, હું તો જાણનાર અને જોનાર જ છું એમ ભાન થતાં કર્મભાવ કર્મના જાણે અને આત્માના ભાવ આત્માના જાણે.

માર અરીસામાં નથી પણ તેનું પ્રતિભિંભ અરીસાની સ્વચ્છતાના વિકાર છે, પરદ્રવ્ય અરીસામાં કાંઇ કરી શકતું નથી, દર્પણની જ અવસ્થા તે રૂપ થાય છે, મારતું પ્રતિભિંભ અરીસામાં કહ્યું છે એટલે કાંઈ મોરલાના સ્વભાવ અરીસામાં પેસી ગયા નથી, મોરમાં અરીસાની નાસ્તિ છે અને અરીસામાં મોરની નાસ્તિ છે, માત્ર નિમિત્ત- નૈમિત્તિકસંભંધ છે, અરીસામાં તે જાતની અવસ્થા થવાની હોય ત્યારે મોર હાજર હાય છે એટલા સંભંધ છે તેથી મોરતું પ્રતિભિંભ અરીસામાં છે એમ ઉપચારથી કહ્યું છે.

અરીસાે અનંત રજકણના પિંડ છે, અખંડ આપ્યું દ્રવ્ય નથી પણ સ્કંધ છે

ગાથા-૮૫ ] િ ૧૩૯

માટે થાડામાં ધાળા, થાડામાં લીલા, થાડામાં પીળા એમ ભંગવાળા પરિશ્મેલા દેખાય છે; તે આખું દ્વય નથી તેથી તેવા ભંગ દેખાય છે. જ્યારે અરીસામાં મોરની અવસ્થા થવાની હોય ત્યારે મોર હાજર છે. કોઈ કહે કે મોર હાજર ન હોય તો અવસ્થા થવી નથી, પણ ભાઈ! દ્વયમાં ત્રશુકાળની અવસ્થા ક્રમે ક્રમે થવાની લાયકાત ભરી પડી છે. તે કમળદ્ર અવસ્થા થવાની લાયકાત થઈ, તે ઢાલ્યું આવ્યું ત્યાં માર હાજર હોય, લાયકાત ન હોય તે ઢાલ્યું માર હાજર હોય ન હોય પણ લાયકાતનું ઢાલ્યું થાય ત્યાં માર હાજર હોય ન હોય પણ લાયકાતનું ઢાલ્યું થાય ત્યાં માર હાજર હોય ન હોય પણ લાયકાતનું ઢાલ્યું થાય ત્યાં માર હાજર હોય જ એવા નિમિત્તનૈમિત્તિકના સંખધ છે, નિમિત્ત ન હોય તો એટલીવાર અરીસાની લાયકાત વાઢ જીએ, એમ પરાધીન વસ્તુસ્વભાવ નથી. અરીસાની લાયકાત મારતે તાબે નથી, માર અરીસાને તાબે નથી પણ લાયકાત હોય ત્યારે માર હાજર હોય જ એવા સંખધ છે; અરીસાને લોળી અવસ્થામાંથી લીલી અવસ્થા થઈ તે અરીસા પાતે પરિશ્નમ્યા છે? કે માર પરિશ્નમ્યા છે? અરીસા પાતે પરિશ્નમ્યા છે, માર પરિશ્નમ્યા નથી. તે અરીસાની પર્યાય છે પશુ મારની પર્યાય નથી, તે અરીસાના વિકાર છે પરંતુ અરીસાના મૂળ સ્વભાવ નથી.

તેવી રીતે આત્મામાં જે વિકાર થાય છે તે આત્માની પર્યાય છે, તે વખતે કર્મના ઉદ્દયનું નિમિત્ત હાજર હોય છે એવા સંખંધ છે. વિકાર આત્માના મૂળ સ્વભાવ નથી પણ કર્મના નિમિત્તને આધીન પાતે થતાં પાતામાં વિકાર થાય છે, દ્રવ્યદેષ્ટિએ તે વિકાર પાતાના નથી પણ પર્યાયદેષ્ટિએ પાતાના છે. ભેઠજ્ઞાન થતાં સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવ દ્રવ્ય-દેષ્ટિએ તે વિકાર પરના જાણે છે કારણ કે તે પાતાના સ્વભાવ નથી, અને પર્યાયદેષ્ટિએ પાતાની વર્તમાન પર્યાયમાં થાય છે માટે ક્ષ્મિક અવસ્થા પૂરતા પાતાના જાણે છે.

પાતે રાગ-દ્રેષ કરે ત્યારે કર્મના વિપાક નિમિત્ત છે તેમ કહેવાય અને પાતે રાગ-દ્રેષ ને અજ્ઞાન ટાળે એટલે તે કર્મને નિર્જરાનું નિમિત્ત છે તેમ કહેવાયું. રાગ-દ્રેષ પાતે ટાળ્યા એટલે નિમિત્ત ટળ્યા વિના રહે નહિ. કર્મ એની મેળાએ સ્વયં ટળી જાય છે, પાતે ટાળતા નથી, તેને ટાળવાના પાતે કર્તા નથી; એક વસ્તુમાં બીજી વસ્તુની નાસ્તિ છે, નાસ્તિ છે તેથી પરવસ્તુને પાતે કાંઈ કરી શકતા નથી. કર્મના ઉદય પાતાને રાગ-દ્રેષ ને અજ્ઞાન કરે ત્યારે કર્મના ઉદયની હાજરી હોય છે.

વસ્તુમાં સ્વભાવ ભર્યા પડયા છે, રાગ-દ્વેષ અવસ્થાને ડાળવાના પુરુષાર્થ પાતે કરે તા થાય છે, મલિન અવસ્થા કરે છે પાતે, અને ડાળે છે પણ પાતે.

પ્રશ્ન:—પુરુષાર્થ કરવામાં કર્મ આહે ન આવે? ઉત્તર:—ના

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

પ્રશ્ન:—તા પછી અત્યાર સુધી પુરુષાર્થ કેમ ન થયા?

ઉત્તર:—અકારણ પારિણામિક દ્રવ્ય છે તેને કાેઈ કારણ લાગુ પડતું નથી, પાતે પુરુષાર્થની ગતિ સ્વમાં કરે તાે સ્વભાવતું કાર્ય આવે અને પુરુષાર્થની ગતિ પરવલણ-વાળા ભાવા તરફ કરે તાે પરતું કાર્ય આવે.

પ્રશ્ન:-પુરુષાર્થ નહિ ઉપાડવામાં કાંઈ પૂર્વનાં કર્મનું કારણ ખરું ?

ઉત્તર:—વીર્ય શક્તિ હીણી પાતે જ પૂર્વે પાડી છે અને વર્તમાનમાં સવળી ઉત્ર પણ પાતે જ કરી શકે છે. નિમિત્તને તો માત્ર આરોપ અપાય છે, પોતાની પરિણમન- શક્તિ પાતે જ ઉત્ર કરે તો થાય છે, હીણી કરવાની અને ઉત્ર કરવાની પાતામાં તાકાત છે તેમાં કર્મનું કારણ નથી. હું પરથી નિરાળા અખંડ જ્ઞાયકમૂર્તિ છું એમ શ્રહા-જ્ઞાન કરી પાતામાં ઠકયા નહિ એઠલે પાતાનું પરિણમનચક હીલું પડયું, તેમાં કર્મનું કારણ નથી, પરિણમનચક ઉત્ર કરવાની તાકાત પણ પાતામાં જ છે. કર્મની આત્મામાં નાસ્તિ છે, કર્મ આત્માને કાંઈ કરી શકતું નથી, કર્મ માત્ર નિમિત્તરૂપે છે. પાતાની પરિણમન- શક્તિને પાતે હીણી પાડી તેથી કર્મના ઉદય નિમિત્ત છે એમ આરોપ અપાય છે. દવ્યમાં વીર્ય ભર્યું પડયું છે પણ પર્યાયમાં વીર્ય પાતે પ્રગટાવ્યું નથી તેથી પ્રગટનું નથી, કર્મને માત્ર આરોપ અપાય છે, પાતાની પરિણમનશક્તિને પાતે ઉત્ર કરે તો કર્મને માત્ર આરોપ અપાય છે, પાતાની પરિણમનશક્તિને પાતે ઉત્ર કરે તો કર્મને લક્ષ્ય ટળી જાય છે અને તે કર્મને નિર્જરાનું નિમિત્ત કહેવાય છે. ઊંધો પડ તેમ પાતાના ભાવે ને સવળો પડે તોપણ પાતાના ભાવે; કાઈ તેને મદદગાર નથી; વસ્ત્ર ગુણ ને પર્યાય પાતે પાતાથી છે, કાઈ તેને મદદગાર નથી.

જ્યારે પાત કોધમાં જોડાણા ત્યારે સામે કર્મના ઉદયને કોધનું નિમિત્ત કહેવાણું અને પાતાના સ્વભાવમાં જોડાણા તેથી તે કર્મને નિજિશ્તનું નિમિત્ત કહેવાણું. પાતે જોડાય કે ન જોડાય પણ ઉદ્દય તા સમયે સમયે ઝરી જ જાય છે કારણ કે સમયે સમયે જે ઉદ્દય આવે તે ખરી જ જાય છે.

કર્મના ઉદય તા ઉત્પાદપણ છે, કોધમાં જોડાય તા તે ઉત્પાદને ઉદય કહેવાય અને પાતાના સ્વરૂપમાં લીન થાય તા તે ઉત્પાદને નિર્જરા થઈ કહેવાય એટલે કે વ્યય થયા કહેવાય

જે ડાણ કર્મના વિપાક છે તે ડાણે તેમાં જોડાણા તો તે ઉદયની હયાતીને ખધનું નિમિત્ત કહેવાલ, અને તે જ વખતે પાતે જ્ઞાનમાં જોડાણા, રાગમાં ન જોડાણા તો તે જ ડાણે તે ઉદયની હયાતીને નિર્જરા કહેવાણી, ઉદય ન કહેવાણા–નાસ્તિ કહેવાણી,

જેણે માન્યું કે હું બીજ ચીજને આધીન છું તે ડાણે તેને રાગ-દ્રેષ થયા વગર

ગાથા-૮૮ ] [ ૧૪૧

રહેતા નથી પણ તે જ કાલે હું જ્ઞાનમૂર્તિ છું, સ્વાધીન છું, એવું ભાન કરીને જેટલે અંશે જોડાતા નથી તેટલી નિર્જરા થાય છે. જેટલે અંશે જોડાતા નથી એટલે અલ્પ જોડાય છે એમ આવી ગયું, અહીં સાધકસ્વભાવની વાત છે. અલ્પ જોડાય છે તેટલા પણ ન જોડાય, ઉત્કૃષ્ટપણે સ્થિર થાય, જેવી માન્યતા છે તેવી સ્થિરતા ભેગી થઈ જાય તા વીતરાગતા પ્રગટે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિરતા ન થાય તા સમ્યગ્ભાન થાય તેમાં પણ ઘણા રાગ–દ્વેષ ઘટી જાય છે ને અલ્પ રાગ–દ્વેષ થાય છે તે પણ પાતાની નખળાઈને લઈને થાય છે, કર્મના ઉદયને લઈને પુરુષાર્થ મંદ નથી પણ પાતાના પુરુષાર્થની મંદતાથી પુરુષાર્થ મંદ છે. રાગ–દ્વેષ તે મારા ચૈતન્યના અસ્તિત્વમાં છે જ નહિ તેવી માન્યતા થતાં જ તેટલા રાગ–દ્વેષ થતા નથી. કર્મથી મને રાગ–દ્વેષ થાય છે તેમ માનનારને કર્મની ગાંઠ વધ્યા વગર રહે જ નહિ, સંસાર વધ્યા વગર રહે જ નહિ, રાગ–દ્વેષ થયા વગર રહે જ નહિ, રાગ–દ્વેષ થયા વગર રહે જ નહિ, જેમ લગ્ન વખતે કોઈના મેલા આવે ત્યારે તે મેલાને પ્રગટ ન કરે, કારણ કે લગ્નની શાભામાં બાદ આવે, એમ જ્ઞાની સમજે છે કે મારી ચૈતન્યની શાભાને નુકસાન કરે તેવા કર્મના મેલા તરફ મારે જોવું જ નથી, મારા સ્વભાવને હું આ ક્ષણ જ પ્રગટ કરવા માયું તા મેલ લરફ શકે તેમ છે પરંત્ર મારા પુરુષાર્થની નખળાઇથી વાર લાગે છે તેમાં કર્મનું કાંઈ મૂળ કારણ જ નથી. ૮૭.

હવે શિષ્ય પૂછે છે મિથ્યાત્વાદિકને જીવ અને અજીવ કહ્યા તે જીવમિથ્યાત્વાદિ અને અજીવમિથ્યાત્વાદિ કાેે છે? તેના ઉત્તર કહે છે:—

# पुग्गलकम्मं मिच्छं जोगो अविरदि अण्णाणमजीवं। उवओगो अण्णाणं अविरइ मिच्छं च जीवो दु॥ ८८॥

અર્ધ: — જે મિધ્યાત્વ, યાગ, અવિરતિ અને અજ્ઞાન અજીવ છે તે તા પુદ્દગલકર્મ છે; અને જે અજ્ઞાન, અવિરતિ અને મિધ્યાત્વ જીવ છે તે તા ઉપયાગ છે.

૮૭ મી ગાથામાં જવિમધ્યાત્વાદિ અને અજવિમધ્યાત્વાદિ એમ બે ભેદ પાડયા ત્યારે શિષ્યે પૂછ્યું કે પ્રભુ! અજવ મિથ્યાત્વાદિ કોણ છે? ધર્માસ્તિકાય છે? અધર્માસ્તિકાય છે? પુદ્દગલાસ્તિકાય છે? વગેરે અજવ પદાર્થીમાંથી કોણ છે? અને જવિમિથ્યાત્વાદિ કોણ છે? તેના ઉત્તર આ ૮૮ મી ગાથામાં આપે છે કે અજવ

> મિથ્યાત્વ ને અજ્ઞાન આદિ અજીવ, પુદ્દગલકર્મ છે; અજ્ઞાન ને અવિરમણ વળી મિથ્યાત્વ જીવ, ઉપયોગ છે. ૮૮.

982 ]

सभयसार प्रवयन लाग-४

મિધ્યાત્વાદિક પુદ્દગલકર્મ છે અને જવમિધ્યાત્વાદિ છે તે જવના ઉપયોગ છે—એ રીતે બન્ને ગાથામાં આ જાતના ફેર છે.

મિધ્યાત્વ એટલે ઊ'ધી માન્યતા, અજ્ઞાન એટલે ઊ'ધું જ્ઞાન, અને અવિરતિ એટલે ચારિત્રગુણના વિકાર, એ ત્રણે અવસ્થા છે, એ ત્રણે ઉપયોગરૂપ છે એ ત્રણે ચૈતન્યના અરૂપી વિકાર છે.

નિશ્ચયથી જે મિથ્યાદર્શન, અજ્ઞાન, અવિરતિ, ઇત્યાદિ અજીવ છે તે તા અમૂર્તિ ક ચૈતન્યપરિણામથી અન્ય એવું મૂર્તિ ક પુદ્દગલકમં છે; અને જે મિથ્યાદર્શન, અજ્ઞાન, અવિરતિ ઇત્યાદિ જીવ છે તે મૂર્તિ ક પુદ્દગલકમંથી અન્ય એવા ચૈતન્યપરિણામના વિકાર છે.

આતમા રાગ-દ્રેષ વિનાનું તત્ત્વ છે, તે પુદ્દગલની અવસ્થાથી અન્ય એવું ચૈતન્ય-ડવ્ય છે. હું રાગી-દ્રેષી આત્મા છું તેવી માન્યતા તે જીવના વિકારભાવ છે, મિશ્યાત્વ છે. જે જ્ઞાન એકલા પરદ્રવ્યને જ જાણે પરંત્ર પાતાના સ્વ દ્રવ્યને ન જાણે તે જ્ઞાન નથી પણ અજ્ઞાન છે અને વીતરાગસ્વરૂપે નહિ રહેતાં રાગ-દ્રેષરૂપે અસ્થિર થાય તે જીવના અવિરતિરૂપ વિકારભાવ છે. ૮૮.

હવે ફરી પૂછે છે કે મિથ્યાદર્શનાદિ ચૈતન્યપરિણામના વિકાર કયાંથી થયા ? તેના ઉત્તર કહે છે:—

## उवओगस्स अणाई परिणामा तिण्णि मोहजुत्तस्स। मिच्छत्तं अण्णाणं अविरदिभावो य णायव्वो॥ ८९॥

અર્થ:— અનાદિથી માહયુક્ત હાવાથી ઉપયાગના અનાદિથી માંડીને ત્રણ પરિણામ છે; તે મિથ્યાત્વ, અજ્ઞાન અને અવિરતિભાવ (એ ત્રણ) જાણવા.

અનાદિથી માહયુક્ત એટલે સ્વરૂપને ભૂલીને, ઉપયાગ એટલે ચૈતન્યના વેપારના ત્રણ પરિણામ છે; મિથ્યાદર્શન, અજ્ઞાન ને અવિરતિ એ ત્રણ છે.

જો કે નિશ્ચયથી પાતાના નિજરસથી જ સર્વ વસ્તુઓનું પાતાના સ્વભાવભૂત એવા સ્વરૂપપરિણમનમાં સમર્થપણું છે, તાપણ (આત્માને) અનાદિથી અન્ય-વસ્તુભૂત

છે માહિયુત ઉપયોગના પરિણામ ત્રણ અનાદિના, —મિથ્યાત્વ ને અજ્ઞાન, અવિરતભાવ એ ત્રણ જાણવા. ૮૯.

ગાથા-૮૯ ] [ ૧૪૩

માહ સાથે સંયુકતપણું હાવાથી, આત્માના ઉપયાગના, મિધ્યાદર્શન, અજ્ઞાન અને અવિરતિ એમ ત્રણ પ્રકારના પરિણામવિકાર છે.

ખરેખર દૃષ્ટિથી જોતાં દરેક વસ્તુને પાતાના સ્વરૂપપરિણમનમાં જ સમર્થપણું છે, તેમ આત્મામાં પણ પાતાની નિર્મળ અવસ્થા થવાનું જ મળ છે, પાતાની શક્તિથી પાતામાં જ પરિણમ્યા કરે છે, ડ્વ્ય-ગુણ અને તેની કારણપર્યાયથી ડ્વ્ય પાતામાં જ પરિણમ્યા કરે છે, પાતાના રસથી જ પાતાના સ્વભાવભૂત એઠલે કે પાતાના ત્રિકાળ સ્વત: સ્વભાવભૂત સ્વરૂપમાં પરિણમવાનું જ સામર્થ્ય છે; દરેક વસ્તુ ડ્વ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી સ્વભાવભૂત પરિણમવાના સામર્થ્યવાળી છે. આત્મામાં એક દયાની કે ભક્તિની કાંઈ પણ લાગણી ઊઠે તે આત્માની સ્વભાવભૂત પર્યાય નથી, આત્મામાં રાગ-દ્વેષરૂપ થવાના સ્વભાવ છે જ નહિ; સર્વ પદાર્થમાં પાતપાતાના સ્વભાવ પ્રમાણે જ અવસ્થા થાય તેવું જ સામર્થ્ય છે. દરેક વસ્તુનો જેવા સ્વભાવ છે તેવી જ તેની અવસ્થા ડ્વ્યરૂપ જ થાય, તેવું જ તેમાં સ્વભાવભૂત અવસ્થા થવાનું સામર્થ્યપણું છે. પુણ્ય—પાપના પરિણામ તે આત્માના સ્વભાવ નથી, તે આત્માના ગુણ નથી, આત્મામાં તા પાતાના સ્વભાવભૂત એવું સ્વરૂપપરિણમન થવાનું સામર્થ્યપણું છે. બધા આત્મામાં પવિત્ર સ્વભાવ છે, અને તેની ત્રિકાળ અવસ્થા પણ પવિત્ર છે તે કારણપર્યાય છે.

દરેક આત્માનું પાતાના સ્વભાવમાં જ પરિણમનપાયું છે તાપણ અનાદિથી યાન્ય વસ્તુભૂત માહ સાથે સંયુક્તપાયું હોવાથી આત્માના ઉપયાગના મિથ્યાદર્શન, અજ્ઞાન ને અવિરતિ એમ ત્રણ પ્રકારના પરિણામવિકાર છે.

આત્મા પરથી નિરાળા જ્ઞાયક્રમૂર્તિ છે તેમ નહિ માનતાં રાગ-દ્રેષ તે મારા સ્ત્રભાવ છે તે હું એના કર્તા છું તેમ માનવું તે મિથ્યાદર્શન છે. આત્મા પરિપૂર્ણ છે તેમ સ્વસામર્થ્ય નહિ જાણતાં, સ્વ પૂર્વક પરજ્ઞેયને જાણવાનું આત્મામાં સામર્થ્ય છે તેમ નહિ જાણતાં માત્ર પરજ્ઞેયને જાણવું તે અજ્ઞાન, સ્વરૂપમાં સ્થિર થવાને બદલે અસ્થિરતામાં જોડાવું તે અચારિત્ર છે. ચૈતન્ય પરમ સ્વાભાવિક વસ્તુ છે—પરમ પારિણામિક વસ્તુ છે. વસ્તુ છે તે શુદ્ધ છે, અનાદિથી માહ સાથે સંયુક્ત એટલે માહ સાથે જોડાવાથી વિકારના આવા ત્રણ પ્રકાર છે. પોતામાં જોડાય તો પોતાની નિર્મળ અવસ્થા થાય, પોતાના સ્વભાવમાં જોડાય તો એવું સામર્થ્ય છે કે તેમાંથી વીતરાગતા જ થાય, પણ પોતાના સ્વભાવ વિના માહમાં જોડાય તો વિકારવાળી અવસ્થા થાય છે. ઉપયોગના ત્રણ પ્રકારનો પરિણામવિકાર તે સ્ફ્રેટિકની સ્વચ્છતાના પરિણામવિકારની જેમ પરને લીધે-પરની ઉપાધિને લીધે ઉત્પન્ન થતા દેખાય છે.

188]

सिभयसार प्रवयन लाग-४

જેમ સ્ફેટિકની સ્વચ્છતાનું સ્વરૂપ-પરિણમનમાં અર્થાત્ પોતાના ઉજ્જવળતારૂપ સ્વરૂપે પરિણમવામાં સમર્થપણું હોવા છતાં, કઢાચિત્ સ્ફેટિકને કાળા, લીલા અને પીળા એવા તમાલ, કેળ અને કાંચનના પાત્રરૂપી આધારના સંયોગ હોવાથી સ્ફેટિકની સ્વચ્છતાનો કાળા, લીલા અને પીળા એમ ત્રણ પ્રકારના પરિણામવિકાર દેખાય છે.

સ્ફરિકમાં રાતા, લીલા, પીળા ફૂલના રંગ દેખાય છે તે પરનિમિત્તને લઇને દેખાય છે. સ્ફરિકની નિર્મળતાનું પરિણમન તો ધોળું જ હોય, અવસ્થા સ્વચ્છ જ હોય, વિકાર તો પરને કારણે દેખાય છે.

જીવ ને પરમાણુ-તે બે દ્રવ્યા જ વિભાવપણ પરિણમે છે ને બાકીના ચાર દ્રવ્યા સ્વભાવપણ પરિણમે છે. પરમાણુમાં બે જાતની વૈભાવિક પર્યાય થાય છે, એક સ્કંધરૂપે થવાની અને એક કર્મપણ થવાની એમ બે પ્રકારે થવાની તાકાત છે (પરમાણુ કર્મપણ થાય છે તેમાં આત્માની વિભાવ પર્યાયનું નિમિત્ત છે); આત્મામાં તા રાગ-દ્વેષરૂપે એક જ પ્રકારે વિકાર થાય છે.

સ્કૃદિકના સ્વભાવ તો ઉજ્જવળ છે પણ અગસ્થામાં પણ ઊજળાઇરૂપે પરિણમવાનું સામર્થ્ય છે. જીઓ, દેષ્ટાંતમાં પણ પર્યાય શુદ્ધ છે તેમ કહ્યું; પણ કદાચિત નિમિત્તના યાગ હાય ત્યારે કાળા, લીલા, પીળા રંગના વિકારરૂપે થવાની સ્કૃદિકમાં યાગ્યતા છે. તેવી રીતે અનાદિથી, ચૈતન્ય પરમ પારિણામિક પરમ સ્વભાવરૂપ છે તેને નહિ માનતાં પરને પાતાનું માનવારૂપ ઊંધી માન્યતા, પરને પાતાનું જાણવારૂપ અજ્ઞાન ને પરમાં સ્થિર થવારૂપ અવિરતિ એમ આત્માની અવસ્થામાં ત્રણ પ્રકારના પરિણામવિકાર દેખવા; આત્માની વિકારી અવસ્થા આત્માથી થાય છે તેમ દેખા. નિર્મળ અવસ્થા થવાનું સામર્થ્ય હોવા છતાં તેને ભૂલીને ત્રણ પ્રકારના આત્મામાં પરિણામવિકાર થાય છે તોપણ વિકારને ટાળવાનું સામર્થ્ય પાતામાં ભર્યું છે તેને ઓળખીને તેમાં સ્થિર થાય તેને તાલકારના નાશ થાય અને માક્ષની શુદ્ધ પર્યાય પ્રગટે.

૧૯૯૯, આસાે વદ ૧૪ અુધ.

આત્માના ઉપયોગમાં ત્રણ પ્રકારના પરિણામવિકાર અનાદિકર્મના નિમિત્તથી છે, આત્મવસ્ત તો અનાદિ અનંતગુણથી ભરેલ છે તેમાં પાતાના ઊંધા પુરુષાર્થથી વર્તમાન અવસ્થામાં વિકાર કર્મના નિમિત્તથી થાય છે. વિકાર થવામાં માત્ર કર્મની હાજરી છે, કરનાર પાતે આત્મા છે.

વિકાર થવામાં નિમિત્તની હાજરી છે એમ કહેતાં સ્વભાવથી બીજી રીતે છે એમ આવી જાય છે. આત્મામાં વિકાર વ્યવહારથી છે એમ કહેતાં નિશ્ચયથી બીજી રીતે ગાથા–૯૦ ] િ ૧૪૫

છે એટલે કે નિશ્વયથી આત્મામાં વિકાર નથી એમ આવી જાય છે. નિમિત્તના પડખેથી વિકાર છે એમ સ્વડ્લ્યના પડખેથી પણ વિકાર હોય એમ ખની શકે નહિ, કારણ કે નિમિત્ત વગર સ્વયં ઉપાદાનમાંથી જ વિકાર થતા હોય તા વિકાર કાઈ દિવસ છૂટે જ નહિ અને નિર્મળતા કાઈ દિવસ પ્રગટે જ નહિ; આમાંથી એમ સમજવાનું નથી કે નિમિત્ત વિકાર કરાવી દે છે. નિમિત્ત કાંઈ વિકાર કરાવી દેનું નથી, પાતે નિમિત્ત તરફ લક્ષ કરે છે એટલે વિકાર થાય છે, વિકાર થતી વખતે માત્ર કર્મની હાજરી છે એટલા સંખંધ છે, વિકાર થવામાં કર્મ નિમિત્ત છે એમ કહેતાં ઉપાદાનનું પડખું આખું જુદું જ છે એમ જણાઈ આવે છે.

પાણી અવસ્થાએ ઊનું છે, પણ મૂળ સ્વભાવે શુદ્ધ છે, શીતળ છે; તેમ આત્માની વર્તમાન અવસ્થામાં પરિણામવિકાર દેખાય છે તે સ્વભાવમાં તે વિકાર નથી, સ્વભાવ તા શુદ્ધ છે. પાણી જે વખતે ઊનું છે તે જ વખતે સ્વભાવે ઢાઢું છે તેમ આત્માની પર્યાયમાં જે વખતે વિકાર છે તે જ વખતે આંદર શુદ્ધતા ભરી છે.

આત્મા પહેલાં શુદ્ધ હતા અને હવે અશુદ્ધ થયા તેમ નથી, પરંતુ સમય સમય થઈને અનંતકાળથી આત્માની અવસ્થામાં વિકાર છે; શરીર મારું, ઇંદિયા મારી રાગ મારા, દ્વેષ મારા એવી મારાપણાની મિથ્યા માન્યતા નવી થતી નથી, જો પહેલાં શુદ્ધ હાય અને પછી અશુદ્ધ થાય તા સિદ્ધને પણ વિકાર થવા જોઈએ.

કાઈ કહે વીરમગામની બારીંગમાંથી તો ઊનાં જ પાણી નીકળે છે પણ ભાઈ! તે અવસ્થાએ ઊનું છે સ્વભાવે શીતળ છે. તે બારીંગમાંથી પાણી બહાર કાઢીને ઠારી નાખો તો ઠરી જાય છે, શીતળ થઈ જાય છે, તો સ્વભાવે શીતળ હોય તો શીતળ થાય, નહિતર કયાંથી થાય? કાઈ કહે કે બારીંગમાં નીચે ગંધક છે તેથી પાણી ઊનું થાય છે, ગંધક જો પાણી ઊનું કરતા હોય તો આકાશને કેમ ઊનું કરતા નથી? એ તો પાણીમાં ઊનું થવાની લાયકાત હોય ત્યારે ગંધક હાજર હોય છે એમ આત્મામાં વિકાર થાય ત્યારે કર્મની હાજરી હોય છે. ૮૯.

હવે આત્મામાં ત્રણ પ્રકારના પરિણામવિકારનું કર્તાપણું દર્શાવે છે:—

एएसु य उवओगो तिविहो सुद्धो णिरंजणो भावो। जं सो करेदि भावं उवओगो तस्स सो कत्ता ॥९०॥

એનાથી છે ઉપયોગ ત્રણવિધ, શુદ્ધ નિર્મળ ભાવ જે; જે ભાવ કંઈ પણ તે કરે, તે ભાવના કર્તા બને. ૯૦. 988]

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

અર્થ:—અનાદિથી આ ત્રણ પ્રકારના પરિણામ વિકારા હાવાથી, આત્માના ઉપયાગ જોકે (શુદ્ધનયથી) તે શુદ્ધ, નિરંજન (એક) ભાવ છે તાપણ ત્રણ પ્રકારના થયા થકા તે ઉપયાગ જે (વિકારી) ભાવને પાતે કરે છે તે ભાવના તે કર્તા થાય છે.

આ ગાથાના આ અર્થ વ્યાખ્યાનમાં સભા વચ્ચે પહેલા થાય છે. આ ગાથા માંગળિક છે, દિવસાે પણ અત્યારે માંગળિકના છે. ભગવાન મહાવીરસ્વામી માક્ષ પધાર્યા તેવા મહા માંગળિકના આ દિવસાે છે અને આ ગાથા પણ મહા માંગળિકરૂપ છે.

અનાદિથી આત્મામાં ત્રણ પ્રકારની અવસ્થા છે, ઊંધી માન્યતા, ઊંધું જ્ઞાન અને ઊંધી એકાથતા એ ત્રણ પ્રકારના વિકાર છે, જો કે આત્માના ઉપયોગના વેપાર– અવસ્થા તા શુદ્ધનયથી શુદ્ધ છે.

ઉપયોગ છે તે આત્માની અવસ્થા છે તે પણ શુદ્ધ જ છે, વસ્તુ તેા શુદ્ધ છે જ પણ તેના ઉપયોગ એટલે અવસ્થા પણ અનાદિથી શુદ્ધ જ છે, નિરંજન છે, મલિનતા વગરની છે.

અહીં તો બંધ-મેણ અને કર્મના સદ્ભાવ-અભાવની અપેક્ષા વગરની વાત છે. વસ્તુ તો દ્વ્યથી ને ગુણથી વર્તમાનમાં ત્રણકાળના સામર્થ્યથી ભરપૂર છે, શુદ્ધ છે અને વસ્તુના વર્તમાનકાળ એટલે વર્તમાન અંશ તે પણ શુદ્ધ છે, વસ્તુના વર્તમાન શુદ્ધ ઉપયાગના વેપાર એટલે કે શુદ્ધપર્યાય તે એક જ પ્રકારે છે, તે પર્યાય ઊણી નથી-અધૂરી નથી, મલિન નથી; પણ શુદ્ધ નિરંજન એક જ પ્રકારે પૂરી છે. વસ્તુ તો શુદ્ધ નિરંજન છે પણ તેના પરિણામ એટલે અવસ્થા તે પણ શુદ્ધ નિરંજન છે.

વસ્તુ હોય તેને વર્તમાન હોય ને ? વર્તમાન વગરની વસ્તુ હોય? ન હોય, અને વસ્તુનો જેવો સ્વભાવ હોય તેવા જ તેના અંશ હોય. તેના વર્તમાન અંશ વિકારી અને અધૂરા ન હોય, વિકાર દેખાય છે તે કર્મની અપેક્ષાવાળી સાપેક્ષ પર્યાય છે, મૂળ સ્વભાવભૂત નિરપેક્ષ પર્યાયમાં વિકાર નથી, તે પર્યાય અનાદિ અનંત છે, શુદ્ધ છે, નિરંજન છે, તેને કારણપર્યાય કહેવાય છે.

ગયા કાળની અવસ્થા અને ભવિષ્યની અવસ્થાનું સામર્થ્ય દ્રવ્યમાં ધ્રુવરૂપે છે અને તેના વર્તમાન વેપાર પણ ધ્રુવ છે.

આકાશાદિ પદાર્થમાં પાતાના સ્વભાવની જાતના જ નિર્મળ ઉત્પાદ-વ્યય થાય છે, અને આત્મામાં રાગ-દ્વેષના વિકારી ઉત્પાદ-વ્યયનું પરિણમન થાય છે તે સાપેક્ષ પર્યાય છે. નિમિત્તના સદ્ભાવની અપેક્ષા લાગુ પઉ ત્યાં સંસાર અવસ્થા છે અને અભાવની અપેક્ષા લાગુ પઉ ત્યાં મોક્ષઅવસ્થા છે, તે અને સાપેક્ષ છે, પણ આત્મામાં

ગાયા-૯૦ ] [ ૧૪૭

આકાશાદિ પદાર્થની જેમ નિર્મળ નિર્પેક્ષ પર્યાય પણ છે કારણ કે આકાશ પણ પદાર્થ છે અને આત્મા પણ પદાર્થ છે. દ્રવ્ય, ગુણ ને પર્યાય ત્રણે જે નિરપેક્ષ હોય તો જ વસ્તુની અખંડતા થાય છે.

વસ્તુ અનંત ગુણ અને અનંત પર્યાયના પિંડ છે. ગયાકાળમાં જે થઇ ગઇ અને ભવિષ્યમાં જે થશે તે બધી પર્યાયના સામર્થ્ય રૂપ દ્રવ્ય છે, માક્ષપર્યાય જે બહાર આવે છે એટલે કે પ્રગટે છે તે બધી તાકાત દ્રવ્યમાં ભરી પડી છે. વસ્તુ પાતે ગુણ-પર્યાયના પિંડ છે તો તેમાં શુદ્ધ કારણપર્યાય પણ છે. જે વસ્તુ હાય તેને વર્તમાન પણ હાય, વર્તમાન વગરની વસ્તુ ન હાય અને તે વર્તમાન અંશ પણ વસ્તુની જાતના જ હાય; એક પરમાણ છે તે વસ્તુ છે, વસ્તુમાં તેના સ્વભાવની જાતની જ નિર્મળ પર્યાય હાય. જેમ સ્ફેટિકમાં નિર્મળ પર્યાય છે, તેમ આત્મામાં પણ નિર્મળ પર્યાય છે; સ્ફેટિક તા સ્ક'ધની પર્યાય છે તેથી તે મૂળ શુદ્ધ પર્યાય નથી. દાખલા શું અપાય? વસ્તુ જ દાખલા વિનાનો છે. આ વિષય તદ્દન જુદી જાતના જ છે, અપૂર્વ છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે આ સંખંધી એક ડુકડા મૂકી દીધા છે, તેમને ઘણા ઉદ્યાડ હતા, શક્તિ ઘણી હતી તેથી જૈનદર્શનના રહસ્યના ગૂઢ ડુકડા મૂકી દીધા છે. શ્રામદ્ લખે છે કે, 'પરિણામી પદાર્થ–નિરંતર સ્વાકાર પરિણામી હાય તાપણ અવ્યવસ્થિત પરિણામીપણ ?'

સ્વાકાર પરિણામીપણું એટલે વસ્તુના સ્વભાવની જાતનું પરિણામીપણું હોય તેમાં આ વિકારીપણું શું? એટલે તેના એવા અર્થ થાય છે કે દરેક દ્રવ્ય, દ્રવ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી શુદ્ધ જ હોય અને તેનું પાતાના સ્વભાવ–આકારે જ પરિણમન હોય.

પરથી છૂટી ચીજને અપેક્ષા લાગુ પડતી નથી. વસ્તુ, વસ્તુના ગુણ અને વસ્તુની પર્યાય એ ત્રણે અપેક્ષા વગરના-નિરપેક્ષ છે.

દ્રવ્યથી, ગુણથી ને પર્યાયથી ત્રણ રીતે વસ્તુ અનાદિ અનંત એકરૂપ છે, તેમાં બંધ-મેાક્ષની અપેક્ષા હયા તો તે નિમિત્ત તરફની અપેક્ષા છે, બંધ-મેાક્ષની પર્યાય તે સાપેક્ષ પર્યાય છે, આત્મામાં નિરપેક્ષ પર્યાય અનાદિ અનંત છે.

સમય સમય ઉત્પાદ-વ્યય થાય છે તે વ્યવહાર છે, બંધના વ્યય અને માક્ષના ઉત્પાદ તે વ્યવહાર છે, પરિણામી વસ્તુનાં દ્રવ્ય, ગુણ અને તેના વર્તમાન અ'શ કાયમ એક જ પ્રકારે છે, ધ્રુવરૂપે છે તાપણ વિકારી ત્રણ પ્રકારે પરિણમતા થકા તે ઉપયાગ પાતે વિકારી ભાવને કરે છે; તે ભાવના તે કર્તા થાય છે.

આત્મા દ્રવ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી અનાદિ અનંત શુદ્ધ છે તાપણ અનાદિથી

सिभयसार प्रवयन साग-४

986

અત્યવસ્તુભૂત માહ સાથે સંયુક્તપણાને લીધે એટલે જોડાણપણે પાતાનામાં ઉત્પન્ન થતા પરિણામ વિકારા ત્રણ પ્રકારના છે. ઊંધી માન્યતા એટલે કે પર શરીરાદિને પાતાપણ માને, રાગી દ્વેષી હું છું તેમ માને તે, અને અજ્ઞાન એટલે પરને પાતાપણ જાણે તે, અને અવિરતિ એટલે પરમાં ઉપયાગને સ્થિર કરે–એ રીતે ત્રણ પ્રકારે પરિણામ-વિકારા થાય છે.

જો કે પરમાર્થ થી તો ઉપયોગ શુદ્ધ, નિરંજન, અનાદિનિધન વસ્તુના સર્વ સ્વભૂત ચૈતન્યમાત્ર ભાવપણે એક પ્રકારના છે.

જીઓ! આ હકડામાં આચાર્ય દેવે શું અદ્દેશતા લીધી છે! પરમાર્થ દેષ્ટિથી તો ઉપયાગ ખરેખર શુંદ્ર છે, આ શુદ્ધ અવસ્થા નિરંપેક્ષ છે; માક્ષમાર્ગની અવસ્થા કે માક્ષઅવસ્થા તે બન્ને અવસ્થા સાપેક્ષ છે. વસ્તુનું વર્તમાન તે શુદ્ધ ઉપયાગરૂપ કારણપર્યાય છે, તે શુદ્ધ પર્યાય નિરંજન છે, એટલે કે તેમાં મેલ બિલકલ નથી, તેમાં રાગ—દ્વેષની કે પરની અપેક્ષાની ગંધ માત્ર નથી, વસ્તુ અનાદિ અનંત છે, એટલે કે જેને આદિ પણ નથી અને અંત પણ નથી, વસ્તુ જેમ ત્રિકાળ છે તેમ વસ્તુનો ભાવ પણ ત્રિકાળ છે અને તે ભાવ વસ્તુના સર્વસ્વભૂત ચૈતન્યમાત્ર ભાવપણે એક જ પ્રકારનો છે.

નિગાદથી માંડી સિદ્ધ સુધી ખધા આત્મામાં આ ઉપયાગરૂપ કારણપર્યાય શુદ્ધ જ છે, એક જ પ્રકાર છે, વસ્તુના વર્તમાન અંશ વસ્તુમાં ભળેલા છે. વિકારી પર્યાય, માક્ષમાર્ગની પર્યાય અને માક્ષની પર્યાય તે બધી પર્યાય પણ આત્મામાં જ થાય છે-તે પર્યાય સાપેક્ષ છે, કર્મના નિમિત્તની અપેક્ષા રાખતી પર્યાય છે, પણ અનાદિ અનંત કારણપર્યાય છે તે ધ્રુવ પર્યાય છે, આ અંશ ધ્રુવમાં ભળે છે. વસ્તુ પાતે શુદ્ધ, તેના ગુણ શુદ્ધ અને તેના વર્તમાન અંશ પણ શુદ્ધ છે; તેના શુદ્ધ અંશ વર્તમાન વર્તમાનરૂપે કાયમ ચાલ રહે તેની આ વાત ચાલે છે.

એક સમયમાં બે અવસ્થા દ્રવ્યમાં એક સાથે છે, દ્રવ્યદેષ્ટિથી જોઈએ તો દ્રવ્યના અને ગુણના વર્તમાન અંશ પરિપૂર્ણ ધ્રુવરૂપ શુદ્ધ છે. તે એક અવસ્થા અને પર્યાયદિષ્ટની અપેક્ષાથી જોઈએ તો રાગ-દ્રેષની અશુદ્ધ અવસ્થા કે માક્ષમાર્ગ અથવા તો માક્ષની શુદ્ધ અવસ્થા તેમાંથી એક એમ બન્ને અવસ્થા એક સાથે છે. દ્રવ્યદેષ્ટિની અપેક્ષા રાખતી પર્યાય નિરપેક્ષ છે અને પર્યાયદેષ્ટિની અપેક્ષા રાખતી પર્યાય નિરપેક્ષ છે અને પર્યાયદેષ્ટિની અપેક્ષા રાખતી પર્યાય સાપેક્ષ છે.

દ્રવ્યથી, ગુણથી અને અવસ્થાથી આવેા શુદ્ધ આત્મા છે તાપણ અશુદ્ધ, સાંજન અનેક પ્રકારને પામતા થકા એટલે કે રાગ-દ્વેષ, હર્ષ-શાક, શુભાશુભભાવ વગેરે અનેક ગાયા-૯૦ ] ૧૪૯

પ્રકારના થઇને ત્રણ પ્રકારના થઈ, પાતે અજ્ઞાની થયા થકા કર્તાપણાને પામે છે, મિથ્યાદિષ્ટિપણ પરિણમે છે, અજાણપણ પરિણમે છે, અવિરતિપણ પરિણમે છે. દાષપણ—અવગુણપણ, જે જે ભાવા કરે છે—જે જે ભાવના કર્તા થાય છે, તે તે ભાવના તે મલિન અવસ્થારૂપ ઉપયાગ કર્તા થાય છે; પાતે માલમાં જોડાઈને પરભાવાને પાતાનું કર્તવ્ય માનીને વિભાવરૂપ ઉપયાગ થઈને વિભાવના કર્તા થાય છે. પાતે વિભાવમાં જોડાય છે ત્યાં સામે નિમિત્તની અપેક્ષા છે તે કર્મના સદ્ભાવરૂપ વ્યવહાર છે તે તે વિભાવના જોડાણને ટાળી માક્ષમાર્ગ અને માક્ષ પ્રગટ કરવા તે પણ વ્યવહાર છે તે કર્મના અભાવની અપેક્ષા રાખતા વ્યવહાર છે.

અરે ભાઇ! આ વાત અમને ન સમજાય તેનું શલ્ય મગજમાંથી કાઢી નાખવું. અધા આત્મા ભગવાન છે, પ્રભુ છે, આ વાત પણ ભગવાન આત્માની જ ચાલે છે, પાતાના ઘરની જ વાત ચાલે છે, તેમાં જિજ્ઞાસાથી, ધ્યાન રાખીને સાંભળે તા ન સમજાય તેમ કેમ ખને? 'મને ન સમજાય' એવી જે કલ્પના કરી રાખી છે તે પણ એક માહે શલ્ય છે. હું પાતે સ્વભાવરૂપ છું અને મને ન સમજાય' તે વાત શી? સમજાય એવી જ ચીજ છે માટે ન સમજાય એવું શલ્ય મગજમાંથી કાઢી નાખવું.

જેટલું કેવળજ્ઞાનીએ જાણ્યું છે તેટલાં જ જાણવાના સામર્થ્ય સ્વરૂપે તું છા; કેવળજ્ઞાનીના જ્ઞાનમાં આત્માનું સ્વરૂપ જેટલું જણાયું તેટલું તેમની વાણીમાં કહેવાયું નથી; કેવળી ભગવાનનું સામર્થ્ય અનંત—અપાર છે. જેવડા કેવળી ભગવાનના આત્મા છે તેવડા જ સામર્થ્યવાળા તારા ચૈતન્ય ભગવાન આત્મા છે તા પછી તું તને પાતાને કેમ ન જાણી શકે? તારી જાત તને ન સમજાય તા કાને સમજાશે? ઘરની મૂડીની કેમ ખધી ખબર હાય છે? તા પછી સ્વભાવ–ઘરની મૂડી ન સમજાય તેલું શલ્ય કાઢી નાખી સમજવાના પ્રયત્ન કરવા.

વસ્તુ દ્રવ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી શુદ્ધ છે, નિરંજન છે, એક જ પ્રકારે છે. તે શુદ્ધ કારણપર્યાય ઊણી નથી, વિકારી નથી, પણ પરિપૂર્ણ છે; પર્યાયદેષ્ટિએ તે પર્યાય અપ્રગઠ છે અને દ્રવ્યદેષ્ઠિએ તે પર્યાય પ્રગઠ છે. જે વસ્તુ હોય તેનું વર્તમાન પણ હોય, વસ્તુનું વર્તમાન તે તેની શુદ્ધપર્યાય છે.

પહેલાં કહ્યું હતું કે જે પરિશ્વિમ તે કર્તા છે. અહીં અજ્ઞાનરૂપ થઇને ઉપયાગ પરિશ્વમ્યા તેથી જે ભાવરૂપ તે પરિશ્વમ્યા તે ભાવના તેને કર્તા કહ્યો. આ રીતે ઉપયાગને કર્તા જાણવા. જો કે શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનયથી આત્મા કર્તા છે નહિ તાપણ ઉપયાગ અને આત્મા એક વસ્તુ હાવાથી અશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનયે આત્માને પણ કર્તા કહેવામાં આવે છે.

9.40

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

પરમાર્થ તા ઉપયાગ શુદ્ધ નિરંજન છે તાેપણ અશુદ્ધ, સાંજન, અનેકપણાને પામતા થકાે જે જે ભાવને પાતાના કરે છે તે તે ભાવના તે ઉપયાગ કર્તા થાય છે.

આ રીતે ઉપયોગને કર્તા જાણવા. ઉપયોગમાં મલિનતા થાય છે તે અજ્ઞાનભાવથી છે; સ્વભાવદિષ્ટથી, શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકદિષ્ટથી આત્મા રાગ દ્વેષ ને ભ્રાંતિના કર્તા નથી. અશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકદિષ્ટથી આત્મા વિકારના કર્તા થાય છે, ઉપયોગ અને આત્મા એક જ છે જીદા નથી માટે આત્માને પણ વિકારના કર્તા કહેવાય છે, શુદ્ધદ્રવ્યદેષ્ટિમાં વિકારનું કર્તાપણું છે નહિ, તે શુદ્ધદ્રષ્ટિ સંસારભાવની નાશક છે પણ કર્તા નથી.

ચ્યા ગાથા કરીથી

૧૯૯૯ આસા વદ ૦)) અમાસ ગુરુ

આ કર્તાકમે અધિકાર ચાલે છે. કર્તા એટલે થનારા કાેેે છ ને થનારમાં થાય છે શું? તે વાત ચાલે છે. માટી થનાર છે ને ઘડા થાય છે, થનાર તે કર્તા છે ને થાય તે કર્મ છે. કુંભાર કર્તા છે ને ઘડા કાર્ય છે એવા કર્તાકર્મસંખંધ છે નહિ, માટી ઉપાદાન છે અને કુંભાર નિમિત્ત છે.

આત્મા પાતે થનાર છે અને આત્માનું ખરેખરું કાર્ય તે સ્વભાવકાર્ય છે; વિકલ્પ રહિત જ્ઞાન કરવું, વિકલ્પ રહિત શ્રદ્ધા કરવી અને વિકલ્પ રહિત રમણતા કરવી તે આત્માનું ખરેખરું કાર્ય છે. નિર્મળ શ્રદ્ધા, નિર્મળજ્ઞાન, નિર્મળચારિત્ર તે સ્વભાવકાર્ય છે. અજ્ઞાનઅવસ્થા તે કર્તા અને પુષ્ય—પાપના ભાવ તે કર્મ તે વિભાવકાર્ય છે. આત્મા જડના કર્તા અને જડ આત્માનું કાર્ય થાય તેવી રીતે કર્તા—કાર્ય નથી. આત્મા થનાર છે અને વીતરાગ ભાવ તે તેનું ખરેખરું કાર્ય છે. કારણપર્યાય કારણ છે અને નિર્મળ પર્યાય પ્રગટે તે કાર્ય છે.

દ્રવ્ય, ગુણ અને કારણપર્યાય ઉપર વર્તમાનમાં અભેદર્દાષ્ટ આપવાથી નિર્મળ ઉત્પાદ-વ્યયરૂપ કાર્ય પ્રગટે છે. નિર્મળ સમ્યગ્જ્ઞાન, નિર્મળ સમ્યક્ પ્રતીત અને નિર્મળ સમ્યક્ ચારિત્ર તે સ્વભાવકાર્ય છે. વસ્તુ વર્તી વર્તી ત્રિકાળ વર્તે છે તે કારણપર્યાય છે. વસ્તુ ધ્રુવ છે, વસ્તુના ગુણ અને તેની વર્તમાન, વર્તમાન વર્તતી નિર્મળ પર્યાય અનાદિ અનંત ધ્રુવ છે, એનું મનન કરતાં સ્વભાવપર્યાય પ્રગટે તે કાર્યપર્યાય છે.

દ્રવ્ય, ગુણ અને તેની કારણપર્યાય તે નિશ્ચય છે; તે ત્રણે ઉપર અભેદદૃષ્ટિ આપવાથી અને તેમાં એકાથ થવાથી નિર્મળ શ્રદ્ધા, જ્ઞાન અને ચારિત્ર પ્રગટે છે તે વ્યવહાર છે.

ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય અને કાળ તે ખધી વસ્તુ, વસ્તુ ના ગુણુ અને તેની અવસ્થા પણ નિર્મળ જ છે. પરમાણુ પાતે વસ્તુ, તેના ગુણુ અને તેની ગાથા−૯૦ ] [ ૧૫૧

વર્ત માનપર્યાય પણ નિર્મળ જ છે. પરમાણુ પાતે બધી રીતે નિર્મળ છે પરંતુ પરમાણુમાં બે પ્રકારના વિભાવ પણ થાય છે, પરમાણુની સ્કંધરૂપે અવસ્થા થાય છે તે એક પ્રકારના વિભાવ છે અને પરમાણું ભેગા થઈને આત્માની વિભાવ પર્યાયનું નિમિત્ત પામીને કર્મ પણું પરિણુમે છે તે બીજા પ્રકારના વિભાવ છે. જૂઢા પરમાણુમાં વસ્તુ, વસ્તુના ગુણુ અને તેની પર્યાય ત્રણું નિર્મળ છે, પાંચે દ્રવ્યની પર્યાય નિર્મળ છે તા પછી આત્માની પર્યાય નિર્મળ કેમ ન હાય હાય જ. આત્મામાં જે રાગ—ફેપની અને ભ્રાંતિની મલિન પર્યાય થાય છે તે પર્યાય મૂળ સ્વભાવરૂપ નથી, પણ વિકારી પર્યાય છે; માટે આત્મામાં મૂળ સ્વભાવરૂપ નિર્મળ પર્યાય હાવી જોઈએ. વળી બીજા દ્રવ્યામાં પર્યાયની પ્રગઢપણું નિર્મળતા છે તેમ આત્મામાં પણું જો પ્રગઢ નિર્મળતા હાય તા સંસાર કેમ હાઈ શકે? ન હાઇ શકે; માટે આત્માની પર્યાયમાં જે નિર્મળતા છે તે પ્રગઢ નથી પણ અનાદિ અનંત સ્વભાવાદારે છે, સાપેક્ષ પર્યાય જેમ પ્રગઢ છે તેમ આ નિરપેક્ષ પર્યાય પ્રગઢ નથી પણ અપ્રગઢ છે.

વસ્તુ પાતે સામાન્ય છે; જે સામાન્ય હાય તેનું વિશેષ પણ હોલું જોઈએ, વસ્તુનું વિશેષ વસ્તુની જાતનું હોય, બીજી જાતનું ન હોય, સામાન્ય-વિશેષ થઈને વસ્તુનું અખંડ સ્વરૂપ થાય છે. વસ્તુ હોય અને એની પર્યાય નિર્મળ ન હોય તો વસ્તુ જ નિર્મળ હોઈ શકે નહિ. બીજા પદાર્થીની અવસ્થા નિર્મળ છે અને આત્મદ્વ્યના કાંઈ વાંક! કે આત્માની પર્યાય નિર્મળ ન હોય? હોય જ. વળી એક્લી પ્રગઢ નિર્મળ પર્યાય હોય તો સંસાર-મેક્ષ હોય જ નહીં, પરંતુ સંસાર-મેક્ષ દેખાય છે અને છે માટે આત્મામાં સ્વભાવાકાર પર્યાય અપ્રગઢ છે, બીજા પાંચ પદાર્થીની નિર્મળ પર્યાય પ્રગઢ પરિશ્વનનરૂપે છે.

આ વિષય ઝીણા છે. આ વર્તમાન અંશ ન હાય તા વસ્તુ હાઇ શકે નહિ, વર્તમાન અંશ ન હાય તા આખી વસ્તુ થતી નથી, વસ્તુમાં ખંડ પડી જાય છે. દ્રવ્ય, ગુણ અને તેના વિશેષ થઇને અખંડ–આખી વસ્તુ થાય છે. પરિણામી પદાર્થ નિરંતર સ્વાકાર પરિણામી હાવા જોઈએ એમ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કહે છે.

કારણપર્યાય સ્વાકાર પરિણામી હોવાથી કોઇ અપેક્ષાએ પરિણામી છે, દ્રવ્ય અને ગુણ પણ કથ ચિત્ પરિણામી છે. પર્યાયદેષ્ટિએ સાપેક્ષ પર્યાય પ્રગઢ છે અને નિરપેક્ષ પર્યાય અપ્રગઢ છે. દ્રવ્યદેષ્ટિમાં પ્રગઢ-અપ્રગઢના લેક નથી, દ્રવ્યદેષ્ટિમાં વસ્તુ, વસ્તુના ગુણ ને વસ્તુની પર્યાય પ્રગઢ જ છે.

હીરા સરાણે ચઉ છે તેના ભૂકાે લઈ જાય તાેપણ લાભના રસ્તાે છે. આજ માંગળિકના દિવસ છે, આ વાત તદ્દન અપૂર્વ છે.

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

જેમ ચાર અરૂપી પદાર્થ અને પુદ્દગલ પરમાણ; એ પદાર્થામાં વર્ત માન વર્ત તી પર્યાય પ્રગઢ ન હાય તા પરિણમન ન હાય માટે વર્ત માન પરિણમતી શુદ્ધ પર્યાય એ પદાર્થામાં પ્રગઢ જ છે કારણ કે એ પદાર્થામાં અશુદ્ધતા નથી તેથી તેમાં વર્ત માન પરિણમતી શુદ્ધ પર્યાય પ્રગઢ જ છે; તેમ આત્મામાં જો પ્રગઢપણ નિર્મળતા હાય તા ગુરુ અને શિષ્ય કાંઇ પણ રહેતું નથી, ઉપદેશ આપવા. સમજવવું, સમજવું વગેરે કાંઇ પણ રહેતું નથી; મલિનતા છે તો તેને ઢાળવાને માટે ઉપદેશ અપાય છે, મલિનતા છે તો તેને ઢાળવાને માટે ઉપદેશ અપાય છે, તદ્દન પ્રગઢપણ નિર્મળતા નથી. અને જો વસ્તુમાં વસ્તુ આકારે વર્તમાન અંશની નિર્મળ પર્યાય ન હાય તો આખી દ્વયાર્થિક દષ્ટિ થતી નથી, આખી નિર્પક્ષ વસ્તુ થતી નથી.

આત્મામાં મિલન પર્યાય થાય છે તે સાપેક્ષ છે. ક્ષયાપશમ ભાવમાં કર્મના ઓછા-વધારે ઉદ્યાડની અપેક્ષા છે, ક્ષાયિક ભાવમાં કર્મ ઢળવાની અપેક્ષા છે, ઉપશમ ભાવમાં કર્મ ઉપશમી જવાની અપેક્ષા છે તે બધી પર્યાય સાપેક્ષ છે; મિત, શ્રુત, અવિધ મન:પર્યયજ્ઞાનની પર્યાય પણ સાપેક્ષ છે. આ કારણપર્યાય તે તા એકલા પારિણામિક ભાવની વાત છે.

આત્મા કવ્યથી, ગુણથી ને પર્યાયથી નિર્મળ છે. એ ત્રણની અભેદૃષ્ટિષ્ટ કરીને તેનું મનન કરતાં સ્વભાવપર્યાય પ્રગટે છે. દ્વ્ય-ગુણ નિરપેક્ષ છે તો પર્યાય પણ નિરપેક્ષ હોવી જોઈએ, કારણપર્યાય ન હોય તો વસ્તુ ન હોય, અને સાપેક્ષ પર્યાય ન હોય તો સંસાર-મોક્ષ ન હોય. કારણપર્યાય નિર્મળ ન હોય તો મોક્ષની નિર્મળ પર્યાય પ્રગટે જ નહિ, દ્વય, ગુણ અને કારણપર્યાય ત્રણે નિર્મળ ન હોય તો મોક્ષની નિર્મળ પર્યાય પ્રગટે જ નહિ, દ્વય ગુણ અને કારણપર્યાય ત્રણે નિર્મળ ન હોય તો વસ્તુની અખંડતા થતી નથી. આ કારણપર્યાય ભગવાન આત્માને વિષે વસ્તુદૃષ્ટિથી અનાદિ અનંત છે, આ અંશ ધ્રુવ છે, ધ્રુવમાં ભળેલા છે.

આ દિવાળીના દિવસા છે, માણસા દિવાળીના દિવસામાં પકવાન જમે છે. અહીં પણ કુદરતી માટા પકવાન પીરસાય છે.

અના દિ અન્યવસ્તુભૂત માહ સાથે સંયુક્તપણ એટલે કે તેમાં જોડાએલા હાવાથી મિઘ્યાદર્શન, અજ્ઞાન અને અવિરતિરૂપ ભાવા ઉત્પન્ન થાય છે. પરને પાતાપણ માનવારૂપ મિઘ્યાભાવ, પાતાને જાણવું મૂકીને એકલા પરના જ વિષય કરે તે અજ્ઞાન, સ્વમાં એકાથતા ચૂકીને પરમાં એકાથતા કરે તે અસ્થિરતા—એ ત્રણ વિકારી પરિણામ માહમાં જોડાવાથી ઉત્પન્ન થાય છે.

ગાથા–૯૦ ] િ ૧૫૩

જો કે પરમાર્થ તો ઉપયાગ એટલે કે આત્માની નિર્મળ અવસ્થા-ઉપયાગ એટલે ચૈતન્ય વેપાર તે શુદ્ધ છે, નિરંજન છે, મલિન નથી, દ્રવ્ય-ગુણમાં તો મેલ નથી પરંતુ અવસ્થામાં પણ મેલ નથી. અનાદિનિધન વસ્તુ, તેના ગુણ તેની વર્તમાન પરિણૃતિ ત્રણે શુદ્ધ છે. વર્તમાન અંશને પરિણૃતિ કહેવાય પણ તે અપ્રગઢ છે, છતાં લખ્ધ જેવું નહિ, લખ્ધ તો તેને કહેવાય કે પહેલાં પ્રગઢ નહેાતું અને પછી પ્રગઢ થયું. આ કારણ-પર્યાયમાં એમ નથી, આ પર્યાય તો અનાદિ અનંત વસ્તુદ્દિથી પ્રગઢ જ છે.

ડ્રવ્ય અને ગુણ પણ કાઇ અપેક્ષાએ પરિણામી છે. ડ્રવ્યમાં ક્ષણે ક્ષણે જે ઉત્પાદ-વ્યય થાય છે તે ડ્રવ્ય-ગુણ પાતે જ પરિણમીને ઉત્પાદ-વ્યય થાય છે, ડ્રવ્ય-ગુણ જીદા રહી જાય અને ઉત્પાદ વ્યય ડ્રવ્ય-ગુણના આધાર વિના ઉત્પન્ન થાય છે એવું કાંઈ છે નહિ; ડ્રવ્ય-ગુણના આધારે જ ઉત્પાદ-વ્યય થાય છે માટે ડ્રવ્ય-ગુણ પણ કાઈ અપેક્ષાએ પરિણામી છે. ડ્રવ્ય અને ગુણને સદશ-એક સરખા પરિણમનની અપેક્ષાએ પરિણામી કહ્યા છે. એ રીતે ડ્રવ્ય-ગુણ પણ કથંચિત્ પરિણામી છે. વસ્તુના વર્તમાન વર્તતા અંશ તે તેની કારણપર્યાય છે.

જેમ દ્રવ્યની કારણપર્યાય છે તેમ જ્ઞાનદર્શન વગેરે અનંત ગુણની કારણપર્યાય છે. દ્રવ્યના દ્રવ્યાકારે વર્તમાન અંશ પરિપૂર્ણ છે તે દ્રવ્યની કારણપર્યાય છે અને જ્ઞાન, દર્શન, આદિ અનંતે ગુણના ગુણઆકારે વર્તમાન અંશ પરિપૂર્ણ છે તે ગુણની કારણપર્યાય છે.

શુદ્ધ પર્યાયને નિરંજન કહી છે અને અશુદ્ધ પર્યાયને સાંજન કહી છે, શુદ્ધ પર્યાય એક પ્રકારે કહી છે અને અશુદ્ધ પર્યાય અનેક પ્રકારે કહી છે, અનેક પ્રકારે-ત્રણ પ્રકારે ઉપયોગ થયા થકા, અજ્ઞાની થયા થકા કર્તાપણાને પામતા વિકારરૂપ-દાષ-રૂપ-મલિનરૂપ-અધનના ભાવરૂપ જે જે અવસ્થાને કરે છે તેમાં સ્વભાવદષ્ટિ ચૂકીને તે ભાવના કર્તા થાય છે.

હવે એક બીજી વાત લેવાય છે. ધર્માસ્તિ, અધર્માસ્તિ, આકાશાસ્તિ અને કાળ તે ચાર દ્વ્ય તો છૂટાં છે, એક જ પ્રકારે છે, તેમાં વિકાર થતા નથી ને પુદ્દગલ-પરમાણમાં બે પ્રકારના વિકાર થાય છે; એક પ્રકાર તો એ કે પરમાણ, પરમાણ ભેગા થઈને સ્ક'ધ થાય છે તે વિકાર છે અને જીવના વિકારભાવનું નિમિત્ત પામીને પુદ્દગલ-પરમાણ કર્મ સ્ક'ધપણ પરિણમે છે તે બીજા પ્રકારના વિકાર છે. તેમ આત્મામાં કર્મની અપેક્ષા તરફના બે પ્રકારના ભાવ થાય છે; કર્મના નિમિત્તાધીન થઈને, જે ઉદયભાવ-સ પ્ર. ર૦

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

વિકારીભાવ થાય છે તે જડ કર્મને સ્કંધ થાય છે તેના સામા લેવા ને બીજો ભાવ ઉપશમ, ક્ષયાપશમ, ક્ષાયિકભાવ થાય છે તે પરમાણ પરમાણ ભેગા થઈને વિભાવ થાય છે તેના સામા લેવા. તે ઉપશમ, ક્ષયાપશમ અને ક્ષાયિક ભાવમાં કર્મના અભાવની અપેક્ષા છે તે અપેક્ષાએ તેને વિભાવભાવ કહ્યો છે. જેમ પુદ્દગલમાં બે જાતના વિભાવ છે તેમ આત્મામાં પણ આ પ્રકારે બે જાતના વિભાવ છે, પુદ્દગલ કરતાં આત્માના સ્વભાવ વિરુદ્ધ જાતના છે માટે બીજી જાતના બે વિભાવ લીધા, આત્મામાં જે બે વિભાવભાવ લીધા તેમાં એકમાં કર્મના નિમત્તની હયાતીની અપેક્ષા છે અને બીજામાં કર્મના નિમિત્તના અભાવની અપેક્ષા છે, એકમાં અસ્તિની અપેક્ષા છે અને એકમાં નાસ્તિની અપેક્ષા છે.

અભાવભાવ અપેક્ષિત છે, માટે તે ભાવ પર્યાયમાં સમાય છે; ડ્રવ્ય, ગુણુ અને નિરપેક્ષ કારણપર્યાય તે ત્રણે ડ્રવ્યદિશ્માં સમાય છે; ડ્રવ્યદિશ્ અને પર્યાયદિશ્ તે બન્ને થઈને આપ્યું પ્રમાણ થાય છે. ઉદયભાવ, ઉપશમભાવ, ક્ષયાપશમભાવ, ક્ષાયિકભાવ, એ ચારને કાઈ ઠેકાણે શાસ્ત્રમાં વિભાવભાવ કહ્યા છે, ઉપશમ, ક્ષયાપશમ, ક્ષાયિકભાવને ગાણ કરી પરની અપેક્ષા વગરના એક્લા સ્વભાવભાવ છે તેને શાસ્ત્રમાં પારિણામિકભાવ કહ્યો છે—જ્ઞાયકમાવ કહ્યો છે. જે પરિણમે તે કર્તા છે. અવસ્થામાં જે બદલનારા છે તે પાતે આત્મા છે, રાગ, દ્વેષ અને વિકારીભાવે થનારા અજ્ઞાની આત્મા છે; ઉપયાગ અભાનરૂપ થઈને પરિણમ્યા છે, અંદર નિર્મળતા ભરી છે તેમાંથી પર્યાય આવે છે પણ દૃષ્ટિ ઊંધી છે તેથી પર્યાય મલિન થઈ જાય છે, તેના અજ્ઞાની કર્તા થાય છે. બંધ-માક્ષ પણ વ્યવહારે છે પરંતુ પરમાર્થ તા બંધ-માક્ષ પણ નથી. વ્યવહારનયનું જ્ઞાન કરીને શુદ્ધ ડ્રવ્યાર્થિકનયને આદરણીય જાણીને શુદ્ધ ડ્રવ્યાર્થિકનયના વિષય ઉપર આરઢ થઈને વ્યવહાર એટલે કે અશુદ્ધ પરિર્ણતના અભાવ થાય છે.

અશુદ્ધદ્વાર્થિક એટલે અશુદ્ધ અવસ્થા આત્મામાં થાય છે તે અપૈક્ષાએ અશુદ્ધદ્વાર્થિકનય કહી છે, તે અપૈક્ષાએ આત્માને વિકારના કર્તા પણ કહ્યો છે, વર્તમાન ઉપયાગની અવસ્થા વિકારી હોવાથી તે વસ્તુના અ'શ વસ્તુમાં ગણીને આત્માને અશુદ્ધનયે વિકારના કર્તા કહેવામાં આવે છે; ઉપચારથી કહેવામાં આવે છે કે આત્મા અશુદ્ધ છે. ત્રણ પ્રકારના પરિણામવિકારનું કર્તાપણું હોય ત્યારે, તે અવસ્થા હોય તે વખતે કર્મના રજકણા એની મેળાએ જ કર્મરૂપે પરિણમ છે તેના આત્મા કર્તાનથી.

શુદ્ધદ્રવ્યાથિ કનયના વિષયમાં રાગ-દ્વેષનું કરવું કે રાગ-દ્વેષનું ઢાળવું તે કાંઈ ન આવે, જો કે દ્રવ્યાથિ કનયના વિષય કરતાં રાગ-દ્વેષ ઢળી જાય ખરા, પણ શુદ્ધદ્રવ્યાથિ ક- ગાથા-૯૧ ] વિષય

નયના વિષય રાગ-દ્વેષને ટાળવાના નથી પણ અખંડ દ્રવ્યને જ લક્ષમાં લેવાના છે. શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિક એટલે શુદ્ધ દ્રવ્ય જ જેનું પ્રયોજન છે, પર્યાય જેનું પ્રયોજન નથી; પર્યાય તે પર્યાયાર્થિક નયનું પ્રયોજન છે. આ વાત ઝીણી છે પણ તેને આગાળવી જોઈએ. જેમ સાકરના સ્વાદિયા સાકરના ગાંગડા માહામાં રાખીને એક ગલાફાથી બીજા ગલાફામાં આગાળયા કરે છે તેમ આ વાત કઠણ હાય તાપણ આગાળવી જોઈએ, તેના વિચાર કરે, મનન કરે, તેની અંદરથી ધગશ થવી જોઈએ, તેના ખપી થવું જોઈએ ત્યારે આ વાત સમજાય તેવી છે. ૯૦.

હવે, આત્માને ત્રણ પ્રકારના પરિણામવિકારનું કર્તાપણું હોય ત્યારે પુદ્દગલદ્રવ્ય પાતાની મેળે જ કર્મપણ પરિણમે છે એમ કહે છે:—

# जं कुणइ भावमादा कत्ता सो होदि तस्स भावस्स। कम्मत्तं परिणमदे तिह्य सयं पुग्गलं दव्वं ॥ ९१ ॥

અર્થ:—આત્મા જે ભાવને કરે છે તે ભાવના તે કર્તા થાય છે; તે કર્તા થતાં પુદ્દગલદ્રવ્ય પાતાની મેળે કર્મ પણ પરિણમે છે.

આત્મા પુષ્ય -પાપના ભાવ કરે તેના તે કર્તા થાય છે અને તે ભાવ તેનું કાર્ય થાય છે; અને કર્તા થાય ત્યાં કર્મના રજકણા પાતાની મેળે જ કર્મની અવસ્થારૂપે થાય છે, કર્મની જીદી જીદી અવસ્થા થાય છે તે બધી આત્માનાં ભાવનું નિમિત્ત પામીને એની મેળાએ જ પરિણમી જાય છે.

જેમ આંબા વાવ્યા હાય ત્યાં પાણી સી'ચવાથી આંબા એની મેળાએ આંબા-પણ પરિણમ્યે જાય છે, પાણી તેને પરિણમાવી દેતું નથી; જો પાણી આંબાને પરિણમાવી દેતું હાય તા જે જે ઝાડમાં પાણી સી'ચે ત્યાં બધે આંબા જ ઊગવા જોઈએ પણ જેનું જે જાતનું બીજ હાય તે પ્રકારે તે પરિણમે છે, તેથી સિદ્ધ થયું કે પાણી તેને પરિણમાવી દેતું નથી; તેમ આત્મામાં રાગ–દ્રેષના પરિણામનું નિમિત્ત પામીને જે રજકણા કમ પણ થવાને યાગ્ય હાય તે તેની મેળાએ જ તુરત જ કમ પણ પરિણમી જાય છે.

આત્મા પાતે જ તે પ્રકારે (તે–રૂપે) પરિણમવાથી જે ભાવને ખરેખર કરે છે તેના તે કર્તા થાય છે, ખરેખર કર્તા એટલે વસ્તુસ્વભાવે કર્તા છે તેમ નહિ પણ

જે ભાવ જીવ કરે અરે! જીવ તેહના કર્તા ખને; કર્તા થતાં, પુદ્રગલ સ્વયં ત્યાં કર્મ રૂપે પરિણમે. ૯૧.

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

વ્યવહારે કર્તા છે તેથી ખરેખર કર્તા કહ્યો છે, અજ્ઞાનીની દૃષ્ટિ કર્તાપણાની છે તે અપૈક્ષાએ ખરેખર કર્તા કહ્યો છે, મંત્ર સાધનારની જેમ; આત્માના ભાવ નિમિત્તભૂત થતાં પુદ્દગલદ્રવ્ય કર્મપણે સ્વયમેવ પરિણમે છે. જેમ મંત્રસાધનારા મંત્ર સાથે છે ત્યારે બાહ્ય બીજા પુદ્દગલના રજકણા તેની મળાએ પરિણમે છે, તેમ આત્માના વિકારી ભાવનું નિમિત્ત પામીને કર્મના રજકણા એની મેળાએ કર્મરૂપે પરિણમે છે.

૨૦૦૦ કારતક સુદ ૧ શુર્ક્ર.

આ અધિકાર કર્તાકર્મના છે. આત્મા શું કરી શકે? આત્મા પાતાનું કરે કે જડનું કાંઈ કરે? જડનું તો આત્મા કાંઈ કરી જ શકે નહિ. ખહુ તો અજ્ઞાનભાવે પાતાના વિકારી ભાવના કર્તા થાય છે. આત્માના પ્રદેશ સાથે એકક્ષેત્રાવગાહી કર્મના રજકણા પડયાં છે તેના પણ આત્મા કર્તા નથી તા પછી સ્થૂલ દેહાદિ ખાદ્ય પદાર્થીના તા કર્તા કર્યાથી જ હાય?

કર્મ તે કાંઈ નજરે દેખાતાં નથી, શાસ્ત્રે કહ્યું કે કર્મ છે; તું જેવા ભાવ કરે તેવા પ્રકારનાં કર્મ બંધાય; દયા, ભક્તિ, પૂજા વગેરે શુભભાવ કરવાથી પુષ્ય કર્મ બંધાય અને હિંસા, જાડું, ચારી, અબ્રહ્મચર્ય વગેરે—અશુભભાવ કરવાથી પાપકર્મ બંધાય તેમ શાસ્ત્રે કહ્યું તે માન્યું, તો હવે શાસ્ત્રકાર બીજી તરફથી એમ પણ કહે છે કે તું જડ કર્મના અને દેહાદિક બાહ્ય પદાર્થોના કર્તા નથી તો તેને પણ તું માન

કોધાદિના ભાવ કરે તો નવાં કર્મ બ'ધાય, તે કર્મના ફળમાં, ભવિષ્યમાં પ્રતિકૂળતાનાં સાધના મળે; તે પ્રતિકૂળતાના સ'યાગા વખતે જો તીલ્ર કોધાદિ ભાવ ન કરે પણ મ'દ કધાય કરે તો શુભ ભાવ થાય, પુષ્ય બ'ધાય અને તીલ્ર કોધાદિ ભાવ કરે તો વળી પાછા પાપભ'ધ થાય. એમ ને એમ અનાદિકાળથી કર્મનું ચક ચાલ્યા જ કરે છે, કોધાદિભાવા કર્યા તેનું ફળ ખરી રીતે તો તે ક્ષણે જ આવી જાય છે, આફળતા કરી અને ક્ષમા ગુણ હણાણા તે આફળતાનું વેદન તે ક્ષણે જ તેને થઈ જાય છે. કધાય અને ભ્રાંતિ થવામાં ઘાતી કર્મનું નિમિત્ત છે, પ્રતિકૂળતા થવામાં અઘાતિ કર્મનું નિમિત્ત છે, પ્રતિકૂળતાના સ'યાગ વખતે તેને દ્વેષ થાય છે, પ્રતિકૂળતાના સ'યાગ વખતે ઉપચારથી એમ કહેવાય કે આ પ્રતિકૂળતા દુ:ખનું કારણ છે પણ અવગુણના ભાવ પાતે ન છાડે તો પ્રતિકૂળતામાં તેને દુ:ખ થયા કરશે. પૂર્વે વીર્ય ઊંધું નાખ્યું છે અને વર્તમાનમાં સવળા પુરુષાર્થ કરતા નથી તેથી પ્રતિકૂળતાના સ'યાગ વખતે દ્વેષ થયા કરે છે.

રાગ-દ્વેષ, ક્રોધ-માનના જે ભાવ પાતે કર્યા તેના નિમિત્ત જે કર્મ ખંધાય તે

ગાથા–૯૧ ] [ ૧૫૭

સ્વયમેવ અધાય છે, આત્મા તેના કર્તા નથી; કર્મ તે પર વસ્તુ છે, કાેઇ વસ્તુના કર્તા કાેઇ પર વસ્તુ હાેઇ શકે નહિ.

તું તારું જ્ઞાન કર અને પરતું જ્ઞાન કર એવા તારા સ્વપરપ્રકાશક સ્વભાવ છે, સ્વપરપ્રકાશક જ્ઞાનસ્વભાવ જણાવવા માટે પર વસ્તુતું કથન કર્યું છે પણ કર્તા થવાતું કહ્યું નથી. કર્મ છે એમ જાણ્યું ક્યાંથી ? શાસ્ત્રથી જાણ્યું કે કર્મ છે તા શાસ્ત્રકાર કહે છે કે કર્મને તું કરી ન શકે તા હવે તે માન અને તારી વાતને ફેરવી નાખ!

કાઈ કહે કે જો કર્મ નડતું ન હાય તા અસંજ્ઞીપણ પુરુષાર્થ કેમ થતા નથી ? પાતે પાતાના વીર્યવડે અશુદ્ધભાવને ઘટું કરતો જાય છે તેથી પુરુષાર્થ થતા નથી; પણ જડ કર્મ નડતું નથી; અસંજ્ઞીપણામાંથી ઊંચા આવે છે તે પણ પાતાના વીર્ય વડે જ આવે છે. કર્મ તેને ઊંચા લાવી દેતું નથી; પાતાનું વીર્ય કષાયની મંદતામાં જોડાય છે તેથી ઊંચા આવે છે પરંતુ કર્મ તેને નડતું નથી અથવા કર્મ તેને ઊંચા લાવતું નથી, પાતાની અશુભ પરિણતિથી નીચી ગતિમાં જાય છે અને શુભ પરિણતિથી ઊંચી ગતિમાં જાય છે.

ભાઇ! આ વાત સમજવા જેવી છે, દુકાનને થડે ખેઠા હાય તા ઊંઘન આવે પણ અહીં ઊંઘ આવે, પણ ભાઇ! આ અનંતકાળના ફેરા ઢાળવાનાં ઢાણાં છે માટે સત્સ્વરૂપની જિજ્ઞાસા કર! મનન કર! વિચાર કર! પુરુષાર્થ કર! વૈરાગ્ય કર! અંતરમાં ઠર! તા જ આ મનુષ્યભવ સફળ છે. જો આ જવનમાં કાંઈ નવીન ન કર્યું, કાંઈ અપૂર્વતા ન કરી તા આ જવન મળ્યું કે ન મળ્યું બરાવ્યર છે, ફૂતરા કાગડા સૌ જન્મે ને મરે છે, પણ આ જવનમાં જો કાંઈ અપૂર્વતા થઈ, અંતર વલણ વળ્યું તા જ આ જવનની સફળતા છે.

આત્મા અજ્ઞાનભાવે હિંસા–જીઠું, પૂજા–ભક્તિના ભાવ કરે ત્યાં કર્મ એની મેળાએ સ્વયમેવ ખંધાય છે, એના કર્તા પાતે નથી.

જેમ મંત્રસાધક પાતે મંત્રના ભાવે પાતે જ પરિશુમના થકા મંત્રના ભાવને કરે છે, સર્પ ઉતારવાના મંત્રા આમ જપવા, વીંછી ઉતારવાના મંત્રા આમ જપવા તે ભાવમાં પાતે જ પરિશુમે છે, સામાનું છેર ઉતારવાની ક્રિયા પાતે કરતા નથી પશુ મંત્રના ભાવ પાતે કરે છે. મંત્રના ભાવ કરે અને સામાના પુષ્યના ઉદ્ધય હાય તા ફેઠ દઈને સર્પનું છેર ઊતગી જાય છે અને પાપના ઉદ્ધય હાય, અશાતાના ઉદ્ધય હાય તા મંત્ર નિમિત્ત થાય નહિ; પુષ્યના ઉદ્ધય હાય તા મંત્રને ઉપચારથી નિમિત્ત કહેવાય છે. પાતે ભાવ કરી શકે છે કે આને સર્પનું છેર ઊતરી જાઓ પશુ તે ભાવ સામાના છેર

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ઉતારવાની ક્રિયાના કર્તા નથી પરંતુ ઝેર ઉતારવાના મંત્રના ભાવ સામાનું ઝેર ઉતારવામાં માત્ર બાહ્યકારણ હોવા છતાં, નિમિત્ત હોવા છતાં સામાને ઝેર ઊતરી જય એવા નિમિત્તનૈમિત્તક સંખંધ છે. સામાના પુષ્યના ઉદય હોય તા ઝેર ઊતરી જય છે, નિમિત્ત તેને કાંઈ કરી શકતું નથી એમ પાતાના સ્વભાવના જ્ઞાન-ધ્યાનમાં એકાંચ થાય ત્યાં કર્મનું ઝેર ક્રદ દઈને ઊતરી જય છે, કર્મ એની મળાએ ઝરી જય છે, ઝેર ઊતરી જય છે.

મંત્રના સાધનાર એના ભાવને કરે છે પણ સામાના ઝેરને ઉતારવાની ક્રિયા કરતો નથી, પાતે ભાવ કરે ત્યાં સામાનું ઝેર સ્વયમેવ ઊતરી જાય છે એવા લગભગ નિમિત્તનૈમિત્તિકસંખંધ છે. કાેંઇના મંત્ર સાધવાના નિમિત્તથી સ્ત્રીઓ વિડંખના પામે છે, ધૂણવા મંડે છે, જે સ્ત્રીઓ એવી યાગ્યતાવાળી હાેય તેને તે વિડંખના થાય છે, પાપના ઉદય જેને હાેય તે સ્ત્રીઓને તેવી વિડંખના થાય છે, મંત્ર સાધનાર જ્યાં મંત્ર સાધે ત્યાં સ્ત્રી સ્વયમેવ ધૂણવા મંડે છે, મંત્ર સાધનાર તેને ધુણાવતા નથી, પણ જ્યાં અહીં મંત્ર સાધવા મંડે ત્યાં સ્ત્રી એની મેળાએ ધુણવા મંડે છે; વળી મંત્ર સાધવાથી અધના ત્રી જાય છે.

ભક્તામરથી ભગવાનની સ્તુતિ કરતાં માનતું ગાચાર્યને બેડી તૃટી ગઈ, જિને ક ભગવાનની સ્તુતિ કરવા લાગ્યા કે હે પ્રભુ! તું સર્વ પાપના નાશક છે, તું જ્ઞાનના સાગર છે, તું વીતરાગતાના પિંડ છે, હે નાથ! જેણે તારું સ્વરૂપ જોયું તેનું મન જન્માંતરમાં પણ કયાંય જવાનું નથી, હે પ્રભુ! તને જોવાથી જેનું મન હરાણું, તેનુ મન હરવા જગતમાં કાઈ પદાર્થ સમર્થ નથી. હે દેવ! તારા દર્શન જે એકાથ ચિત્તેથી કરે છે તેના હૃદયમાં જે સંતાષ થાય છે તેવા સંતાષ બીજે કયાંય તેને થતા નથી, હે પ્રભુ! દેવેં ન્દ્રો અને નરે દ્રોના મણિસ્તના મુગઢ આપના ચરણકમળમાં નમી રહ્યા છે, એવા હે પ્રભુ! આપ દેવના પણ દેવ છા વગેરે ભગવાન ઉપર બહુમાન આવતાં, સ્તુતિના શભભાવ થતાં, બેડીનાં બંધના તૃટી ગયાં, શભભાવને અને પુષ્યના ઉદયને મેળ થતાં નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંબંધના મેળ થતાં બંધના તૃટી ગયાં. ગુણી હોય તેને બંધના તૃટી જ જાય એવા કાંઈ નિયમ નથી, ગુણી હોય અને પુષ્યના ઉદય હોય તા શભભાવના મેળ થતાં બંધના તૃટી જાય છે, પ્રતિકૂળતા ઢળી જાય છે.

તેવી રીતે આ આત્મા અજ્ઞાનને લીધે મિથ્યાદર્શનાદિ ભાવે પાતે જ પરિણમતા થકા, મિથ્યાદર્શનાદિભાવના કર્તા થાય છે. પર મને લાભ કરે, હું પરને લાભ કરું, પર મને નુકસાન કરે, હું પરને નુકસાન કરું એવી ઊંધી શ્રદ્ધા, ઊંધું જ્ઞાન અને ઊંધું આચરણ એવા ભાવના કર્તા અજ્ઞાની થાય છે, તે ઊંધી શ્રદ્ધા, ઊંધું જ્ઞાન અને ગાથા–૯૧ ] [ ૧૫૯

ઊંધા આચરણના ભાવ પુદ્દગલદ્રવ્યને કર્મ રૂપે પરિશ્વનવામાં અનુકૂળ હોવાથી નિમિત્ત-ભૂત થતાં, આત્મા કર્તા થયા સિવાય પુદ્દગલદ્રવ્ય માહનીયાદિ કર્મ પણ સ્વયમેવ પરિણ્મે છે. ઊં ધી શ્રદ્ધા આદિ ભાવા કર્મને થવામાં અનુકૂળ છે પણ તડકા પડ તે કાંઈ કર્મને પરિણ્મવામાં અનુકૂળ નિમિત્ત નથી; રાગ કરે એટલે કાંઈ શરીરના દેખાવ કરી ન જાય પણ રાગ કરે તે કર્મને પરિણ્મવામાં અનુંકૂળ નિમિત્ત છે. ભ્રાંતિ અને રાગ-દ્રેષ કરે તેથી કર્મ સ્વયમેવ પરિણ્મી જાય છે, ભ્રાંતિ અને રાગ-દ્રેષ કર્મને પરિણ્મવામાં અનુકૂળ છે પણ ભ્રાંતિ અને રાગ-દ્રેષ કરવાથી પાતે રાટલા ખાતા હોય તે રાટલાના રજકણા કરી ન જાય; કર્મના રજકણા સ્વયમેવ પરિણ્મે છે તેમાં આત્માના વિકારીભાવનું નિમિત્ત છે તાપણ આત્મા તેના કર્તા નથી. કર્મના ઝીણાં રજકણા છે તે પરદ્રવ્ય છે તેને ફેરવવા–અદલાવવા તે તારા હાથમાં નથી, તું તારા ભાવને ફેરવ; ભાકી પરદ્રવ્યને તું કાંઈ ફેરવી શકે તેમ નથી. સૌ દ્વય સ્વતંત્ર છે.

ભાઈ સાથે, દીકરા સાથે મમત્વ કરે કે આ મારા છે અને હું એના છું, અમે તા બંજ એક છીએ, એમ માને છે; પણ અરે ભાઈ! તારા પાતાના શરીરના રજકણે રજકણ જુદાં છે, કાઈ નખરૂપે પરિશુમ્યાં છે, કાઈ લાહીના રંગ પરિશુમ્યાં છે, કાઈ બીજા રંગ પરિશુમ્યાં છે, આંખની કીકીના રજકણા કાળા રંગ પરિશુમ્યાં છે અને શરીરની ચામડીના રંગ બીજા રંગ પરિશુમ્યાં છે, કાઈ રજકણા માથાના કાળા વાળરૂપે પરિશુમ્યાં છે, એ રીતે કાઈ રજકણા કાળા રંગ, ધાળા રંગ, રાતારંગ એમ એક શરીરમાં જ કેટલા રંગ છે જાંઓને! રજકણે રજકણના રંગ જીદા છે તા પછી બે ભાઈના તા એક રંગ કચાંથી હાય? બે ભાઈ તા એક કચાંથી હાય? ભાપ ને દીકરા બે, તે એક કચાંથી હાય? માટે ભાઈ! મમત્વને છાડ! બધાં દ્રવ્યા ભિજ્ઞ-ભિન્ન જીદાં છે.

અજ્ઞાની જીવ રાગ-દેષના કર્તા થાય છે, અનુકૂળતામાં રાગના કર્તા થાય છે ને પ્રતિકૂળતામાં દેષના કર્તા થાય છે; તે ભાવ નિમિત્તભૂત થતાં કાર્માણવર્ગણાને જીવના વિકારનું બાહ્ય કારણ મળતાં તે પાતાની મેળે પાતાના ભાવે કર્મ રૂપે પરિણમી જાય છે, કાઈ કહેશે કે જડમાં ભાવ હાય ? હા, જડમાં ભાવ હાય, પુદ્દગલના ગુણ તે તેના ભાવ છે, પુદ્દગલની અવસ્થા તે તેના ભાવ છે. પુદ્દગલ એના ભાવે સ્વયમેવ પરિણમે છે.

અહારમાં અનુકૂળતા મળવી, પૈસા, સ્ત્રી, કુઢં અ વગેરે અધી સગવડતા મળવી તથા પ્રતિકૂળતાના સંયોગ મળવા—તે અધું કર્મનું કાર્ય અહાર ફળરૂપે દેખાય છે,

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

કર્મના સૂક્ષ્મ રજક્ણ કર્મરૂપે અધાય તેનું ફળ અહારમાં અનુકૂળતા-પ્રતિફૂળતારૂપે દેખાય છે.

પાતાના ભાવમાં રાગ થયા તે નૈમિત્તિક ભાવ છે અને તે વખતે કર્મની હાજરી છે તે નિમિત્ત છે; અને કર્મના અધ થાય છે ત્યારે કર્મ એના પાતાના ભાવથી પરિણમે છે તે કર્મના નૈમિત્તિક ભાવ છે અને આત્માના વિકાર ભાવનું તે વખતે નિમિત્ત છે. એવા નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખ'ધથી કર્મો સ્વયમેવ પરિણમે છે, કાેઇ કાેઇના કર્તાનથી. ૯૧.

હવે, અજ્ઞાનથી જ કર્મ ઉત્પન્ન થાય છે એમ તાત્પર્ય કહે છે:-

# परमप्पाणं कुटवं अप्पाणं पि य परं करिंतो सो। अवजाजमओ जीवो कम्माणं कारगो होदि॥९२॥

અર્થ:—જે પરને પાતારૂપ કરે છે અને પાતાને પણ પર કરે છે તે અજ્ઞાનમય જવ કર્માના કર્તા થાય છે.

નવાં જડકર્મ અધાય એના અજ્ઞાની કર્તા પાતાને માને છે પણ નવાં ભાવ-કર્મના કર્તા અજ્ઞાની થાય છે, પર દ્રવ્યને પાતારૂપ માને છે અને પાતાને પરરૂપ માને છે; જડ દ્રવ્યની અવસ્થા જીવ ન કરે કારણ કે બન્ને દ્રવ્ય જુદાં છે.

આજે નવા વર્ષના દિવસ છે, સવારે વ્યાખ્યાનમાં સુપ્રભાતનું માંગળિક થયું હતું. વર્ષ તો ઘણાં ખેસે છે અને પૂરાં થાય છે પણ આત્મામાં અનાદિકાળથી નહિ પ્રગઢ થયેલ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાનનું સુપ્રભાત પ્રગઢ તે જ ખરું સુપ્રભાત છે, તે જ ખરું ખેસતું વરસ છે, જે પ્રભાત પ્રગઢયું તે કેવળ-ગ્રાન લીધે જ છૂઢકા, પાતે પાતાનું જ શરણ અને પાતાના જ આશીર્વાદ લેવાથી સુપ્રભાત પ્રગઢ છે. આ તો નવા વર્ષને દિવસે દાડાદાડી કરે અને આશીર્વાદ લેવા જાય, વળી માને કે બીજાના આશીર્વાદ મળે તો આપણે સુખી થઈ જઈએ, વર્ષ આપણું સારું જાય; તેવી માન્યતા અજ્ઞાન છે.

અજ્ઞાનથી આ આત્મા પરના અને પાતાના પરસ્પર વિશેષ (તફાવત) ન જાણતાં

પરને કરે નિજરૂપ ને નિજ આત્મને પણ પર કરે, અજ્ઞાનમય એ જીવ એવો કર્મનો કારક ખને. ૯૨.

ગાથા–૯૨ ] [ ૧૬૧

હોાય ત્યારે પરને પાતારૂપ અને પાતાને પર કરતા, પાતે અજ્ઞાનમય થયા થકા કર્મના કર્તા પ્રતિભાસે છે.

અજ્ઞાનથી એટલે જેવું પાતાનું સ્વરૂપ છે તેવું નથી માનતા, પરના અને પાતાના પરસ્પર તફાવત નથી જાણતા એટલે તે રાગ-ઢંષના કર્તા થાય છે. પરને પાતારૂપ કરે છે કે હાશ, આ રાગના ભાવ આવ્યા એટલે ઠીક થયું, રાગથી મને સુંખ થયું, એ રીતે રાગમાં સંતાષ માનતા પાતાનાં સ્વરૂપને નહિ જાણતા વિકારભાવને પાતારૂપ માને છે, પાતાના નિર્મળ સ્વરૂપને વિકારરૂપ માતે છે, પુષ્ય-પાપ, શરીર, મન, વાણી—તે બધાને પાતારૂપ માતે છે અને પાતાને શરીરાદિરૂપ માતે છે એમ અજાણપણ થતા કર્મના કર્તા પ્રતિભાસે છે. મારું સ્વરૂપ અનાદિ અનંત જાદું છે, હું જાણનાર તત્ત્વ છું, આ રાગ-ઢેષના વિકારીભાવા ક્ષણિક છે, તેમ જાણતા નથી તેથી કર્મને હું કરું છું એમ તેને ભાસે છે. તે વાત સ્પષ્ટતાથી સમજાવવામાં આવે છે:—

જેમ શીત-ઉષ્ણના અનુભવ કરવામાં સમર્થ એવી શીત-ઉષ્ણ પુદ્દગલપરિણામની અવસ્થા પુદ્દગલથી અભિન્નપણાને લીધે આત્માથી સદાય અત્યંત ભિન્ન છે અને તેના નિમિત્ત થતા તે પ્રકારના અનુભવ આત્માથી અભિન્નપણાને લીધે પુદ્દગલથી સદાય અત્યંત ભિન્ન છે.

ઢાઢી અને ઊની અવસ્થા છે તે પુદ્દગલની અવસ્થા છે. અગ્નિના અંગારામાં ઉષ્ણતા છે તે અગ્નિથી જીદી નથી પણ અમિથી એકમેક છે, ખરફની ઢંડી અવસ્થા છે તે ખરફથી જુદી નથી પણ ખરફથી એકમેક છે, ખરફ ઢાઢો છે અને અમિ ઊની છે એવુ જ્ઞાન કરાવવામાં સમર્થ એવી જે પુદ્દગલની અવસ્થા તે પુદ્દગલથી અભિન્ન છે, પુદ્દગલ આત્માને જ્ઞાન કરાવી દેવું નથી પણ પુદ્દગલમાં જણાવા યાગ્ય શક્તિ છે માટે જ્ઞાન કરાવવામાં સમર્થ એમ કહ્યું છે પરંતુ તે ઢાઢી–ઊની અવસ્થા આત્માથી અત્યંત ભિન્ન છે.

શરીરમાં ટાહિયા તાવ આવે-ઊના તાવ આવે તે અધી પુદ્દગલની અવસ્થા છે, તે પુદ્દગલથી અભિન્ન છે-એકમેક છે. આત્માથી અત્યંત જુદી છે; પાતાનું જ્ઞાન કરાવવા સમર્થ છે. આત્મા જ્ઞાન કરનાર છે અને પરદ્રવ્યની અવસ્થા તે ર્રોય છે. જેવા પ્રકારની સામી અવસ્થા હોય તેવું જ જ્ઞાન થાય પણ આડું-અવળું ન થાય એવા ર્રોય-જ્ઞાયક સંબંધ છે.

ટાઠી-ઊની અવસ્થા પુદ્દગલથી એકમેક છે ને આત્માથી સદાય અત્યંત ભિન્ન છે. ટાઢા ખરફ, ઊનાં ભજ્યાં, ઊની ખીચડી–કઠી, તે ઊનાંપહું પુદ્દગલથી એકમેક છે, સ. પ્ર. રર

#### સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

984 |

આઇસક્રીમની હ'ડી અવસ્થા પણ પુદ્દગલથી એકમેક છે. ઠાઢી-ઊની અવસ્થાના નિમિત્તે થતા તે પ્રકારના અનુભવ એટલે તેનું જ્ઞાન પણ તે પ્રકારનું હોય છે, ટાહી અવસ્થા હોય ત્યારે જ્ઞાનમાં ઢાઢી અવસ્થા જણાય અને ઊની અવસ્થા હોય ત્યારે જ્ઞાનમાં ઊની અવસ્થા જણાય. પણ અજ્ઞાનીને એમ થઈ જાય છે કે મારું જ્ઞાન ટાહું થઇ ગયું, મારું જ્ઞાન ઊતું થઈ ગયું. એમ સ્વ-પરને જુદાં નહિ પાડતાં એક કરે છે. અજ્ઞાની કહે છે કે ઢાઢી અવસ્થા અને ઊની અવસ્થા અમારા શરીરમાં અસર ન કરે તા જાણીએ કે ડાહી અવસ્થા ને ઊની અવસ્થા જ્ઞાનથી જીદી છે પણ તેમ તા ધતું નથી, ડાહી અવસ્થા ને ઊની અવસ્થા અસર તા કરે છે. અરે ભાઈ! ટાર્ક અને ઊનું તે તારા જ્ઞાન-સ્વભાવમાં પેસી જતું નથી, ઢાઢી-ઊની તે પુદુગલની અવસ્થા છે ને જ્ઞાન તેને જાણનાર છે. આત્મા જ્ઞાનસ્વભાવી છે, આત્મા શરીરથી જીદાે છે, રાગાદિથી જીદાે છે અને યહારના પુદ્દગલદ્રવ્યથી પણ જુદા છે, તેને ટાકું-ઊતું અસર કરી શકે નહિ. જ્યારે ગાનની લાયકાત ટાઢી અવસ્થાને જાણવાની હોય ત્યારે સામી પુરૂગલની ટાઢી અવસ્થાની હાજરી હોય અને જ્ઞાનની જ્યારે ઊની અવસ્થાને જાણવાની લાયકાત હોય ત્યારે પુદ્દગલની ઊની અવસ્થાની સામી હાજરી હોય, ટાઠી અવસ્થાની હાજરી હોય ત્યારે જ્ઞાનમાં ઢાહું જ જણાય અને ઊની અવસ્થાની હાજરી હાય તે ઢાણે જ્ઞાનમાં ઊનું જ જણાય. ઊના ઢાણે ઢાઢું ન જણાય ને ઢાઢા ઢાણે ઊતું ન જણાય એવા જ્ઞેય-જ્ઞાયક સંખ'ધ છે તેથી અજ્ઞાનીને એમ થાય છે કે સામી ચીજ સાથે મારે મેળ લાગે છે. સામી ચીજ અને હું ખન્ને એકમેક છીએ; પણ ભાઈ! ટાઢી-ઊની ચીજના જ્ઞાન સાથે મેળ છે પણ ઠાઢી-ઊની ચીજ સાથે મેળ નથી, પરવસ્તુ સાથે એકમેક નથી, ઠાઢા-ઊનાના તે પ્રકારના અનુભવ એટલે કે જ્ઞાન-તે આત્માથી જીદું નથી પરંતુ તે જ્ઞાન આત્માથી એકમેક છે. તે જ્ઞાન આત્મા સાથે અત્યંત એકમેક હાવાથી પુદ્દગલથી અત્યંત ભિન્ન છે, ડાઢી-ઊની અવસ્થાને પુદ્દગલ સાથે મેળ છે પણ ડાઢા-ઊના પદાર્થ જણાય તેથી જ્ઞાન ટા કં-ઊનું થતું નથી.

તેવી રીતે તે પ્રકારના અનુભવ કરાવવામાં સમર્થ એવી રાગ-દ્રેષ, સુખ-દુ:ખાદિ-રૂપ પુદ્દગલપરિણામની અવસ્થા પુદ્દગલથી અભિન્નપણાને લીધે આત્માથી સદાય અત્યંત ભિન્ન છે અને તેના નિમિત્તે થતા તે પ્રકારના અનુભવ આત્માથી અભિન્નપણાને લીધે પુદ્દગલથી સદાય અત્યંત ભિન્ન છે.

રાગ-દ્વેષ અને સુખ-દુ:ખની અવસ્થા તે પુદ્દગલથી અભિન્ન એકમેક છે તેમ કહ્યું. ૯૧ મી ગાથામાં કહ્યું હતું કે રાગ-દ્વેષભાવના કર્તા અજ્ઞાનભાવે આત્મા છે અને અહીં રાગ-દ્વેષના વિકાર ભાવને જડમાં નાખી દીધા; તેતું કારણ એ છે કે અહીં બે ગાથા-૯૨ ] િ ૧૬૩

ડ્રવ્ય જુદાં અતાવવાં છે. પરવલણને લઇને વિકારી પર્યાય પાતામાં થાય છે પણ તે પાતાના સ્વભાવ નથી માટે તે જડની છે એમ કહી દીધું છે. અહીં બે ડ્રવ્ય જુદાં અતાવે છે. પરને પડએ ઊભા રહીને વિકારભાવ કરે છે માટે તે પર જ છે. વિકારભાવ ઉત્પન્ન થતું કાર્ય તે જડનું છે અને તેનાથી છૂટી જવું તે ચૈતન્યનું કાર્ય છે; કર્મના નિમિત્તરૂપે નીવડવું તે ચૈતન્યના સ્વભાવરૂપે નીવડવું તે ચૈતન્યની સ્વભાવપર્યાય છે.

જેમ ખરફ અને અગ્નિને જાણવા ઢાણે જ્ઞાન કાંઈ ઢાઉં કે ઊતું થતું નથી તેમ રાગ-દ્વેષ અને સુખ-દુ:ખની અવસ્થાને જાણવા ઢાણે જ્ઞાન રાગી-દ્વેષી, સુખમય કે દુ:ખમય થતું નથી. તે પ્રકારના અનુભવ એટલે રાગ થાય ત્યારે રાગને જાણે, શાક થાય તા શાકને જાણે, શાકને કાંઈ રાગ જાણે? અથવા રાગને કાંઈ શાક જાણે? ના, તેમ ન જાણે. જેમ જે અવસ્થા હાય તેમ જાણે એવા જ્ઞેય-જ્ઞાયક સખ'ધ છે. એવા સ્વ-પર-પ્રકાશક જ્ઞાનના સ્વભાવ છે.

રાગ ઢાણે રાગનું જ જ્ઞાન થાય ત્યાં અજ્ઞાનીને એવા ભ્રમ થઈ જાય છે કે હું રાગમય થઈ ગયા, હું ફેપમય થઈ ગયા, પણ ભાઈ! જ્ઞાનના જાણવાના સ્વભાવ છે, કરુણાના ભાવ આવે ત્યારે તેવું જ જાણે, રાગના ભાવ આવે ત્યારે તેવું જ જાણે, હર્પના ભાવ આવે ત્યારે તેવું જ જાણે, જ્ઞાનના સ્વપરપ્રકાશક સ્વભાવ છે, પરને પાતાનું કરવાના સ્વભાવ નથી પણ પરના પ્રકાશ એટલે પ્રકાશ કરનારા છે, હર્પ વખતે શાક ન જાણે ને શાક વખતે હર્ષ ન જાણે, જેવું હાય તેવું જ જાણે એવી જ્ઞાનની તેવડ છે. અહીં તા સમ્યગ્દેષ્ટિની વાત છે, સમ્યગ્દેષ્ટિને નિકાલ થઈ ગયા છે, તેને અલ્પ રાગ-દ્રેષ થાય છે તેના તે જાણનાર છે પણ કરનાર નથી, રાગ-દ્રેષ અને કોધને જાણનારું જ્ઞાન સદાય પુદ્દગલથી જાદું છે, જ્ઞાનની નિર્મળતા રાગ-દ્રેષથી સદાય જીદી છે. જેમ ઢાઢા-ઊનાની અવસ્થા જડ છે અને જડ સાથે એકમેક છે તેમ રાગ-દ્રેષ, સુખ-દુ:ખની અવસ્થા જડની છે અને જડથી એકમેક છે પણ અજ્ઞાની તેને પાતાની માને છે પણ મારા જ્ઞાનનું સામર્થ્ય સ્વ-પરને જાણવાનું છે તેમ નહિ જાણતા રાગ-દ્રેષ મારા છે તેમ માનતાં નવું કર્મ ળધાઈ જાય છે.

ગ્રાન ઝીહ્યું, આત્મા ઝીહ્યા, તેનું કારણ ઝીહ્યું, તેનું કાર્ય પણ ઝીહ્યું છે માટે પાતે ઝીહ્યા થઇને જાહ્યુ તા પાતે ઝીહ્યા છે તેવા સમજાય. પાતાના ગ્રાનના સ્વ-પર-પ્રકાશક સ્વભાવ છે તેમ નહિ જાહ્યતાં પરને પાતાનું કરે છે તેથી નવું કર્મ બંધાય છે.

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

૨૦૦૦, કારતક સુદ ૨ શનિ.

અહીં કર્તાકર્મની વાત ચાલે છે. જ્ઞાની પરના કર્તા થતા નથી, અજ્ઞાની પરના કર્તા થાય છે.

જેમ પુદ્દગલમાં ટાઢી-ઊની અવસ્થા છે તે પુદ્દગલથી અભિન્ન છે, તેનું આત્મા ગ્રાન કરે પણ તે ટાઢી અવસ્થા કે ઊની અવસ્થામાં આત્મા પેસી જતા નથી, તેનાથી આત્મા અત્યંત જોદા છે; તેવી રીતે રાગ-દ્રેષ અને કોધાદિના ભાવ આત્માના નથી કેમ કે તે ભાવ ક્ષણિક છે, વિકારી છે અને આત્મા તો નિર્વિકારી અને ત્રિકાળ રહેનાર છે માટે તે વિકારી ભાવા આત્માથી જુદા છે. હું જ્ઞાનસ્વરૂપ છું અને આ વિકારી ભાવો તે હું નથી એવું ભેદજ્ઞાન થાય ત્યારે વિકારી ભાવને પાતાના માનતા નથી. અહારનાં મકાન આદિની વાત તો દૂર રહી પણ આ તો અંતરના વિકારી ભાવોને પણ ભિન્ન જાણવા તેની વાત છે. જ્ઞાની તેને ભિન્ન માને છે પણ અજ્ઞાની ભિન્ન માનતા નથી. અજ્ઞાની વિકારી ભાવોના અને આત્માના તફાવત નથી જાણતા તેથી રાગ-દ્રેષ સુખ-દુ:ખના ભાવ અને જ્ઞાનને એકમેક માને છે.

જયારે અજ્ઞાનને લીધે આત્મા તે રાગ-દ્રેષ-મુખ-દુ:ખાદિના અને તેના અનુભવના પરસ્પર વિશેષ ન જાણતા હોય ત્યારે એકપણાના અધ્યાસને લીધે, શીત-ઉષ્ણની માર્કક (અર્થાત્ જેમ શીત-ઉષ્ણરૂપે આત્મા વડે પરિણમવું અશક્ય છે તેમ) જેમના રૂપે આત્મા વડે પરિણમવું અશક્ય છે એવાં રાગ-દ્રેષ-સુખ-દુ:ખાદિરૂપે અજ્ઞાનાત્મા વડે પરિણમતા થઠા (અર્થાત્ પરિણમ્યા હોવાનું માનતા થકા), જ્ઞાનનું અજ્ઞાનત્વ પ્રગટ કરતા, પાતે અજ્ઞાનમય થયા થકા, 'આ હું રાગી છું (અર્થાત્ આ હું રાગ કરું છું)' ઇત્યાદિ વિધિથી રાગાદિ કર્મના કર્તા પ્રતિભાસે છે.

જ્યારે અજ્ઞાનને લીધે આત્મા રાગ-દ્રેષને સુખ-દુ:ખાદિના અને તેના અનુભવના એટલે કે ગ્રાનના પરસ્પર તફાવત ન જાણતા હાય ત્યારે એટલે કે અજ્ઞાનભાવે એક જાણતા હાય ત્યારે એકપણાના અધ્યાસને લીધે રાગાદિ કમેના કર્તા પ્રતિભાસે છે, એમ કહ્યુંને આચાર્ય દેવે એમ કહ્યું છે કે રાગ-દ્રેષની અવસ્થા ઐતન્યમાં થાય છે તેની સાથે પરસ્પર ભેદ નથી જાણતા એમ કહીને વ્યવહાર કહ્યો, અને રાગ-દ્રેષ પુદ્દગલના છે એમ કહીને બે દ્રવ્યા જુદાં કહ્યા. અજ્ઞાનીને રાગ-દ્રેષના જાણનારના અને રાગ-દ્રેષના તફાવત પાડતાં આવડતા નથી. ભેદ પાડતાં આવડતા નથી, તેથી આ જાણનાર તેટલા જ હું અને રાગ-દ્રેષ તે હું નહિ, હું તો તેના જોનાર છું તેમ નહિ માનતા રાગ-દ્રેષર્પ જ પાતાને માને છે. પણ આચાર્ય દેવ તા કહે છે કે જેમ શીત-ઉષ્ણની માફક જેમના રૂપે પરિણમવું અશક્ય છે એટલે કે જેમ શીત-ઉષ્ણની અવસ્થાર્ય આત્મા થતા નથી

ગાથા-૯૨ ] [ ૧૬૫

તેમ રાગ-દ્રેષ ને સુખ-દુ:ખાદિની અવસ્થારૂપે આત્મા થતા નથી; આત્મા તે રૂપે થતા જ નથી એમ અહીં કહ્યું છે, રાગ-દ્રેષરૂપે થવું આત્મા વડે અશક્ય છે એટલે કે આત્મા તે રૂપે થતા જ નથી. જે આત્મા છે તે થતા નથી ત્યારે કાેણ થાય છે? રાગ-દ્રેષ-સુખ-દુ:ખાદિરૂપે અજ્ઞાનાત્મા વડે પરિણમતા થકાે અજ્ઞાનભાવે તે અવસ્થારૂપે થાય છે પણ આત્મભાવે તાે તે અવસ્થારૂપે થાય

જેમના રૂપે આત્મા વડે પરિણમવું અશક્ય છે, અશક્ય એટલે શક્ય જ નથી. દુર્લભ કહ્યું નથી પણ અશક્ય કહ્યું છે. દુર્લભના અર્થ દુ:ખે કરીને પ્રાપ્ત થાય એવા થાય છે પણ આ તાે અશક્ય કહ્યું છે. તેના અર્થ એવા છે કે કાેઇ રીતે પ્રાપ્ત ન થાય.

પ્રશ્ન:--રાગ-દ્વેષ તા આત્મામાં થાય છે ને?

ઉત્તર:—રાગ-દ્વેષ અજ્ઞાનભાવે આત્મામાં થાય છે પણ જ્ઞાનભાવે આત્મામાં થતા નથી, અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે તે વાત અહીં નથી; અહીં તેા દ્વ્યદ્ધિની વાત છે.

જે રાગ-દ્વેષરૂપ અવસ્થા થાય છે તે આત્માને જ્ઞાન કરાવવામાં સમર્થ છે, તે અવસ્થા જ્ઞાતાનું રોય થાય છે એટલે કે જ્ઞાન વધારીને છૂટી જાય છે. અવસ્થા રોય છે અને તેના નિમિત્તે થતા તે પ્રકારના અનુભવ તે જ્ઞાન છે.

અજ્ઞાનીની દૃષ્ટિ અજ્ઞાનમય થઈ જાય છે-તન્મય થઈ જાય છે, જ્ઞાનીની માફક તેની દૃષ્ટિ જીદી રહેતી નથી. અજ્ઞાની જ્ઞાનનું અજ્ઞાનત્વ પ્રગઢ કરે છે.

અજ્ઞાની રાગ-દ્રેષ-સુખ-દુ:ખ અને તે પ્રકારના અનુભવ એટલે કે તે પ્રકારના જ્ઞાનના તફાવત નહિ જાણવાથી એકપણાના અધ્યાસને લીધે જ્ઞાનનું અજ્ઞાનત્વ પ્રગટ કરતા, પાતે અજ્ઞાનમય થયા થકા, 'આ હું રાગી છું, આ હું દ્રેષી છું' કત્યાદિ વિધિથી રાગાદિ કર્મના કર્તા પ્રતિભાસે છે. જેમ ટાઢા-ઊના આત્મા ન થઇ શકે તેમ રાગ-દ્રેષ ન હર્ષ-શાક વડે આત્માનું પરિણમવું અશકય છે. રાગ-દ્રેષ ક્ષણિક છે અને આત્મા તા વિકાળ રહેનાર છે, તેથી આત્માનું રાગ-દ્રેષમય થવું સ્વભાવદિષ્ટએ અશકય છે, હર્ષ-શાકપણે થવું તે આત્માના સ્વભાવ નથી, તે વડે આત્માનું પરિણમવું અશકય છે તેાપણ અજ્ઞાનાત્મા વડે પરિણમતા થકા, પરિણમ્યા હોવાનું માનતા થકા, ક્ષણિક ભાવ વખતે જાણે હું આખા તે ભાવમય થઇ ગયા એમ માનતા થકા પાતાના જ્ઞાનનું અજ્ઞાન-પહેં પ્રગટ કરે છે.

શરીર-મન-વાણીનું હું કરી દઉં છું એવા ભાવ તે તા અજ્ઞાન જ છે પણ આંદર જે હર્ય-શાક થાય છે તેને હું કરી દઉં છું, તે મારાે સ્વભાવ છે તેમ માનવું તે પણ અજ્ઞાન છે. અજ્ઞાની આત્મા, હર્ય-શાક-સુખ-દુ:ખ વગેરે ભાવ અને મારાે

# 9 9 9 ]

| સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

સ્વભાવ તે બધા એક થઈ ગયા તેમ માનતા થકા પરિણમે છે. હું જ્ઞાનસ્વરૂપ છું-જાણનાર છું-જોનાર છું, એવું ભાન નહિ રાખતાં અજ્ઞાનપષ્ઠું પ્રગટ કરતા થકા અજ્ઞાની થાય છે. શરીરાદિરૂપે ને રાગાદિરૂપે વસ્તુ થતી નથી તાપણ આત્માના જે જ્ઞાનધર્મ છે તેમાં અજ્ઞાની અજ્ઞાનપષ્ઠું પ્રગટ કરતા થકા 'આ હું રાગી છું, આ હું દ્વેષી છું' એમ માનતા થકા રાગાદિના કર્તા થાય છે.

પ્રશ્ન:—અજ્ઞાનપણાને આટલી બધી ગાળ દીધી તેના કરતાં જે હરામખાર હાય તેને ગાળ કેવી જોઈએ ને ?

ઉત્તર:—અજ્ઞાન જેવી કાંઇ હરામખારી નથી, આત્માના નિર્મળ સ્વભાવ જેવા છે તેવા જ્યાં મુધી સમજે નહિ ત્યાં મુધી, તેના જેવી કાંઇ હરામખારી નથી પૈસા રળવા જાય ત્યાં નીતિ જાળવે પણ મારી હાંશિયારીથી હું પૈસા રળું છું, મારા ડહાપણથી ને આવડતથી પૈસા રળું એવી જુદ્ધિ છે તે અજ્ઞાન છે, વર્ત માનમાં ભલે નીતિના શુભ પરિણામ કરતા હોય પરંતુ શુભાશુભ બન્ને પરિણામ આકળિત છે, તે મને સુખરૂપ નથી પણ મારા સ્વભાવ જ મને સુખરૂપ છે એવી સમ્યક્ષ્પ્રતીતિ જ્યાં સુધી નથી થઇ ત્યાં સુધી ભલે નીતિના શુભ પરિણામ કરતા હોય તાપણ આ પરિણામના કર્તા હું છું, આ પરિણામ મને સુખરૂપ છે, આ મારા સ્વભાવ છે. એવી અજ્ઞાનભુદ્ધિ છે તેથી ભવિષ્યે તે અજ્ઞાન કાંડીને મહા અનીતિ કરશે, મહા હિંસા ને મહા જાફાં સેવશે. પાતાના આત્મતત્ત્વને ન સમજ્યા તેના જેવું કાંઇ પાપ નથી.

સાધારણ દ્રયા પાળે, સત્ય બાલે તેને લોકો નીતિ કહે છે, તે શુભ પરિણામ છે, આત્માના સ્વભાવ નથી; પંચ મહાવ્રત પાળતા હોય તાપણ તે શુભ પરિણામ છે, તે પરિણામથી મને ધર્મ થાય, લાભ થાય, સુખ થાય તેવી માન્યતા તે અજ્ઞાન છે. ભલે પંચ મહાવ્રતના શુભ પરિણામ સેવતા હાય પણ અજ્ઞાનનું શલ્ય જો ભેગું છે તા ભવિષ્યમાં તે અજ્ઞાન ફાઠીને મહા હિંસા-જાઠાં વગેરેમાં પ્રવર્તશે.

હરામના અર્થ એવા છે કે આત્માના સ્વભાવમાં રાગ-દ્રેષ હરામ છે, એટલે કે આત્મસ્વભાવમાં રાગ-દ્રેષ ખપતા નથી.

લીલાતરીની દયા પાળી, એક જુવારના દાણા પણ પગ ન કચર્યા, ચામડાં ઉતરડીને ખાર છાંઠયા છતાં આંખના ખૂણા પણ લાલ ન થયા એવું સહન કર્યું, છતાં પણ એમ માને કે હું પરની દયા પાળું છું, પરનું સહન કરું છું, પરથી મને લાભ છે, પરથી મને ધર્મ છે આવી ઊંધી માન્યતા તે અજ્ઞાન છે; મારા સ્વભાવમાં રહેવું તે જ ધર્મરૂપ છે, તે જ સુખરૂપ છે, મારા સ્વભાવ જ સામ્યસ્વરૂપે-સમતાસ્વરૂપે છે

ગાથા–૯૨ ]

એમ નહિ માનતાં પરતું હું સહન કરું છું, પરની દ્રયાથી મને લાભ થાય છે તેમ માનનાર ભવિષ્યમાં અનંતા ગર્ભમાં ગળાવાના છે.

ધર્મી જીવ રાગ-દ્વેષના નાશક છે, પણ ઉત્પાદક નથી, આત્મામાં રાગ-દ્વેષ-હર્ષ - શાકનું થવું તે પુદ્દગલકર્મના ઉદયના સ્વાદ છે, તેને જાણતાં આત્મા તે-રૂપ થતા નથી. જેમ કાળીજરીને જાણનારા કાળીજરીર્પે કડવા થતા નથી ને ગાળને જાણનારા ગાળરૂપે ગળ્યા થતા નથી, તેમ પુષ્પપરિણામ તે ગાળ અને પાપપરિણામ તે કાળીજરી, પુષ્પ-પાપના પરિણામને જાણતાં આત્મા તે-રૂપ થતા નથી. પાપના પરિણામ તા હળાહળ ઝેર છે પરંતુ પુષ્પના પરિણામ પણ ઝેર છે, જ્યાંસુધી વીતરાગ ન થાય ત્યાંસુધી પુષ્પના પરિણામ વચ્ચે અધૂરી દશામાં આવે છે ખરા, પણ તે વિકાર છે, આત્માના સ્વભાવ નથી માટે ઝેર છે, તે ઝેરને જાણતાં આત્મા તે-રૂપે થતા નથી.

પાતાના ત્રિકાળ અવિનાશી સ્વભાવના અભાનપણાને લીધે રાગ-દ્વેષ અને પાતાના અવિનાશી સ્વભાવની જીકાઈનું ભાન નહિ હોવાથી આ રાગ-દ્વેષની વિકારી પર્યાય મારી છે એમ અજ્ઞાની માને છે. તેને એમ થાય છે કે આ વિકારી ભાવા જે જણાય છે તે સ્વરૂપે જ મારા આખા આત્મા છે. હું ત્રિકાળી કોધી છું, માની છું, દંભી છું, ઇત્યાદિ વિકારીભાવાવાળા પાતાને માને છે; આત્માના સ્વભાવની ખખર નથી તેથી પુષ્ય કરવું તે મારું કર્તવ્ય, વિકારી ભાવા કરવા તે મારું કર્તવ્ય છે એમ તે માને છે.

હર્ષ-શાકની ક્ષણિક અવસ્થા આત્માના ત્રિકાળ જ્ઞાનની પર્યાયમાં જણાય છે; જે જ્ઞાનના સામર્થ્યમાં ઢાહં-ઊનું જણાય તે જ જ્ઞાનના સામર્થ્યમાં રાગ-દ્વેપ-હર્ષ-શાક પણ જણાય છે; ઢાઢા-ઊનાને જ્ઞાન જાણે તાપણ જ્ઞાન ઢાહં-ઊનું થતું નથી, ઢાઢા-ઊનાથી હું જીદા છું એમ તેની જીદી નજર જતી નથી તેથી ઢાઢા-ઊના હું થઈ ગયા તેમ અજ્ઞાની માને છે. હું ઢાઢા-ઊના થઈ ગયા તેમ માને છે છતાં કાંઈ ઢાઢા-ઊના થતા નથી; તેવી રીતે રાગ-દ્વેપથી હું ચૈતન્ય જુદા છું તેમ જુદી નજર પાતે કરતા નથી તેથી પાતાને રાગ-દ્વેપરૂપ માને છે. અજ્ઞાનભાવે રાગ-દ્વેપરૂપ પાતાને માને છે તાપણ રાગ-દ્વેપરૂપ પાતે આખા આત્મા કાંઈ થઈ જતા નથી. જો આખા આત્મા રાગ-દ્વેપરૂપ થઈ જતા હાય તે સમ્યગ્લાન કરીને રાગ-દ્વેપ ઢાળી શકાય જ નહિ.

ખહુ તાવ આવ્યા હાય તાપણ આત્મા ગરમ થઇ જતા નથી. ખહુ તાવમાં કઢાચ દેહ છૂટી જાય, આત્મા ચાલ્યા જાય તાપણ શરીરમાં લગભગ બે કલાક ઉષ્ણતા રહે છે, તાવમાં જો આત્મા ઊના થઇ ગયા હાય તા આત્મા જ્યાં જાય ત્યાં ઊનાપણ ભેગું જવું જોઈએ, ઊનાપણ તા મડઢામાં રહી જાય છે અને આત્મા તા ચાલ્યા જાય છે:

986]

सभयसार प्रवयन लाग-४

એવી રીતે આત્માની અવસ્થા હર્ષ-શાક વગેરે ક્ષણિક ભાવા થાય તે ઠાઢા-ઊના તાવ જેવા છે, કેવળજ્ઞાન પ્રગઢ થતાં તે રાગ-દ્વેષનાં મડદાં મૂકીને આત્મા ચાલ્યા જાય છે.

શરીર ઉપર જેની દ્રષ્ટિ છે, શરીર મારું મારું જેને થઇ રહ્યું છે, ચૈતન્ય ઉપર જેણે દૃષ્ટિ મૂકી નથી તેને શરીર જતાં ધખોય નમઃ થઇ જાય છે, શરીરમાં ભીંસ પડતાં અસાધ્ય થઇ જાય છે, રાગ-દ્રેષ ને હર્ષ-શાક મારા માન્યા છે. ચૈતન્યની આળખાણ કરવા તરફ લક્ષ કર્યું નથી, આળખાણ કરવાની ધગશ પણ કરી નથી, તેનાં મરણ-ટાણાં ખગડી જ જવાનાં; જેણે આત્માની આળખાણ કરી, આત્મામાં દૃષ્ટિ દૃર્ઘ, આત્માની શાંતિ-સમાધિને અનુભવી છે તેનાં મરણ ઉજ્જવળતાં પૂર્વક થશે, તેનાં મરણ મહાત્સવપૂર્વક થશે, શાંતિ-સમાધિમાં ઝૂલતા, આનંદના આડકાર લેતા દૃહને છાડશે. ૯૪٠

એ રીતે સમ્યગ્જ્ઞાનથી કર્મ ઉત્પન્ન થતું નથી એમ હવે કહે છે:—

# परमप्पाणकुटवं अप्पाणं पि य परं अकुटवंतो। सो णाणमओ जीवो कम्मामकारगो होदि ॥ ९३॥

અર્ધ:—જે પરને પાતારૂપ કરતા નથી અને પાતાને પણ પર કરતા નથી તે જ્ઞાનમય જીવ કર્મોના અકર્તા થાય છે અર્થાત્ કર્તા થતા નથી.

ધર્મી જવ એને કહીએ કે જે પર એવા રાગ-દ્રેષ, હર્ષ-શાક, મન, વાણી, દેહ, કુડું અ, મકાન, વગેરે બાહ્ય પદાર્થી તેને પાતાનાં માનતા નથી, તે ભાવાના પાતે કર્તા- હર્તા થતા નથી અને પાતાને તે પરભાવારૂપ કરતા નથી એટલે કે માનતા નથી, જાણવું - જોવું અને સ્થિર રહેવું -તે સિવાય પાતાના જીવનનું કાંઇ કર્તવ્ય સ્વીકારતા નથી.

ગ્રાનથી આ આત્મા પરના અને પાતાના પરસ્પર વિશેષ જાણતા હોય ત્યારે પરને પાતારૂપ નહિ કરતા અને પાતાને પર નહિ કરતા, પાતે ગ્રાનમય થયા થકા કર્માના અકર્તા પ્રતિભાસે છે.

ગ્રાન વર્ડ આ આત્મા પરના અને પાતાના વિશેષ એટલે તફાવત જાહતા હાય ત્યારે તે—વિવેકી જ્ઞાન, વિવેકી ઓળખાણ થાય ત્યારે—પરભાવને પાતારૂપ ન કરતા એટલે પાતાના નહિ માનતા, અવસ્થામાં મલિનતા થાય છે તેને પાતારૂપ નહિ માનતા પાતે જ્ઞાનમય થયા થકા કર્માના અકર્તા પ્રતિભાસે છે. ગ્રાનમાં કર્શન-ગ્રાન-ચારિત્ર

પરને ન કરતા નિજરૂપ, નિજ આત્મને પર નવ કરે, એ જ્ઞાનમય આત્મા અકારક કર્મના એમ જ બને. ૯૨.

ગાયા-૯૩ ] િ ૧૬૯

ત્રણે આવી જાય છે. જ્ઞાનસ્વરૂપી આત્માનું જ્ઞાન, તેની શ્રદ્ધા અને તેમાં એકાગ્ર થતા પરના કર્તા થતા નથી, પુલ્ય-પાપની કારવાઈ મારી છે જ નહિ, હું તેના અકર્તા છું, જ્ઞાતા છું-એમ જ્ઞાનમય થયા થકા અકર્તા પ્રતિભાસે છે, અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે પણ તેના કર્તા થતા નથી.

જેમ શીત-ઉષ્ણુના અનુભવ કરાવવામાં સમર્થ એવી શીત-ઉષ્ણુ પુદ્દગલપરિણામની અવસ્થા પુદ્દગલથી અભિન્નપણાને લીધે અહ્યામાથી સદાય અત્યંત ભિન્ન છે અને તેના નિમિત્તે થતા તે પ્રકારના અનુભવ આત્માથી અભિન્નપણાને લીધે પુદ્દગલથી સદાય અત્યંત ભિન્ન છે.

પુદ્દગલની ઢાદા-ઊનાની અવસ્થા પુદ્દગલથી એકમંક છે અને આત્માથી અત્યંત જુદી છે. પુદ્દગલની ઢાઢી-ઊની અવસ્થાનું ભાદ્ય કારણ પામીને તે પ્રકારનું જ્ઞાન આત્માથી સદાય અત્યંત અભિન્ન છે, એકમેક છે, ઢાઢા-ઊનાનું જ્ઞાન આત્માથી એકમેક છે અને પુદ્દગલથી સદાય અત્યંત જુદું છે.

તેવી રીતે તે પ્રકારના અનુભવ કરાવવામાં સમર્થ એવી રાગ-દ્વેષ-સુખ-દુ:ખાદિરૂપ પુદ્દગલપરિણામની અવસ્થા પુદ્દગલથી અભિન્નપણાને લીધે આત્માથી સદાય અત્યંત ભિન્ન છે અને તેના નિમિત્તે થતા તે પ્રકારના અનુભવ આત્માથી અભિન્નપણાને લીધે પુદ્દગલથી સદાય અત્યંત ભિન્ન છે.

રાગ-દ્રેષ ને કામ-ક્રોધના જેવા વિકલ્પા આવે તેવું જ જ્ઞાન થાય, જેવા વિકલ્પા થાય તેવું જ જાણ પરંતુ તેથી ઊંધું ન જાણ, જેમકે ક્રોધને માન ન જાણ અને માનને ક્રોધ ન જાણ, હર્ષના ભાવને શાકના ભાવ ન જાણ અને શાકના ભાવને હર્ષના ભાવ ન જાણ; તે ભાવામાં જ્ઞેયશક્તિ છે અને આત્મા તે પ્રકારના અનુભવ એટલે તે પ્રકારનું જ્ઞાન કરનાર છે, રાગ-દ્રેષ અને મુખ-દુ:ખ તે પ્રદુગલકર્મના પરિણમનની અવસ્થા છે, જડનું પરિણમન થતાં થતાં, તેમાંથી પલટા ખાતાં ખાતાં રાગ-દ્રેષ મુખ-દુ:ખની અવસ્થા આવે છે પણ આત્માની અવસ્થા ખદલતાં તે આવતી નથી; તે અવસ્થા આત્માથી સદાય અત્યંત ભિન્ન છે અને પ્રદુગલથી અભિન્ન છે. વિકારી અવસ્થા આત્માની પર્યાયમાં થાય છે તે વાત અહીં ગૌણ છે, કેમ કે અહીં સ્વભાવદષ્ટિએ વાત છે. જેટલા પરવલણવાળા ભાવ થાય તે બધા પ્રદુગલના છે એમ કહ્યું છે. પર્યાય-દ્ષ્ટિએ તે વિકારી પર્યાય આત્માની છે પણ સ્વભાવદષ્ટિએ પાતાના તે સ્વભાવ નથી માટે પ્રદુગલની છે.

ઘડીકમાં રાગ થાય, ઘડીકમાં દ્રેષ થાય તેતું આત્મા જ્ઞાન કરનાર છે; જેવા સ. પ્ર. રર 900]

समयसार प्रवयन लाग-४

વિકારી પરિણામ થાય તે પ્રકારના અનુભવ એટલે તે પ્રકારનું જ્ઞાન કરનાર છે. જ્ઞાન પુદ્દગલથી ભિન્ન છે ને આત્માથી અભિન્ન છે.

કાઇ કહેશે કે ઘડીકમાં રાગ-દ્રેષ આત્માના કહે છે ને ઘડીકમાં રાગ-દ્રેષ પુદ્દગલના કહે છે? ભાઇ! એકની એક વાત કહેવામાં ઘણાં પડખાં હાય છે; જેમ એકના એક માણસને પુત્રની અપેક્ષાએ પિતા કહેવાય, પિતાની અપેક્ષાએ પુત્ર કહેવાય કાકાની અપેક્ષાએ ભત્રીજો કહેવાય, ભત્રીજાની અપેક્ષાએ પાતાને કાદા કહેવાય, મામાની અપેક્ષાએ ભાણેજ કહેવાય અને ભાણેજની અપેક્ષાએ મામા કહેવાય; એવી રીતે એક જ માણસને જુદી જુદી અપેક્ષાએ જીદી જુદી રીતે ઓળખવામાં આવે છે. એવી રીતે આત્મામાં પર્યાયદિષ્ટએ વિકાર આત્માના કહેવાય અને સ્વભાવદિષ્ટએ વિકાર પરના કહેવાય જેમ ભત્રીજાની અપેક્ષાએ પાત્ર કાકા છે પણ તેના કાકાની અપેક્ષાએ પણ તે કાકા છે એમ ન ખને; તેમ પર્યાયદિષ્ટએ વિકાર આત્માના છે અને સ્વભાવદિષ્ટએ પણ વિકાર આત્માના છે તેમ ન ખને.

આત્મા અજ્ઞાની હોય છે ત્યારે સ્વ-પરની જુદાઈ જાણતા નથી પણ જ્યારે જ્ઞાન થાય ત્યારે રાગ-દ્રેષ સુખ-દુ:ખાદિના અને તેના અનુભવના એટલે કે જ્ઞાનના પરસ્પર તફાવત જાણે છે તેથી વિકારી ભાવ અને આત્મા બન્ને એક નથી પણ ભિન્ન છે. જો કે અજ્ઞાનીને પણ ભિન્ન જ છે પરંતુ અજ્ઞાનીએ એક માન્યા છે અને જ્ઞાનીએ પરસ્પર ભેઠ જાણવામાં અને તો પુરુષાર્થ આવી જાય છે.

સ્વ-પરના વિવેકને લીધે શીત-ઉષ્ણની માફક જેમનાર્પે આત્મા વડે પરિણમલું અશક્ય છે એવાં રાગ-દ્વેષ-સુખ-દુ:ખાદિરૂપે અજ્ઞાન આત્મા વડે જરાય નહિ પરિણમતા થકા, જ્ઞાનનું જ્ઞાનત્વ પ્રગઢ કરતા, પાતે જ્ઞાનમય થયા થકા, 'આ હું રાગને જાણું જ છું, રાગી તા પુદ્દગલ છે,' ઇત્યાદિ વિધિથી, જ્ઞાનથી વિરુદ્ધ એવા સમસ્ત રાગાદિ કર્મના અકર્તા પ્રતિભાસે છે.

જેમ ટાઢા અને ઊનાપણાની અવસ્થાપણ થવાનું આત્મામાં અસમર્થપણું છે તેમ જ્ઞાન થવાથી પુષ્ય-પાપના ભાવપણ થવાનું પણ આત્મામાં અસમર્થપણું છે, પરંતુ તે વિકારી ભાવાના અભાવ કરવાનું આત્મામાં સમર્થપણું છે. જ્ઞાન થયા પછી રાગ-દ્વેષમાં જરાય નહિ પરિણમતા પાતાના સ્વભાવમાં પરિણમે છે, અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે તેની અહીં ગણતરી ગણી નથી, અનંતા સંસાર ટળી ગયા, અનંતું અળ પ્રગટયું. પહેલાં અજ્ઞાનદશા હતી ત્યારે વિકારમાં અનંત અળથી જોડાતા અને સવળાઈ થતાં સ્વભાવમાં પણ અનંત અળથી જોડાય છે, વિભાવ કરતાં સ્વભાવમાં અનંતગૃષ્ણું ગાથા-૯૩ ] [ ૧૭૨

બળ વધારે છે; અસ્થિરતામાં હવે અલ્પ બળથી જોડાય છે તેથી અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે.

અજ્ઞાનીને અનુકૂળતામાં સુખના સડકા આવે છે ને દુ:ખમાં હાલક-લોલક થાય છે. અત્યારે આ લડાઇ ચાલે છે તેથી કેઠલાકને તો કાંઇકનું કાંઇક થઇ જાય છે; પણ ભાઇ! આવા લોહાણ તો ઘણાય આવ્યા અને ગયા પરંતુ ધર્મી તે વરે જરાય નાંહ પરિભુમતા જ્ઞાનનું જ્ઞાનત્વ પ્રગઢ કરતા એઠલે કે આત્માનું આત્મપણું પ્રગઢ કરતા રાગને જાણે છે. ત સમજે છે કે હું તો આ રાગના જાણનાર હું પણ તેના કરનાર નથી, રાગ તા પુદ્દગલની અવસ્થા છે. રાગી તા પુદ્દગલ છે, રાગ મારા સ્વભાવ નથી માટે રાગ પુદ્દગલ છે; હું તા એક પ્રકારે છું, હું તા જાણનાર હું. વિકારી પર્યાય ચૈતન્યની અવસ્થામાં થાય છે તે વાતને અહીં ગૌણ કરી છે. જાઓ, અહીં જરાય નહિ પરિભુમતા તેમ કહ્યું છે; અલ્પ રાગ-દેષ થાય છે પણ તેના કર્તા થતા નથી, વિકારીભાવાના જાણનાર છે પણ કર્તા થતા નથી. આ રીતની માર્ગની વિધિથી જ્ઞાનથી વિરુદ્ધ એવા સમસ્ત હર્ષ-સાક આદિ વિકારી ભાવાના અકર્તા પ્રતિભાસે છે.

આ વસ્તુ સમજ્યા વિના મરણ ઠાણે કાંઇનું શરણ છે નહિ, એક રજકણ પણ કામ નહિ કરે, એક આંગળી પણ કામ નહિ કરે, એક ઠસકું પણ ખાઈ નહિ શકે, અંદર બેઠેલા ચૈતન્યને ઘણીએ ઇચ્છા હાય કે આંગળીથી ઈશારા કરીને બીજાને મારા ભાવ ખતાવું, ઠસકું ખાઈને અંદરના કફ કાઢી નાપ્યું, પણ તે જડની ક્યા કયાં આત્માના હાથની છે? ઇચ્છા અને શરીરની ક્યા જીદી છે એમ આ દાખલાથી પણ પ્રત્યક્ષ જણાય છે; પરંતુ જે જેવા વસ્તુના સ્વભાવને સમજે નહિ અને જડના કર્તાપણાના અહંકારમાં જ રહ્યા કરે તેને મરણ વખતે કાેણ શરણ થાય? ખરી રીતે પાતાનું શરણ પાતે જ છે, પાતે જો વસ્તુસ્વભાવને સમજે તો તેને શાંતિ-સમાધિનું શરણ પાતાથી પાતામાં પાતાને મળે તેમ છે. દેવ, ગુરુ, શાસનું શરણ કહેવું તે પણ ઉપચારથી છે. દેવ, ગુરુ, અને શાસ્ત્રે કહેલા ભાવ જો પાતે સમજે તો દેવ, ગુરુ, શાસનું ઉપચારથી શરણ કહેવાય છે.

આત્મા પુરુષાર્થ કરે તો શું ન કરી શકે? નવ વરસતા મનુષ્યા-રાજકુમારા કેવળજ્ઞાન પામ્યા છે, એવા એક નહિ પણ અનંત જેવા પામ્યા છે, ભવિષ્યકાળમાં અનંત જેવા પામરા અને વર્તમાનમાં મહાવિદ્દેહક્ષેત્રમાં પામે છે. નવ વરસની ઉંમરે કેવળજ્ઞાન થયા પછી કેટલાકની કોડા વરસ સુધી દેહની સ્થિતિ ટકે, દેહ દેહના કારણે ટકે છે-આત્માના કારણે ટકતા નથી, કોડા વરસ સુધી આહારના કાશ્યો પણ કેવળ-ગ્રાનીને નથી છતાં શરીર એવું ને એવું મહા તેજસ્વીપણે ટકી રહે છે. ખારાકની વૃત્તિ નથી માટે ખારાક પણ નથી. આહાર લેવાના રાગને અને આહાર લેવાની ક્યાને

[ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

નિમિત્ત નૈમિત્તિક સંવ્યંધ છે. કેવળજ્ઞાનીને રાગ ન હોય તેથી આહાર લેવાની ક્રિયા પણ તેમની પાસે ન જ હોય.

જયારે આત્મા રાગ-દ્વેષ-સુખ-દુ:ખાદિ અવસ્થાને પાતાના સ્વરૂપથી જીદી જાણે-ભિન્ન જાણે એટલે કે તે અવસ્થા માર્; સ્વરૂપ નથી, માર્કુ સ્વરૂપ તો જાણનાર — જોનારપણે ટકી રહેવું તે છે-એમ ભેદજ્ઞાન થાય ત્યારે પાતાને જ્ઞાતા જાણે; હું જ્ઞાયક-સ્વરૂપે જ છું અને રાગ-દ્વેષાદિ પુદ્દગલના છે તેમ જાણે તેથી પાતે રાગાદિના કર્તા થતા નથી અને જ્ઞાતા જ રહે છે. ભેદજ્ઞાન થતાં જ્ઞાયકસ્વરૂપ પાતાનું સ્પષ્ટપણે, નિશ્ચયપણે પાતાને જણાય એટલે રાગ-દ્વેષાદિ મારા નથી એમ સ્પષ્ટપણે જણાઈ જાય છે. આ ભેદજ્ઞાન જ મુક્તિના ઉપાય છે, આ ભેદજ્ઞાન વડે જ પુરુષાર્થ કરીને પાતે મુક્તિ પામે છે; આ જ રસ્તો ત્રિકાળ છે, બીજો કાઈ મુક્તિના માર્ગ છે જ નહિ. ૯૩.

२०००, धारतं सुह ३ रवि.

હવે પૂછ છે કે અજ્ઞાનથી કર્મ કઈ રીતે ઉત્પન્ન ચાય છે? અજ્ઞાન એટલે આત્માના નિર્મળ સ્વભાવના ભાન વિના કર્મ કઈ રીતે ઉત્પન્ન થાય છે? તેના ઉત્તર કહે છે:—

# तिविहो एसुवओगो अप्पवियप्पं करेइ कोहोऽहं। कत्ता तस्सुवओगस्स होइ सो अत्तभावस्स ॥९४॥

અર્થ :—ત્રણ પ્રકારના આ ઉપયોગ 'હું ક્રોધ છું' એવા પાતાના વિકલ્પ કરે છે; તેથી આત્મા તે ઉપયોગરૂપ પાતાના ભાવના કર્તા થાય છે.

હું ક્રોધ છું, ક્રોધ તે મારું સ્વરૂપ છે એમ ક્રોધને પાતાથી જીદા નહિ પાડતાં મિથ્યાદર્શન, અજ્ઞાન ને અવિરતિરૂપ વિકારના પરિણામ આત્મા કરે છે તેથી તે ભાવાના કર્તા થાય છે.

ખરેખર આ સામાન્યપણ અજ્ઞાનરૂપ એવું જે મિથ્યાદર્શન-અજ્ઞાન-અવિરતિરૂપ ત્રણ પ્રકારનું સવિકાર ચૈતન્યપરિણામ તે, પરનાં અને પાતાના અવિશેષ દર્શનથી, અવિશેષ જ્ઞાનથી અને અવિશેષ રતિથી સ્વ-પરના સમસ્ત ભેદને છુપાવીને પાતાના સવિકાર ચૈતન્યપરિણામના કર્તા થાય છે.

<sup>&#</sup>x27;હું ક્રોધ' એમ વિકલ્પ એ ઉપયોગ ત્રણવિધ આચરે, ત્યાં જીવ એ ઉપયોગરૂપ જીવભાવના કર્તા ખને. ૯૪.

ગાયા-૯૪ ] િ ૧૭૩

આત્મામાં અજ્ઞાન થાય છે તે અવસ્થા આત્મામાં નથી થતી એમ નથી પરંતુ તે અવસ્થા આત્મામાં થાય છે તેથી 'ખરેખર' શબ્દ આચાર્ય દેવે વાપર્યો છે. સંક્ષેપમાં આત્મામાં ત્રણ પ્રકારના વિકાર થાય છે, ઊ'ધી માન્યતા, ઊ'ધું જ્ઞાન ને ઊંધુ ચારિત્ર. પાતાના ને પરના અવિશેષ એટલે કે એકરૂપ પરિણામ, સામાન્ય પરિણામ, તે વડે પાતાના ને પરના સમસ્ત ભેદ ધુપાવીને પરના કર્તા થાય છે. પરને અને પાતાને એક માનવું તે મિથ્યાદર્શન છે, પરને અને પાતાને એક જાણવું તે મિથ્યાજ્ઞાન છે, પર સાથે એકરૂપ લીનતા કરવી તે મિથ્યાચારિત્ર છે.

હું જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા જીદાે છું, આ વિકારી ભાવ તે હું નથી એમ નહિ માનતાં આ વિકારી ભાવ અને હું ખન્ને એક છીએ એમ માનવું-જાણવું ને એકપણ લીન થવું તે સંસારતું કારણ છે.

અ'દર અણગમાં આવ્યા તે આત્માના સ્વભાવ નથી તાપણ આત્માના સ્વભાવને અને અણગમાને બન્નેને એક માનવાથી, બન્નેની જીદાઈ નહિ જાણવાથી હું અને વિકાર બન્ને એક છીએ એમ લીનતાથી સ્વ-પરના સમસ્ત ભેદને છુપાવીને વિકાર પરિણામના કર્તા થાય છે.

જાણનારને અને ગુસ્સાના પરિણામને એક માનવાથી, જાણનારને અને ગુસ્સાને એક છું તેમ જાણવાથી, જાણનારને અને ગુસ્સાને એક છું એમ લીનતાથી પાતાના અને પરના સમસ્ત ભેઠને ઢાંકી દઈને વિકારી ભાવના કર્તા થાય છે.

ભગવાન આત્મા જીદા છે અને વિકાર ભાવ જુદા છે એમ નહિ માનતાં અમે અન્તે એક છીએ એમ માનવાથી, જાણવાથી અને લીનતાથી સ્વ-પરના સમસ્ત ભેદને છુપાવીને ભાવ્યભાવકભાવને પામેલાં એવાં ચેતન અને અચેતનનું સામાન્ય અધિકરણથી (-જાણે કે તેમના એક આધાર હાય એ રીતે) અનુભવન કરવાથી 'હું ક્રોધ છું' એવા પાતાના વિકલ્પ ઉત્પત્ન કરે છે; તેથી, 'હું ક્રોધ છું' એવી ભ્રાંતિને લીધે જે સવિકાર (વિકાર સહિત) છે એવા ચૈતન્યપરિણામે પરિણમતા થકા આ આત્મા તે સવિકાર ચૈતન્યપરિણામરૂપ પાતાના ભાવના કર્તા થાય છે.

જાણનાર આત્મા અને વિકારી ભાવને એકરૂપ માનવાથી, એકરૂપ જાણવાથી અને એકરૂપ લીનતાથી સ્વ-પરના બધા ભેદને ઢાંકીને ભાવ્યભાવકભાવને પામેલ એવાં ચૈતન્ય અને જડને એકરૂપ અનુભવે છે, એટલે કે ભાવ્ય એટલે કોધાદિના વિકારી પરિણામ થવા તે અને ભાવક એટલે કોધ થવાનું નિમિત્ત દ્રવ્યકર્મ-જડકર્મ છે તે, એ રીતે ભાવ્ય-ભાવકભાવને પામેલાં એવાં ચૈતન-અચૈતનનું સામાન્ય અધિકરણથી અનુભવન કરવાથી

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

વિકારી ભાવના કર્તા થાય છે. ગુસ્સાના પરિણામ અને જ્ઞાનસ્વભાવી આત્માના પરિણામ એ બન્ને ઠેકાણેથી આવતાં હોય, કોધ અને જાણવું એ બન્ને જાણે એક આધારેથી આવતાં હોય એમ અનુભવન કરવાથી 'હું કોધ છું' એમ માતે છે; 'હું જાણનાર છું' એમ ભૂલીને 'હું કોધ છું' એવા પાતાના વિકલ્પ ઉત્પન્ન કરે છે. કોધ છે તે માહકમેં રૂપ ભાવકનું ભાવ્ય છે, ફળ છે, પણ તે કાંઈ આત્માના સ્વભાવનું ફળ નથી; તેમ નહિ માનવાથી હું જાણનાર છું-નિર્દોષ છું એમ નહિ જાણવાથી, હું કોધ છું એવી ભ્રાંતિને લીધે ઊંધું માનતા થકા, વિકારી પરિણામે ચૈતન્ય પાતે પરિણમતા થકા વિકારી ભાવના કર્તા થાય છે. કોધના હું કર્તા છું અને કોધ મારું કાર્ય છે એમ માને છે.

અજ્ઞાનથી એવા ક્રોધ કરે કે, ક્રોધમાં આવીને એમ બાલે કે મારા જેવા કાેઈ ભૂં 3ા નથી મને કાંઈ બાલાવશા નહિ, જો બાલાવીશા તા તમારું ભૂં કું કરી નાખીશ, પણ ખરી રીતે પરતું ભૂં કું કાેઈ કરી શકતું નથી પરંતુ પાતાનું જ ભૂં કું થાય છે.

કેટલાકના તા એવા અભિપ્રાય હાય છે કે કોધ કરવા જ જોઈએ, ઘરમાં સર્પ ફૂં ફાંડા રાખવા જ જોઈએ, એરાં ઉપર કે છાકરાં ઉપર જો કડ્ય ન રાખીએ તા તે આપણું માને નહિ માટે કડ્ય રાખવી જ જોઈએ એવું માનનારના અભિપ્રાયમાં એમ આવ્યું કે કોધ જ મારું કર્તવ્ય છે. કાધ જ જાણે હું છું, કોધ અને હું અન્ને એક છીએ એમ માનતા હાવાથા અજ્ઞાનભાવે કર્મ બંધાય જ છે. આત્મા અને કાધ એ ખન્નેનું અભાનપણું તે જ કર્મની ઉત્પત્તિનું કારણ છે, કોધ સંસારની ઉત્પત્તિનું કારણ નથી પણ અજ્ઞાન સંસારની ઉત્પત્તિનું કારણ છે એમ કહ્યું છે. જ્ઞાન થયા પછી અલ્પ કપાય રહે છે પરંતુ તેની ગણતરી નથી, તેનાથી ભવ વધતા નથી, મિશ્યાત્વ ઢળતાં અનંતા સંસાર ઢળી જાય છે; પછી અલ્પ કપાય રહે છે તેને પુરુષાર્થ વડે ઢાળીને સ્વરૂપસ્થિરતા વધારીને એક બે ભવમાં સુક્તિ લેશે.

પ્રશ્ન:—આત્મભાન થયા પછી અલ્પ ક્યાય હોય એમ આપ કહો છે અને વળી તે ભાનવાળા લડાઇમાં પગુ ઊભા હોય છે તો પછી જેને અલ્પ ક્યાય હોય તે લડાઇમાં કેમ ઊભા હોય ?

ઉત્તર:—આત્માનું ભાન થયા પછી અલ્પ ક્યાય રહે છે. અલ્પ એટલે જરા ક્યાય હોય છે પણ બીજાને બહારથી ઝાઝો લાગે કારણ કે લડાઈમાં ઊભા હાય, ભુકૃદી ચડાવીને બીજા ઉપર બાણ છાડતા હાય એટલે દેખાવમાં બહારથી ઝાઝો કોધ દેખાય પણ અંતરમાંથી અનંતા ક્યાય ટળી ગયા છે. હું જુદા છું, મારું જ્ઞાયકસ્વરૂપ પરથી જીદું છે એમ ભાન વર્ત છે પણ હજી સંપૂર્ણ વીતરાગતા થઈ નથી તેથી અલ્પ ક્યાય છે, અલ્પ ક્યાય છે તેથી શહસ્થાશ્રમમાં ઊભા છે, લડાઈની ક્યામાં પણ ઊભા છે. ગાથા-૯૪ ] િ ૧૭૫

એક અજ્ઞાની લડાઈની કિયામાં ઊભા હાય અને એક જ્ઞાની લડાઈની કિયામાં ઊભા હાય, બન્નેની બહારની કિયા સરખી દેખાય પણ અંતરના ભાવમાં આંતરા છે, માટે ફળમાં આંતરા હાય છે. જેમ મીંદડી પાતાના માહાથી ઉંદરને પકડે અને પાતાના ભચ્ચાંને પણ પકડે છતાં પકડ પકડમેં ફેર હૈ, ભચ્ચાંને રક્ષાના ભાવે પકડે છે અને ઉંદરને મારવાના ભાવે પકડે છે, કિયા એક જતની હોવા છતાં ભાવમાં આંતરા હોય છે; તેમ જ્ઞાની–અજ્ઞાનીની કિયા એક જતની હોવા છતાં ભાવમાં આંતરા હોય છે.

તળાવના પાણીનું માપ કરવું હોય તો અહાર ઊભા ઊભા કરે તો અહારથી અને અંદરથી સરખું માપ લાગે, પરંતુ અંદર પાણીમાં લાકડી નાખીને માપ કરે તો પાણીની ઊંડપની ખબર પડે, માપ આવે; તેમ જ્ઞાની-અજ્ઞાનીને બહારની ક્રિયા ઉપરથી માપે તો સરખું લાગે પણ અંતરના હૃદય તપાસે તો અંતરના ભાવની ખબર પડે.

શ્રી કૃષ્ણ વાસુદેવ જ્યારે જરાસંઘ સામે લડાઇ કરવા ગયા ત્યારે નેમનાથ ભગવાનને રથમાં ખેસાડીને સાથે લઇ ગયા છે. શ્રી કૃષ્ણ વાસુદેવને લડાઇ વખતે પણ આત્માનું ભાન વર્તે છે, આત્માનું અનંતું ભાન પ્રગટયું છે, પણ રાજના અલ્પ રાગ છે તેથી લડાઈમાં જોડાણા છે. જરાસંઘ અને શ્રી કૃષ્ણ વાસુદેવને ખૂખ જોરખંધ લડાઈ ચાલી, તેમાં થાડીવાર જરાસંઘનું ખહુ જોર વધી ગયું તેથી શ્રી કૃષ્ણ વાસુદેવ શ્રી નેમનાથ ભગવાનને પૂછે છે પ્રભુ! આ શું? આ જરાસંઘનું આટલું ખધું જોર કેમ? તે આટલી બધી વિદ્યા ફેરવે છે તેથી કયાંક આપણી હાર થશે તા? શ્રી કૃષ્ણને નેમનાથ ભગવાન કહે છે કે અરે વાસુદેવ! તમે ચિંતા ન કરા, તમે વાસુદેવ પદ્દે છા, તમારી હાર કહી ન હોય, તમે જતવાના જ છા, માટે વાસુદેવ! તમે ચિંતા ન કરાને નેમનાથ ભગવાનને હજ કેવળજ્ઞાન નથી થયું તેથી લડાઈમાં સાથે ગયા છે પણ તે અલ્પ રાગ છે, આત્માનું જીદું ભાન અનંતું વર્તે છે, અનંતા ક્યાય ટળી ગયા છે, અલ્પ જ રાગ રહ્યો છે, જેથી નેમનાથ ભગવાન પણ લડાઈમાં ગયા છે; અંતરનું માપ બહારની ક્રિયાથી થઈ શકે તેમ નથી.

ગ્રાની પરને પાતાનું માનતા નથી તેથી અલ્પ કપાય છે અને અજ્ઞાની પરને પાતાનું માને છે તેથી અને તો કપાય છે. તળાવની સપાડી ઉપરથી સરખી લાગે પણ અંદરથી ફેર છે, તેવી રીતે અજ્ઞાનીના ભાવમાં ફેર હોય છે.

શરીરની ક્રિયા ઝાઝી થાય તેા ઝાઝા કપાય અને શરીરની ક્રિયા ન કરતા હાય, છાનામાના ખેસી ગયા હાય તા ઓછા કપાય છે એમ સમજવાનું નથી, ખહારથી કપાયનું માપ નથી પણ અ'તરથી રસ કેટલા ઘટી ગયા છે એના ઉપર કપાયનું માપ

# 905]

सिभयसार प्रवयन साग-४

છે. ખિલાડી છાનીમાની ઉંદરને પકડવા માટે ખેઠી હોય તેથી ઓછા કષાય છે એમ નથી પણ અંદરની કૂરતા ઉપર કષાયનું માપ છે, બહારની ક્રિયા ઉંપર કષાયનું માપ નથી. જ્ઞાનીને લડાઈના પ્રસંગમાં શરીરની ક્રિયા ઝાઝી થાય એટલે ઝાઝા કષાય છે એમ સમજવાનું નથી અને અજ્ઞાની છાનામાના ખેસી ગયા હાય તેથી ઓછા કષાય છે એમ સમજવાનું નથી. અજ્ઞાનીને કાેધથી હું જીદા છું એવું ભાન નથી, કાેધસ્વરૂપ જ હું છું એમ માનીને કાેધ કરે છે, તેથી તે કાેધ કેટલા થાય તેના મેળ ન રહે, અનંતા થાય; કાેધ સ્વરૂપ જ હું છું એમ માનીને કાેધ કરે છે તેથી કાેધમાં જ અનંતા અપાઈ જાય છે. આત્માનું ખેહદ વીર્ય ને ખેહદ જ્ઞાન છે તે ખધું વિકારમાં જ જોડી દે છે તેથી અજ્ઞાનીના કાેધ અનંતા છે. જ્ઞાનીને કાેધથી હું જાદા છું, કાેધ સ્વરૂપ મારું નથી એવું ભાન છે; પાતાના ખેહદ સ્વભાવના ભાનમાં-સ્વભાવની હદમાં રહ્યો થકાે વિકારમાં કેટલું ક વીર્ય જોડાય? અલ્પ જ જોડાય.

જેમ ખાનદાનના દીકરાને એવી ખુમારી હોય છે કે હું કોલ્ ? હું ખાનદાનના દીકરા! અમુક તો મારે ન જ હોય! એમ પાતાની ખાનદાની સંભારીને તીલ કપાયવાળી અનીતમાં અર્પાઇ ન જાય. તેમ જ્ઞાનીને ભાન થયું કે હું પરમાત્મસ્વભાવે ખાનદાન છું, વિકાર મારા સ્વભાવ નથી, વિકાર મારી જાત નથી તેથી વિકારમાં જોડાવું મને શાબે નહિ, એમ પાતાની ખાનદાનીને સંભારીને પુરુષાર્થની મદતાને કારલે લડાઇની ક્રિયામાં ખહારથી ઊભા હાય પણ અંતરમાં કપાય તરફ વીર્ય અલ્પ જોડાય છે અજ્ઞાનીને હું નિર્વિકારી છું એમ ભાન નથી તેથી હું વિકારી જ છું એમ માને છે અને તેથી વિકારમાં વીર્ય પણ અને તેથી હોય પણ અને તેથી ક્રિયામાં વર્ષિ પણ અને તેથી માન, માયા વગેરે ખહું સમજવું.

ગરાસિયાને એવું માન હોય છે કે તેને બે નામે જ બાલાવે તા ઠીક પડે, જેમ કે 'સંતાક બા' ને 'દાદુ ભા' એ રીતે બે નામે બાલાવે તા જ તે રાજી થાય. તે એમ કહે, 'અમે કાેલ્ ? અમે ગરાસિયા! માટે અમને બે નામે જ બાલાવવા જોઈ એ.' એક પાટીદાર હતા, તે પહેલાં પૈસાદાર હતા ને પછી ગરીબ થઈ ગયા, પલ માન તાે ઊલું રહ્યું તેથી જ્યાં બેસવા જય ત્યાં ગાદડી રાખે સાથ; પછી કાેઈએ કહ્યું કે પટેલ! ગાદડી કેમ સાથે રાખા છા ? ત્યારે તેલ્ કહ્યું કે પાટીદાર મુઆ છીએ! તેથી જ્યાં જઈ એ ત્યાં ગાદડી સાથે રાખીએ છીએ અને જ્યારે કાંઈ બેસવાનું આસત ન આપે ત્યારે તેના ઉપર બેસીએ છીએ, સાધારલ્ સ્થિતિ થઈ ગઈ છે તેથી હવે કાેઈ માન આપતું નથી. જવને એવું માન ચડી જાય છે કે બીજા કાેઈ માન ન આપે તાે માન પાતાની મેળે લેવા જાય છે; અમે માટાના દીકરા છીએ વગેરે ભાવ આવે તે માન છે. માન અને

ગાયા–૯૪ ] [ ૧૭૭

આત્મા એકપણ જાણે, માન અને આત્મા એકપણ માને, માન અને આત્મામાં એકપણ લીનતા કરે તે અજ્ઞાન છે, તે અજ્ઞાનથી કર્મ ખંધાય છે.

માયા એટલે કપટ જીઓને! અત્યારે વેપાર ધંધામાં કેવા દગા-પ્રપંચ ચાલ્યા છે, સારી વસ્તુઓમાં ભેગ કરીને આપે, ઘીમાં ચરખીના ઘીના ભેગ કરીને આપે, દેાપરાંના તેલ ઘીમાં નાખે, અત્યારે તેા ગજખના દગા ચાલ્યા છે, દૂધમાં પાણી નાખે, વગેરે વગેરે દગા-પ્રપંચ કરનારા આત્માને છેતરનારાં છે, ઠગનારાં છે તે એમ માને છે કે અમે બીજાને છેતરીએ છીએ પણ બીજા કાઈ છેતરાતા નથી; પાતે જ ખરી રીતે છેતરાય છે, તે એમ માને છે કે અમે દગા-પ્રપંચ કરીને પૈસા કમાઈ એ છીએ, તે માન્યતા જ મહા મૃદતા અને અજ્ઞાનથી ભરેલી છે. પૈસા કમાવા તેમાં પૂર્વના પુષ્યનું કારણ છે. અને વર્તમાનમાં દગા-પ્રપંચ કરી રહ્યો છે, તેનું ફળ ભવિષ્યમાં મળશે. દગા-પ્રપંચ કરીને વર્તમાનમાં આકળતા ને દુ:ખ વેદે છે ને ભવિષ્યમાં પણ તે દગા-પ્રપંચના ફળમાં દુર્ગતિમાં ચાલ્યા જશે. માયાના ભાવથી ભવિષ્યમાં બહાકા ઊઠશે. તે એમ માને છે કે અમે કેવા દાવપેચ કરીએ છીએ, કેવા હોશિયાર છીએ! પણ ભાઈ! તે હોશિયારી નથી પણ મહા મૃદતા સેવે છે. આવું કપટ કરનારા અજ્ઞાની જીવ કપટના ભાવને અને આત્માને એકપણ માને છે, એકપણ જાણ છે અને એકપણ લીનતા કરે છે તે સંસારનું કારણ છે.

લાભ એડલે પરપદાર્થમાં આસક્તિ, લક્ષ્મી વગરે પરપદાર્થને ભેગા કરવાની લાલસા, લક્ષ્મીને લાભથી ભેગી કરે પણ કયાંય યાગ્ય સ્થળમાં લક્ષ્મીના વ્યય ન કરે તે લાભી છે, કંજાસ છે. દાનના ઉપદેશ ચાલતા હાય તો લાભીના મનમાં એમ થાય કે શું! કાંઇ ઘરમાં ન રાખવું! છાકરાં સારુ ન રાખવું! ખધું દાનમાં આપી દેવું! તેમ બચાવ કરે. એવા બચાવ કરનારા એકલા લાભના પૂતળાં છે. આચાર્યદેવે તા જ્યાં દાનના પ્રકાર વર્ણવ્યા છે ત્યાં ઊંચામાં ઊંચા દાની એને કહ્યો છે કે પાતાના પૈસામાંથી ચાથા ભાગ દાનમાં કાઢે, અને નાનામાં નાના દાની એને કહેવાય કે જે પાતાના પૈસામાંથી દશમા ભાગ તા કાઢે જ. પદ્મનંદી આચાર્યે તો એમ કહ્યું છે કે જેઓ સત્ માર્ગ લાન કરતા નથી તેના ગૃહસ્થાશ્રમ પથ્થરની નાવ સમાન છે, તે ગૃહસ્થાશ્રમને ઊંડા જળમાં પ્રવેશ કરીને અંજલિ દર્ઇ દેજે; વળી કહ્યું છે કે માણસા અનાજ પકાવીને ખાય, તેના દાઝેલા ઉખળિયા નીકળે તે કાગડાને નાખે તા કાગડા પણ તેને એકલા ખાતા નથી પરંતુ કાં કાં કરીને બીજા ઘણા કાગડાને બાલાવીને બધા ભેગા થઈને ખાય છે; અને તને આ જે ધન મળયું છે તેમાં તું એકલા ખાય છે સ. પ્ર. રૂર

## 100]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

અને જરા પણ સત્માર્ગમાં ધનના વ્યય કરતા નથી તો કાગડામાંથી પણ જાઈશ, વગેરે વગેરે પદ્મન કીઆવાર્ય દેવે હાનના અધિકારમાં ઘણું ઘણું કહીને છેવડ કહ્યું છે કે ભમરા જેમ ગુંજારવ કરતા ચંમેલીના ફૂલે આવીને ખેસે તો ચંપેલીનું ફૂલ ફડાક હઈને ખીલી નીકળે તેમ આ અમારા ગુંજારવ કરતા હાનના ઉપદેશ સાંભળીને જેનાં હૃદય ચંપેલી જેમાં હશે તે ખીલી નીકળશે. ભમરા ગુંજારવ કરતા કાળમી હ પથ્થર ઉપર જઈને ખેસે તા તે પથ્થરા કયાં ખીલે તેમ છે! તેમ જે પથ્થરા જેવા હશે તે અમારા ઉપદેશથી નહિ ખીલે, ચંદ્રમાના કિરણથી કમળ ખીલે, પથ્થર ન ખીલે તેમ આચાર્ય દેવ કહે છે કે અમારા ઉપદેશથી કમળ ખીલશે પણ પથ્થર નહિ ખીલે. તીવ્ર લાભી લાભને અને આત્માને જીદા પાડતા નથી પણ લાભ અને હું બન્ને એક છીએ એમ માને છે, લોભ અને હું (આત્મા) બન્ને એક છીએ તેમ જાણે છે, લોભ અને હું, બન્ને એક છીએ તેમ લીનતા કરે છે; તે લોભ તેને સંસારમાં રખડાવનાર છે.

માહ એટલે મૂચ્છાં, પરવસ્તુમાં મૂં ઝાઈ જવું તે; માહ તે હું છું તેમ જાણવું. માહ તે હું છું તેમ માનવું અને માહમાં લીન થઈ જવું તે અજ્ઞાન છે. અહીં તા અજ્ઞાનથી જ કર્મ બંધાય છે તેમ કહે છે.

રાગ એટલે સ્નેહ, બાયડી-છાકરાંના રાગ, મકાનના રાગ, લક્ષ્મીના રાગ, શરીરના રાગ તે બધા રાગ છે. રાગ અને આત્માને એકપણ માનવા, એકપણ જાણવા, એકપણ લીન થવું તે બધું અજ્ઞાન છે.

દ્વેષ એટલે અલગમાં, જરીક ધાર્યું ન થાય ત્યાં માખી છીંકાઈ જાય, aડી ઘડીમાં માહું ફરી જાય, ઘડી ઘડીમાં અલગમા-અરુચિ થઈ જાય, તે બધા દ્વેષભાવ છે. દ્વેષ તે જ હું તેમ માને, તેમ જાણે, તેમાં લીન થાય તે અજ્ઞાનભાવ છે અને સંસારનું કારણ છે.

કર્મ કાંઈક માર્ગ આપે તા અમે ધર્મ કરીએ, ગુણ પ્રગટાવીએ તેમ માનનારે કર્મને અને આત્માને એક માન્યાં છે, કર્મ તે જ હું તેમ માન્યું, જાણ્યું અને તે પ્રકારે લીનતા કરી તે અજ્ઞાન છે.

નાકર્મ એટલે મકાન, દાસ-દાસી, સ્ત્રી, કુંડુંખ, શરીર-મન-વાણી, પ્રકાશ, દૂધ-દહીં, ઘી, બદામ, પીસ્તાં વગેરે બહારની સામથી તે બધાં નાકર્મ છે, તેને આત્મા સાથે એકત્વસુદ્ધિએ માનવા, એકત્વસુદ્ધિએ જાણવા અને એકત્વસુદ્ધિએ લીન થવું તે બધું અજ્ઞાન છે.

મન-વચન ને કાયા તે ત્રણે હું હું તેમ માનવું તે અજ્ઞાન છે; શરીર સારું હોય તા ધર્મ કરીએ, શરીર મારું છે, શરીરમાં રાગ થતાં મને રાગ થઈ જાય છે

ગાથા-૯૪ ]

એમ શરીર અને આત્માને એક માનવા-જાણવા ને લીન થવું તે સંસાર છે. વાણી તે લું છું, મને કેવું સારું બાલતાં આવડે છે, મારા કંઢ કેવા સારા છે એમ વાણી અને પાતાને એકપણે માનવાં-જાણવાં ને તેમાં લીન થવું તે સંસાર છે. મન તે હું છું, મન મારું સ્વરૂપ છે, મન વિના હું રહી ન શકું એમ મનને અને આત્માને એકપણે માનવાં-જાણવાં ને લીન થવું તે અજ્ઞાન છે અને તે ખધાનું કારણ છે.

વળી શ્રોત્રે દિય પાતાની માને તે અજ્ઞાન છે. શ્રોત્ર એટલે કાન, કાનથી જ હું સાંભળી શકું છું, જાણી શકું છું, એમ માને છે તેના અભિપ્રાયમાં કાન તે જ આત્મા છે એમ આવી ગયું, કાન વિષે પાતાપણું માન્યું, જાણ્યું અને તેમાં લીન થયા તે અજ્ઞાન છે. એ રીતે આંખ વિષે પાતાપણું માને છે કે આંખ વિના હું દેખી શકું નહિ, આંખ વિના હું સમજી શકું નહિ, એમ માન્યું પણ આંખથી જીદું મારું જ્ઞાનસ્વરૂપ છે તેનાથી જ હું જાણી શકું છું, સમજી શકું છું, અધૂરા જ્ઞાનમાં ઇંદ્રિયાનું નિમિત્તમાત્ર હાય છે, પણ જાણી શકું છું હું મારા જ્ઞાન વર્ડ જ, ઇંદ્રિયાથી હું ત્રિકાળ જુદા છું એમ ન માન્યું અને આંખનું તેમ જ આત્માનું એકપણું માન્યું, તે પ્રકારે જાણ્યું અને તેમાં લીન થયા તે બંધનું કારણ છે. અજ્ઞાની એમ માને છે કે મારી આંખ ઝીણી છે, માટી છે, કચાળા જેવી છે, હું અને આંખ બન્ને એક છીએ, આંખથી હું જાદા નથી પરંતુ આંખ તે જ હું છું વગેરે આંખ વિષે પાતાપણું માને છે તે અજ્ઞાન છે.

એમ નાક વિષે પાતાપથું માને છે, બધા માણસના શરીરના કોઈ પણ આકાર સરખા હોતા નથી તેમ નાક પણ બધાનાં સરખાં હોતા નથી, કોઈનું નાક લાંભું, કોઈનું ઢંકં, કોઈનું બેઠેલું, વગેરે અનેક પ્રકારના નાકના આકાર હોય છે તેમાં અજ્ઞાનીને જે જાતના આકાર મળ્યા હોય તે આકારને પાતાપણાની ભુદ્ધિ વડે જાણે છે, અને લીન થાય છે તે સંસાર છે, બંધનું કારણ છે. એ રીતે જીભમાં પાતાપણું માને છે, જીભથી જ હું ચાખી શકું છું, જીભથી જ ઘી, ગાળ વગેરે પદાર્થના રસને જાણી શકું છું, જે જીભ ન હોત તા હું એ રસને કેમ જાણી શકત ? એમ માનનાર અજ્ઞાની છે. હું રસને જાણું છું તો મારા જ્ઞાનથી જ, પણ ઓછા ઉઘાડને લઈને વચ્ચે જીભનું નિમિત્ત આવે છે એમ નહિ જાણતાં જીભ વડે જ હું જાણી શકું છું એ રીતે જીભને પાતાની માની, જાણી, અને તેમાં લીન થયા તે અજ્ઞાની છે. એ રીતે સ્પર્શને પણ પાતાપણ માને છે તે અજ્ઞાન છે. શરીર ટાહું પડે તા હું ટાઢા થઈ ગયા, શરીર ગરમ થાય તા હું ઊના થઈ ગયા એમ માને, શરીર જાકું થઈ ને ભારે થાય તા હું ભારે થઈ ગયા અને શરીર પાતળું થઈને હલકું થાય તા હું હલકા થઈ ગયા એમ માને, શરીર જાકું ગયા અને શરીર પાતળું થઈને હલકું થાય તા હું હલકા થઈ ગયા એમ માને,

सिभयसार प्रवयन साग-४

તેણે શરીરતે જ આત્મા માન્યા, જાણ્યા, અને તેમાં લીન થયા તે અજ્ઞાન છે. એ રીતે પાંચે ઇંદ્રિયા વિષે એકપજું માનનાર અજ્ઞાની છે, જ્ઞાની પાંચે ઇંદ્રિયથી પાતાનું સ્વરૂપ જુદું જાણે છે.

આત્માના પર્યાયમાં મિથ્યાદર્શન, અજ્ઞાન અને અવિરતિ એ ત્રણ પ્રકારના વિકાર છે; આત્મદ્રવ્ય તા ત્રિકાળ અવિનાશી છે, વિકારના પર્યાય તા ઉત્પન્ન લેસી છે, નાશવાન છે. પરંતુ અજ્ઞાની તેને પાતાના માનીને તેના કર્તા થાય છે. અજ્ઞાનીને પરથી જુદાપણાના વિવેક નથી, પરને એકપણ માને છે તે જ બધનતું કારણ છે. ૯૪.

હवे એ જ वातने विशेष કહે छे:-

# तिविहो एसुवओगो अप्पवियप्पं करेइ धम्माई। कत्ता तस्सुवओगस्स होइ सो अत्तभावस्स॥९५॥

અર્થ:— ત્રણ પ્રકારના આ ઉપયાગ 'હું ધર્માસ્તિકાય આદિ છું' એવા પાતાના વિકલ્પ કરે છે; તેથી આત્મા તે ઉપયાગરૂપ પાતાના ભાવના કર્તા થાય છે.

જીવ મિથ્યાદર્શન, અજ્ઞાન અને અવિરતિ એ ત્રણ પ્રકારના પરિણામ વિકાર વડે હું ધર્માસ્તિકાય છું, હું અધર્માસ્તિકાય છું, હું આકાશાસ્તિકાય છું એવા પાતાના વિકલ્પ કરે છે તેથી ધર્માસ્તિકાય આદિને પણ પાતાના માને છે અને તે ભાવના કર્તા થાય છે.

ખરેખર આ સામાન્યપણ અજ્ઞાનરૂપ એવું જે મિથ્યાદર્શન, અજ્ઞાન, અવિરતિરૂપ ત્રણ પ્રકારનું સવિકાર ચૈતન્યપરિણામ તે, પરના અને પાતાના અવિશેષ દર્શનથી, અવિશેષ જ્ઞાનથી અને અવિશેષ રતિથી સ્વ-પરના સમસ્ત ભેદને છુપાવીને ગ્રેયજ્ઞાયક-ભાવને પામેલાં એવાં ચેતન અને અચેતનનું સામાન્ય અધિકરણથી અનુભવન કરવાથી, 'હું ધર્મ છું, હું અધર્મ છું, હું આકાશ છું, હું કાળ છું, હું પુદ્દગલ છું, હું અન્ય છવ છું' એવા પાતાના વિકલપ ઉત્પન્ન કરે છે.

સંક્ષેપથી જીવના ત્રણ પ્રકારના પરિણામ છે, ઊંધું જ્ઞાન, ઊંધી માન્યતા ને ઊંધી સ્થિરતા, પરને અને પાતાને એકપણે માને તે ઊંધી માન્યતા છે, પરને અને

<sup>&#</sup>x27;હું ધર્મ આદિ' વિકલ્પ એ ઉપયોગ ત્રણવિધ આચરે, ત્યાં જીવ એ ઉપયોગરૂપ જીવભાવના કર્તા ખને. હપ.

ગાથા-૯૫ ] ૧૮૧

પાતાને એકપણ જાણે તે ઊંધું જ્ઞાન છે, પરમાં એકપણ લીન થાય તે ઊંધી સ્થિરતા છે; એ રીતે સ્વ અને પરના સમસ્ત ભેઠને હાંકી દે છે. પર સાથે ચૈતન્યને માત્ર રોય-જ્ઞાયકના સંખંધ છે પરંતુ અજ્ઞાની ચેતન અને અચેતનના એક આધાર માનવાથી, એકરૂપે અનુભવ કરવાથી ગ્રેય તે હું છું એમ પર ગ્રેયને પાતાનાં કરે છે, હું ધર્માસ્તિકાય છું, હું અધર્માસ્તિકાય છું વગેરે વિકલ્પને પાતાના કરે છે; વિકલ્પને પાતાના કરે છે તેથી પરદ્રવ્યને પણ પોતાનું કરે છે. અજ્ઞાની અન્ય જીવને પણ પોતાના માને છે, પુદ્દગલને પણ પાતાનું માને છે, સ્ત્રી, કુદું અ, શરીર વગેરેને પોતાનાં માને છે; તે તા ખધી પર વસ્તુ છે, આત્માના જ્ઞાનનું જ્ઞેય છે તાેપણ અજ્ઞાની માને છે કે સ્ત્રી-કુદું ખ-છાકરાં ભાઇ-બેન−બાપ અમે બધાં એક છીએ, ડાંગે માર્યા પાણી જુદાં પ3 નહિ, સ્ત્રી છે તે તાે અર્ધાંગના છે તેથી અમે બન્ને એક છીએ તેવી માન્યતા તે અજ્ઞાન છે. ભાઈ! સ્ત્રીના આત્મા જુદા ને તારા આત્મા જુદા, સ્ત્રીનું શરીર જુદું ને તારું શરીર જુદું, ખને ડ્વા તદ્દન જુદે જુદાં છે, સ્ત્રી ક્યાંકથી આવી ને ક્યાં જશે, તું ક્યાંથી આવ્યા ને કર્યા જઈશ, બેને કર્યાય શેઢેસીમાઉ મેળ નથી તું માહના માર્યા એકપર્સું માનીને અજ્ઞાનતા સેવી રહ્યો છે. કેટલાક કહે છે કે અમે પિતા ને પુત્ર બન્ને એક છીએ, તેમ માનનાર પર આત્મા અને પાતાના આત્માને ખન્નેને એક જ માને છે. અરે ભાઈ! ખધા ડ્રવ્ય જુદાં છે, કાઈ ડ્રવ્ય એક થઈ શકતું જ નથી, ભ્રાંતિ વઉ તેં એકતા માની છે, તે સંસારમાં રખડવાનું કારણ છે, પરવસ્ત જાણવા યાગ્ય-રોય છે અને તું જાણનાર છા પણ ભ્રાંતિને લઇ ને જ્ઞેય અને જ્ઞાનને અજ્ઞાની એક માને છે. મારા આત્મા અને પરના આત્મા અમે ખન્ને એક ઝાડના વેલા છીએ એવી માન્યતા તે તદ્દન અજ્ઞાન છે, પુદ્દગલદ્રવ્ય અને આત્મા ખેત્રેના આધાર જીદા જુદા છે એમ નહિ માનતાં બન્નેના આધાર એક છે તેમ માને છે તે અજ્ઞાનતા છે.

ધર્માસ્તિકાય તા ગતિમાં નિમિત્તમાત્ર છે ત્યાં અજ્ઞાની માને છે કે ધર્માસ્તિકાય અને હું બન્ને એક છીએ. જે જ્ઞેય અને જ્ઞાનને જુદા પાડી શકતા નથી તે ધર્માસ્તિ, અધર્માસ્તિ, આકાશાસ્તિ વગેરે ખધાં જ્ઞેયને એક માની રહ્યો છે. ધર્માસ્તિકાય વગેરેના જે વિકલ્પ આવે તે વિકલ્પથી પાતાને જુંદા જાણતા નથી માટે ધર્માસ્તિકાયને જ પાતાનું માને છે.

કેટલાક કહે છે કે ધર્માસ્તિકાયને અમે જાણતા જ નથી, જાણતા પણ નથી અને દેખતા પણ નથી માટે અમે એને મારાપણે માનતાં નથી. પણ શાસ્ત્રમાંથી ધર્માસ્તિકાયનું નામ સાંભળયું છે ને! તેથી ધર્માસ્તિકાયના વિકલ્પ આવે અને તે વિકલ્પથી પાતાને જુદ્દા જાણતા નથી, વિકલ્પ ને હું અન્ને એક છીએ એમ માને છે તેથી

962

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ધર્માસ્તિકાય પણ હું છું એમ માને છે. ગતિમાં, સ્થિતિમાં, અવકાશમાં, પરિણમનમાં બીજાં દ્રવ્યાનું નિમિત્ત છે એમ જે માનતા નથી તે ધર્માસ્તિકાય વગેરે અધાં દ્રવ્યારૂપ હું જ હું એમ માની જ રહ્યો છે.

શરીરાદિને પોતાનાં માનીને જડને પોતાનાં માને છે, સ્ત્રી, કુંં અને પોતાનાં માનીને અન્ય જવ દ્વયને પાતાનાં માન્યાં, પાતે માંદા પડે અને સ્ત્રી, પુત્ર વગેરે સારી સેવાચાકરી કરે એટલે એમ માને કે તમે અધાએ મારી સારી માવજત કરી, સારી સેવા કરી તેથી મને આરામ થયા છે, એમ માનનારા અભિપ્રાય પરજીવ અને હું એક જ છીએ, એવા અગ્રાન અભિપ્રાય થયા. અરે! અન્ય જીવને પાતારૂપ માનવામાં તો દેવ-ગુરુ બધા આવી જય છે. દેવ ગુરુ તે મારા આત્માના આધાર છે, મારા આત્મા દેવ, ગુરુમાંથી ઉત્પન્ન થયા છે, માટે દેવ, ગુરુ મારા આત્માના આધાર છે, આ ગાતમાની સ્વભાવપર્યાય પ્રગટે ત્યારે દેવ-ગુરુનું નિમિત્ત હાય છે પણ દેવ, ગુરુ અને શાસ્ત્ર પાતાની સ્વભાવપર્યાય પ્રગટાવી દેતા નથી. દેવ, ગુરુ અને શાસ્ત્ર મારા આત્માની સ્વભાવપર્યાય પ્રગટાવી દે છે એમ અગ્રાની માને છે. એક રજકણથી માંડીને ત્રિલાકનાથ તીથે કરદેવ તે બધા અને હું સર્વ એક જ છીએ એમ માનવું, જાણવું અને ત્રેમાં લીન થવું તે અગ્રાન છે. બીજો મને લાભ-નુકસાન કરે છે તેવા અભિપ્રાય કયારે આવે? કે પર ને હું બે એક છીએ તેમ માન્યા વિના એવા અભિપ્રાય આવે જ નહિ. સ્વપરની એકતારૂપ ઊંધા અભિપ્રાય વરે સ્વ-પરને જીદા પાડવાના વિવેક ઢ'કાઈ જય છે.

કાઇની કૃપાથી માલ્ન થાય તેમ માનનાર અને કાઇના શાપથી નરક-નિગાંદમાં જાય તેમ માનનાર પરને પાતાનું માને છે, તે સ્વ-પરની એકતારૂપ માન્યતા સ્વ-પરના જુદા વિવેકને ઢાંકી દે છે. ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાળ, પૃદ્દગલ અને અન્ય જીવ તે સર્વ પદાર્થો હું છું એવી ભ્રાંતિને લીધે જે સાપાધિક-ઉપાધિ સહિત છે એવા ચૈતન્ય-પરિણામે પરિણમતા થકા આ આત્મા તે સાપાધિક ચૈતન્યપરિણામરૂપ પાતાના ભાવના કર્તા થાય છે. આ રૂપેયા અને હું બન્ને એક છીએ એમ ભ્રાંતિને લઇને માને છે; રૂપેય-જ્ઞાયક ભાવને જીદા નહિ રાખતાં એક કરે છે. રાગ-દ્રેષ ચૈતન્ય સાથે નજીક ક્ષેત્રે છે તેને પાતાના માનવા તે સવિકાર પરિણામ છે તેમ કહ્યું હતું અને બીજાં રૂપેયા છે તે દૂર છે માટે તેને પાતાનાં માનવાં તે સાપાધિક પરિણામ છે. તે સાપાધિક પરિણામને છે. તે સાપાધિક પરિણામનો ચૈતન્ય પાતે કર્તા થાય છે.

ચૈતન્ય અજ્ઞાનભાવે અન્ય જીવને પાતાના માને છે તે અન્ય જીવમાં કાેેે આકી રહ્યું ? ત્રિલાકનાથ તીથ<sup>જ</sup> કરદેવ પણ વ્યાકી ન રહ્યા. એક તરફ ચૈતન્ય પાતે અને એક

ગાથા-૯૫ ] [ ૧૮૩

તરફ અધાં ફ્રોયા આવી ગયાં, એક તરફ રામ અને એક તર, ગામ બધું આવી ગયું, દિવ્યધ્વિન અને શાસ્ત્ર પણ બાકી ન રહ્યાં, અજ્ઞાનથી દિવ્યધ્વિનિને તથા શાસ્ત્રને બધાંને પાતારૂપ અજ્ઞાની માને છે. પાતાના આત્માને, તીર્થ કરદેવને અને દિવ્યધ્વિનિને કાઈને જુદા પાડતા નથી, બધાને એકમેક માને છે. જેણે એક પદાર્થને પાતારૂપ માન્યા તેણે સર્વ પદાર્થને પાતારૂપ માન્યા છે.

હું અન્ય નિમિત્ત વિના જ ગતિ કરી શકું છું એમ જે માને છે તે પોતાને ધર્મ દ્રવ્યર્પ માને છે. કેટલાક કહે છે કે અમે ધર્માસ્તિકાયને દેખતા નથી, પરંતુ ભાઈ! શરીરની ગતિ થાય છે તેમાં ધર્માસ્તિકાયનું નિમિત્ત છે. જે શરીરની ગતિને પાતાની માને છે તે તેના નિ મિત્તને પણ પોતાનું માને છે. એટલે કે ધર્માસ્તિકાયને પણ પાતાનું માને છે. હું અન્ય નિમિત્ત વિના જ સ્થિર રહું છું એમ જે માને છે તે અધર્માસ્તિકાયને પાતાનું માને છે, શરીર સ્થિર રહે છે તેની સ્થિરરૂપ અવસ્થામાં અધર્માસ્તિકાય નિમિત્ત છે; શરીરની સ્થિરરૂપ અવસ્થાને જે પાતાની માને છે તે તેના નિમિત્તને પણ પાતાનું જ માને છે એટલે કે અધર્માસ્તિકાયને પણ પાતાનું માને છે. આકાશાસ્તિકાય અવગાહન દેવામાં નિમિત્ત છે તેને નહિ માનતાં આ જગ્યા મારી છે એમ મમત્વ કરે છે તે જગ્યારૂપ પાતાને માને છે એટલે કે આકાશાસ્તિકાયને જુદું નહિ સ્વીકારતાં હું પાતે જ આકાશાસ્તિકાય છું એમ માને છે. નિમિત્તનાં કાર્યો હું કરી શકું છું એમ જે માને છે તે નિમિત્તને પણ પોતાનાં માને છે. તેવી રીતે કાળકવ્યને પણ પોતાનું માને છે; કાળ નામનો પદાર્થ સ્વતંત્ર જુદ્દા છે તેને નહિ સ્વીકારતાં દિવાળીના દિવસા સારા છે. લગ્નના દિવસા સારા છે. તે મને સુખકર્તા છે એમ જે કાળમાં મમત્વ કરે છે તે કાળદ્રવ્યને પોતાનું માને છે. દરેક ડ્વ્યના પરિણમનમાં કાળડ્વ્યનું નિમિત્ત છે તેને નહિ સ્વીકારતાં કાળનું મમત્વ કરે છે તે કાળદ્રવ્યને પોતાનું માને છે. હું પરિણુમું છું મારાથી, પણ તેમાં કાળદ્રવ્યનું निभित्त छे એમ के नथी भानता ते કાળકવ્યનું भभत्व કरे छे અને કાળકવ્યને तेम જ પોતાને એકરૂપ માને છે.

પૌદ્દગલિક પદાર્થાની ક્રિયાને હું જ કરું છું એમ જે માને છે તે પોતાને પુદ્દગલક્વ્યરૂપ માને છે. વાણીની ક્રિયા, શરીરની ક્રિયા, લગડાં સરખાં રાખવાની ક્રિયા, લગડાં સરખાં પહેરવાની ક્રિયા—તે થધી ક્રિયા હું જ કરું છું એમ જે માને છે તે પુદ્દગલક્વ્યને પાતાનું જ માને છે.

અન્ય જીવનું હિતાહિત હું જ કરું છું એમ જે માને છે તે પાતાને અન્ય જીવરૂપ માને છે, પારકા મારું ભલું કરે, હું પારકાનું ભલું કરું; પારકા મારું ભૂંડું કરે, હું પારકાનું ભૂંડું કરું એમ જે માને છે તે બીજા–અનેરા જીવને પાતાના માને

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

છે, પર મને લાભ-નુકસાન કરે છે, હું બીજાને લાસ-નુકસાન કરું છું એમ જેણે માન્યું તેણે પાતાને અને બીજા જવને એકમેક માન્યા; બીજા જવાને પાતાથી જીદા માન્યા નહિ તે જ અજ્ઞાન છે. બીજાનું હિત કરવા કોઈ સમર્થ નથી, બીજા પાતાનું હિત કરવા સમર્થ નથી. કોઈ કોઈનું ત્રણકાળમાં કોઈ પણ કરવા સમર્થ નથી; એક તત્ત્વ બીજા તત્ત્વનું કોઈ પણ કરે તો બે તત્ત્વ એક થઈ જાય પરંતુ તેમ તો કહી બનનું જ નથી. દરેક પદાર્થ જુદ જીદા પાત પોતામાં સ્વતંત્ર છે. કોઈના ઉપકાર કોઈ કરી શકતું જ નથી, જ્યારે બીજા જવનું હિત થાય ત્યારે સામે સાચાં દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્રનું નિમિત્ત હોય છે, તેથી ઉપચારથી ઉપકાર કર્યા એમ કહેવાય છે. જે નિમિત્તને અને પાતાને જીદાં નથી માનતો તે નિમિત્ત અને પાતાને એકમેક માને છે. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાસ્તિકાય, દાળ, પુદ્દગલ વગેરેના વિકલ્પ વખતે પાતે શહે ચૈતત્યમાત્ર હોવાનું ભાન નહિ રાખતાં ધર્માદિના વિકલ્પમાં જે એકાકાર થઈ જાય છે તે પાતાને ધર્માદિદવ્યરૂપ માને છે.

૨૦૦૦, કારતક સુદ ૪ સે.મ.

અહીં કર્તાકર્મના અધિકાર ચાલે છે. આત્માના સ્વભાવ નિર્મળ છે, આત્માના પર્યાયમાં જે રાગ-ફ્રેપ થાય છે તે વિકાર છે. વિકાર પાતાના સ્વભાવ નથી, વિકારમાં નહિ જોડાતાં સ્વરૂપમાં જોડાવું તે ધર્મીનું કર્તવ્ય છે, પરદ્રવ્યથી પાતાનું સ્વરૂપ ભિન્ન માને તે ધર્મીનું લક્ષણ છે.

ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય વગેરે છ એ દ્રવ્યા મને મદદ કરે છે એમ માનવું તે મિથ્યાત્વ છે. પર તે હું છું એવી એકત્વણુદ્ધિ થયા વિના પર મને મદદ કરે છે એવા ભાવ ઊઠે જ નહિ. પરદ્રવ્ય ઉપર, સંધાગી ભાવ ઉપર દર્ષિ રાખવી તે ધર્માની દૃષ્ટિ નથી, પરંતુ આત્માના નિર્મળ સ્વભાવ ઉપર દૃષ્ટિ રાખવી તે ધર્માની દૃષ્ટિ છે.

ધર્માસ્તિકાય-અધર્માસ્તિકાય આકાશાસ્તિકાય-પરમાણ-અસંખ્ય કાલાણ અને અન્ય આત્મા તે બધાના વિકલ્પમાં એકાકાર લીન થઈ જાય. હું જ્ઞાનસ્વરૂપ જોદા છું એવું ભાન ન રાખે ને પરદ્રવ્યના નિમિત્તે પાતાના ઊંધા વીર્યના જોડાણથી જે રાગ થાય તે હું છું એમ માને તે અન્યદ્રવ્યાને પાતારૂપ માને છે અને પાતાને અન્યદ્રવ્યરૂપ માને છે. વિકલ્પમાં જે દ્રવ્યના વિષય થયા તે વિકલ્પમાં પાતાને ભૂલીને એકાકાર થયા તે જ ધર્માસ્તિકાય વગેરને પાતારૂપ માને છે. આત્માના નિર્મળ સ્વભાવ પરથી જીદા છે, એના વર્તમાન પર્યાયમાં વિકાર થાય છે તેને પાતાનો માને છે તે પરદ્રવ્યને પાતારૂપ માને છે, પરદ્રવ્યને પાતારૂપ માને છે, પરદ્રવ્યને પાતારૂપ માને છે, પરદ્રવ્યને પાતારૂપ માને છે, સ્ત્રી-કુંદું બનો રાગ આવે કે તીર્થ કરદેવનો

ગાયા-૯૫ ]

રાગ આવે પરંતુ તે વખતે જે પાતાના આત્માનું જીદું ભાન ન રાખે અને રાગને જ પાતાના માને તે અન્ય આત્મારૂપ પોતાને માને છે. ૯૪ મી ગાથામાં એમ કહ્યું હતું કે ભાવક એટલે માહકર્મની પ્રકૃતિ અને ભાવ્ય એટલે પુષ્ય-પાપ વગેરેના પરિણામ તે અધાયી આત્મા ભિન્ન છે, અને આ ૯૫ મી ગાથામાં એમ કહ્યું છે કે અધાં પરદ્વથી આત્મા ભિન્ન છે.

બીજા આત્માનું હિત કે અહિત કરવાના વિકલ્પ આવ્યા તેમાં કાઈ પણ પર અવલંખન લક્ષમાં લઈને વિકલ્પ આવે છે તે વર્તમાન અવસ્થામાં આપ્યું દ્રવ્ય રાકાઈ જય છે, અખંડ વસ્તુનું જુદું ભાન ન રહ્યું તેથી વિકારી અવસ્થાને પાતારૂપ કરી અને અન્ય આત્માનું હિતાહિત તેમ જ અન્ય આત્માને પણ પાતાપણ કર્યા ને પાતે પણ તે રૂપ થયા, અન્ય આત્માનું હિતાહિત હું કરું છું એટલે હું તે—રૂપ થઈ જાઉં છું એમ માન્યતા કરી એ રીતે પરદ્રવ્યને પાતારૂપ કરે છે.

આતમા ત્રિકાળી અનંત આનંદથી ભરેલા છે, તેમાં વર્તમાન અવસ્થામાં જે પુષ્ય-પાપના વિકારથાય છે તે વિકારમાં જ જે રાકાઈ જાય છે, વિકાર એ જ હું, વિકાર મારું કર્તા વ્ય છે એમ માને છે તે પરદ્રવ્યને પાતારૂપ કરે છે. ધર્માસ્તિકાય વગેરે દ્રવ્યાના વિચાર, હું મારા સ્વરૂપમાં સ્થિર થઈ શકતા નથી તેથી આવે છે એમ ભાન નહિ રહેતાં, હું તેનાથી જીદા છું એમ ભાન નહિ રહેતાં, જે વિચાર આવે છે તેમાં જ રાકાઈ જાય છે, વર્તમાન અવસ્થામાં જ રાકાઈ જાય છે અને પાતાને ભૂલી જાય છે તે પરદ્રવ્યને પાતારૂપ કરે છે.

જેમ નઢ નાચતાં નાચતાં દારને ચૂકતા નથી તેમ હું એક જ્ઞાયક આત્મા છું એમ દાર જો ચૂકયા તો પછી તીર્થ કરદેવ પાસે તે બેઠા હાય, વ્રતમાં કે પૂજામાં બેઠા હાય, ગમે તે શુભક્રિયામાં બેઠા હાય પણ તે પરદ્રવ્યને પાતારૂપ કરે છે, તેથી તેને ચારાશીના નિવેડા આવે તેમ નથી. અજ્ઞાનથી વિકારના તે કર્તા થાય છે અને વિકાર એનું કાર્ય થાય છે. દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્ર તરફના શુભ પરિણામમાં હાય, શાસ્ત્ર વ્રણમાં બેઠા હાય પરંતુ માત્ર શબ્દ ઉપર લક્ષ્મ હાય તા—માત્ર શબ્દમાં જ એકાકાર હાય તા—શુભ પરિણામમાં જ એકાકાર હાય તા—તેને જીદા જ્ઞાયક આત્માનું ભાન નથી તેથી તે પરદ્રવ્યના કર્તા છે ને તેને લઈને પરિભ્રમણના અભાવ થાય તેમ નથી, જ્ઞાનીને જ્ઞાયક આત્માના ભાનના દાર વર્તે છે, શુભાશુભ પરિણામથી જુદાપણાના વિવેક વર્તે છે એવી દશામાં શુભ પરિણામ આવે ખરા, પણ તે શુભ પરિણામથી તા સંસાર વધતા નથી પરંતુ અશુભ પરિણામથી પણ સંસાર વધતા નથી કારણ કે તેને શુભાશુભ સ. પ્ર. ર૪

ि सभयसार प्रवचन लाग-४

પરિણામમાંથી એકત્વખુદ્ધિ ટળી ગઈ છે, તેથી સંસાર પણ ટળી ગયા છે.

કાઈ એમ કહે કે આવા પંચાકાળમાં પુરુષાર્થ કેમ થાય? પણ જેને પુરુષાર્થ કરવા નથી તે એવું કાળનું બહાનું કાઢે છે. પાતે પુરુષાર્થ કરે તો કાળ કાંઈ નડતા નથી, પાતાના પુરુષાર્થની મંદતાએ પંચમકાળમાં જન્મ થયા છે તેમાં કાંઇ કાળનું કારણ નથી, ત્યાં પણ તારું પાતાનું જ કારણ છે. પાતાનું માહતમ્ય ન આવે એટલે પછી બધા પરનાં બહાનાં કાઢે, પાતાના સ્વભાવનું માહતમ્ય આવે તા રાગ-દ્રેષ પણ ઘટે. હું રાગ-દ્રેષને ઢાળનારા કૈવા ને કૈવડા છું એનું માહત્મ્ય આવ્યા વગર રાગ-દ્રેષ વાસ્તવિક રીતે ઓછા થાય નહિ તા પછી ઢળે તા કયાંથી જ? સ્વરૂપના ભાન વગર કહાચ કપાય મંદ કરે તા પુણ્ય ખાંધે, સ્વર્ગમાં જાય પણ ભવના નિવેડા થાય નહિ.

સ્વતત્ત્વ ચૈતન્ય વીતરાગસ્વભાવી રાગ-દ્રેષ વિનાના કેવા છે એનું ભાન અને એકાશ્રતાના આશ્રય વિના રાગ-દ્રેષ ખરી રીતે ટાળી શકાતા જ નથી.

અનંતકાળસુધી રાગ-દ્રેષ કર્યા, પછી જ્યારે જગ્યા એટલે કહે છે કે હવે મારે રાગ-દ્રેષ કરવા નથી, હવે મારે રાગ-દ્રેષ જોઈતા નથી; અનંતકાળ સુધી રાગ-દ્રેષ કર્યા અને હવે ક્ષણમાં કહે છે કે હવે મારે રાગ-દ્રેષ જોઈતા નથી એવું ભાન કરનારા કેવડા હશે? એનું માહાત્મ્ય કેવું હશે? એવા અચિંત્ય આત્મસ્વભાવના ભાન વિના, એના માહાત્મ્ય વિના, એની દર્ષિટ અને દાર વિના કપાય ટળે નહિ, વીતરાગી સ્વભાવના આશ્રય વિના કપાય ખરી રીતે ડળતા જ નથી. આત્મસ્વભાવના આશ્રય વિના-અસ્તિના આશ્રય વિના કપાયની નાસ્તિ થતી નથી. આત્મસ્વભાવના આશ્રય વિના-અસ્તિના આશ્રય વિના કપાયની નાસ્તિ થતી નથી. આત્માના ભાન વિના કપાય મંદ કરે તો પુષ્ય ખાંધે અને સ્વર્ગમાં જાય પરંત્ર આત્માનું ભાન કર્યું નથી તેથી પરંપરાએ નિગાદમાં ચાલ્યા જશે. નિગાદની ગતિ અને માક્ષની ગતિ સામસામી છે. તત્ત્વદિષ્ટના તદ્દન વિરાધક તે નિગોદમાં જાય છે ને તત્ત્વદિષ્ટના તદ્દન આરાધક તે માક્ષમાં જાય છે.

વિકારને નાશ કરનારા નવા થતા નથી પરંતુ સ્વત:સિક, અનાદિખનંત છે. વિકારને નાશ કરનારા અત્યારસુધી રહ્યો કયા? કઈ રીતે રહ્યો? તેના ભાન વિના અધનથી મુક્ત થતા નથી, કર્તાકમેં પહું મઠતું નથી. જેવા રાગ-દ્વેષ થયા એવડા પાતાને માન્યા તેથી રાગ-દ્વેષ ઠળે કયાંથી? રાગ-દ્વેષને નાશ કરનારા એકલા શુદ્ધ-પવિત્ર અનંત વીર્યવાળા આત્મા કેવડા છે? કયાં છે? કેવા છે? એના ભાન વિના ક્યાય ઠળે નહિ, કદાચ વર્તમાનકાળ પૂરતા ક્યાય મંદ થયા દેખાય પહુ પાછા એવા ને એવા ક્યાય થાય.

શરીર, મન, વાણી તા આત્મામાં નથી જ, પણ પુષ્ય-પાપના પરિણામ પણ

ગાથા-૯૬ ] ૧૮૭

આત્મામાં નથી. પરમાં એકાય કયારે થાય કે પર મને લાભ-નુકસાન કરે-મદદ કરે એવી માન્યતા હોય ત્યારે, અને પર મને લાભ-નુકસાન કરે છે એમ કયારે મનાય કે પર ને હું બન્ને એક છીએ એમ માને ત્યારે. બે દ્રવ્યને એક માન્યા વગર પર મને અને હું પરને લાભ-નુકસાન કરી શકું છું એવા ભાવ આવે જ નહિ. પરમાં દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્ર બધાં આવી ગયા. અજ્ઞાનને કારણે કર્તાકર્મપણું છે, અજ્ઞાન જ કર્મ બંધનને ઉત્પન્ન કરવાનું કારણ છે, તે પહેલેથી જ ચાલ્યું આવે છે. અજ્ઞાનરૂપ ચૈતન્યપરિણામ પાતાને ધર્માદિદ્રવ્યરૂપ માને છે તેથી તે અજ્ઞાનરૂપ ઉપાધિપરિણામના કર્તા થાય છે અને તે અજ્ઞાનરૂપ ભાવ તેનું કર્મ થાય છે. ૯૫.

"તેથી કર્તાપણાનું મૂળ અગ્રાન કર્યું" એમ હવે કહે છે:—

# एवं पराणि द्व्वाणि अप्पयं कुणदि मंद्बुद्धिओ । अप्पाणं अवि य परं करेइ अण्णाणभावेण ॥ ९६॥

અર્થ :—આ રીતે મંદળુદ્ધિ અર્થાત્ અજ્ઞાની અજ્ઞાનભાવથી પર દ્રવ્યાને પાતારૂપ કરે છે અને પાતાને પર કરે છે.

આતમા તા નિર્વિકલ્પ વીતરાગસ્વરૂપ છે એના જે અજાણ છે તે મંદ્રખુદ્ધિ છે-અજ્ઞાની છે, પછી ભલે તે ધારાશાસ્ત્રી હોય કે વડા પ્રધાન હોય, પણ જેને આત્માનું ભાન નથી તે ખધા મંદ્રખુદ્ધિમાં સમાઈ ગયા.

અજ્ઞાની જીવ પરને પાતાનું માને છે અને પાતાને પર માને છે, પરમાં લીન થાય છે, અને પરને પાતાનું કરવા મથે છે પરંતુ પર કાઈ દિવસ પાતાનુ થતું નથી.

એ રીતે અજ્ઞાની આત્મા 'હું ક્રોધ છું' ઇત્યાદિની જેમ અને 'હું ધર્મ' ડ્વ્ય છું' ઇત્યાદિની જેમ પરદ્રવ્યને પાતારૂપ કરે છે અને પાતાને પણ પરદ્રવ્યરૂપ કરે છે.

આતમાં કોધાદિ વિકાર રહિત છે, પરાશ્રય રહિત છે, પણ અજ્ઞાની તેને વિકાર સહિત ને પરાશ્રય સહિત માને છે—એ રીતે તે પરને પાતારૂપ માને છે. હું પુણ્યના પરિણામથી નભનારા, પુણ્ય વિના મારે ચાલે નહિ એમ પાતાના નિર્વિકાર સ્વરૂપને ભૂલીને વિકારપરિણામ જેઢલા જ પાતાને જેણે માન્યા તેણે પાતાને પરરૂપ કર્યા અને પરને પાતારૂપ કર્યા; તડકાની ખબર પડે, છાંયાની ખબર પડે, ઢાઢ-તાપની ખબર પડે,

જીવ મંદ્રખુહિ એ રીતે પરદ્રવ્યને નિજરૂપ કરે, નિજ આત્મને પણ એ રીતે અજ્ઞાનભાવે પર કરે. ૯૬ ભૂખ લાગી માટે ખાઉં, આ મને અનુકૂળ છે, આ મને પ્રતિકૂળ છે, એમ ખધા પરની ખબર પડે પણ હું અખંડ ત્રિકાળી પૂર્ણ સ્વરૂપે કોણ છું તેની ખબર ન મળે, પાતે અનંતગુણ સ્વરૂપ આત્મા છે એવા પાતાના સ્વરૂપનું માહાત્મ્ય નહિ પણ પરનું જ માહાત્મ્ય આવે છે, અભાનપણામાં પરની જ મહિમા આવે છે. અજ્ઞાનને લીધે જેમ વિકારી પરિણામને અજ્ઞાની પાતાનાં કરે છે તેમ ધર્માદિક દ્વ્ય અને અન્ય જીવ દ્વયને પણ પાતાના કરે છે, પર ઉપર જ દિષ્ઠ હોવાથી અન્ય જીવનું હિતાહિત હું કરી શકું છું, પરને હું તારી શકું છું એમ તે માને છે અને તેથી તે હિતાહિત પરિણામ પૂરતા જ પાતાને માને છે. ભલે તે એવડા માને પણ એવડા પાતે છે નહિ, સમસ્ત વસ્તુઓના સંબંધી રહિત છે એમ આચાર્ય દેવ કહે છે. ધર્માદિકદ્વયા પણ આત્મામાં નથી, પુણ્ય-પાપના પરિણામ પણ આત્મામાં નથી, પુણ્ય-પાપના પરિણામ પણ આત્મામાં નથી, પુણ્ય-પાપના પરિણામને પણ પરવસ્તુ કહી છું; તે બધાને અજ્ઞાની જીવ પાતાનાં માને છે. ભગવાન આત્મા તો સમસ્ત પરવસ્તુના સંબંધી રહિત બેહદ-અમર્યાદિત સ્વભાવવાળો છે પણ અજ્ઞાનીને ભાન નથી તેથી પરદ્વોને પાતારૂપ કરે છે અને પાતાને પણ પરદ્વરૂપ કરે છે.

આત્મા તા સમસ્ત વસ્તુઓના સંખંધથી રહિત બેહદ શુદ્ધ ચૈતન્યધાતુમય છે તાપણ અજ્ઞાનને લીધે જ સવિકાર અને સાપાધિક કરાયેલાં ચૈતન્યપરિણામવાળા હાવાથી તે પ્રકારના પાતાના ભાવાનો કર્તા પ્રતિભાસે છે.

આતમાં અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંત આનંદ, અનંત વીર્ય એવા અનંત અનંત સામધ્ય થી ભરપૂર વર્ષમાનમાં જ છે. સમય-સમય ત્રિકાળી થઈને આત્મા અનંત છે એવી અનંતતા નથી પણ વર્ષમાન સમયે જ અનંત સામધ્ય વાળા ભાવથી ભરેલા છે તેથી અનંત એવા આત્માનો બેહદ સ્વભાવ છે.

વર્તમાન પર્યાયમાં ક્રોધ, માન, માયા અને લાભના જે પરિણામ થાય છે તેની હુદમાં રાેકાઇ જા તેવડા તું નથી પણ તું તા બેહદ છા. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય વગેરે દ્રવ્યાનું અવલ અને લે તેવડા તું નથી પણ તે બધાથી રહિત બેહદ-અમર્યાદિત સ્વભાવવાળા તું છા, તે બધાં દ્રવ્યાની તારામાં નાસ્તિ છે.

આત્મા શુદ્ધ ચૈતન્યધાતુમય છે, આત્માના સ્વભાવને ધરી રાખે તે ધાતું. આત્મા બેહદ સ્વભાવવાળા છે, પરનું અવલં અન લઈને પર તરફ અઠકે તે આત્માનો સ્વભાવ નથી. આત્મા પાતે પાતાને જાણે અને પાતાથી ભિન્ન એવાં બીજાં સર્વ દ્વાને પણ જાણે એવા બેહદ આત્માનો સ્વભાવ વર્તમાનમાં જ છે, તેવડા બેહદ આત્માને ન માને પણ કેાધ, માન આદિ વિકાર જેવડા જ આત્માને માને તે સંસારતું કારણ છે.

ગાધા-૯૬ ] [ ૧૮૯

આ ગાથા ખહુ ઊ'ચી છે. આત્માના બેહદ સ્વભાવની પ્રતીત-વિધાસ-ભારાંસા લાવ એમ કહે છે.

આત્માના જ્ઞાન-શ્રદ્ધા-શાંતિ-વીર્ય વગેરે સ્વભાવનું સામધ્ય અમાપ છે, બેહદ છે. આત્મા પાતાના સ્વભાવથી ખસીને કાેઈ દિવસ એકલા વિકારમય થયા નથી તાપણ અજ્ઞાનને લીધે પાતાને સવિકાર અને સાપાધિક માને છે. સ્વભાવના સામધ્યના બેભાનને લીધે, (બેભાન એટલે ડખલ ભાન તેમ અર્થ નથી પણ બેભાન એટલે અજ્ઞાન સમજવું) સ્વભાવના સામધ્યના અભાનને લીધે વર્તમાન વિકાર જેટલા જ પાતાને માને છે એટલે કે સવિકાર પાતાને માને છે.

કેાધ, માન, માયા, લાભને પાતાનાં માનવાં તે સવિકાર પરિણામ છે અને છ દ્રવ્યને પાતાનાં માનવાં તે સાપાધિક ચૈતન્યપરિણામ છે, તે વિકારી પરિણામ ચૈતન્યમાં થયા માટે તે પરિણામવાળા થયા થકા તે પ્રકારે હું થનારા છું તેમ તેને ભાસે છે પણ પરને પાતાનું માનવામાં મૂળ કારણ અજ્ઞાન છે. અજ્ઞાની વિકારી પરિણામમાં ભેગા ભળીને તે મારા છે તેમ માની લે છે પણ જ્ઞાની તે રીતે માનતા નથી; જ્ઞાનીને વિકારના ભય લાગતા નથી કારણ કે તેણે સાધકદશા પ્રગઢ કરી છે તેથી પૂર્ણ વીતરાગતા કેમ પ્રગઢાવી શકાશે એવા તેને ભય લાગતા નથી, જ્ઞાનીએ અમુક અંશ વીતરાગ સ્વભાવની જાતને પ્રગઢાવી છે તેથી તે પૂર્ણ વીતરાગતા પ્રગઢાવતાં હરતા નથી.

શ્રીમદ્ રાજ્યં દે દાખલા આપ્યા છે કે સિંહણને સિંહના ભય ન હાય, નાગણીને નાગના ભય ન હાય કારણ કે તે પ્રકારના અજ્ઞાનભાવ તેને ઢળી ગયા છે. મને આ દુ:ખ આપશે તેવા પ્રકારનું અજ્ઞાન તેને ઢળી ગયું છે, આ મને દુ:ખ નહિ આપે પરંતુ મારી રક્ષા કરશે તેવી તેને સમજણ છે, તેથી સિંહણને સિંહના અને નાગણીને નાગના ભય લાગતા નથી, વસ્તુ ભય કરાવતી નથી પણ અજ્ઞાન ભયતું કારણ છે. માણસાને સિંહના ભય લાગ છે તે સિંહને કારણે નથી લાગતા પરંતુ પાતાના અજ્ઞાનને કારણે લાગ છે. સિંહને કારણે ભય થતા હાય તો સિંહણને પણ થવા જોઈ એ.

મિયાણા કાેઇકનું ખૂન કરીને આવે, અથવા ચારી કરીને ધન લાવે તાે મિયાણાની બાયડીને ભય લાગે નહિ કારણકે તેને ખ્યાલ છે કે આ મને પ્રતિક્રળતા કરનાર નથી પણ અનુક્રળતા કરનાર છે.

તેવી રીતે જ્ઞાનીને અલ્પ રાગ-દ્રેષ, કોધ-માન વગેરે થાય પણ તે સમજે છે કે આ વિકાર મારા સ્વભાવમાં નથી પણ પુરુષાર્થ મચક ખાઈ જાય છે તેથી વિકારી પરિણામ થાય છે, પરંતુ તે વિકારી પરિણામ સ્વભાવની હૃદ ચૂકીને થતા જ નથી.

सभयसार प्रवयन साग-४

ગ્રાનીનો પુરુષાર્થ એટલા તીલ છે કે તેને વિકારી પરિણામનો એવા ભય નથી લાગતો કે આ પરિણામ મારા સ્વભાવને ચુકાવી દેશે તો! એવા ભય ગ્રાનીને લાગતા જ નથી; ગ્રાની પાતાના સ્વરૂપને અને વિકારના સ્વરૂપને અરાબર જાણે છે. તે સમજે છે કે હું અનંત સામર્થ્યવાળા આત્મા છું, સ્વરૂપના ભાનને ચુકાવી દે એવી વિકારી પરિણામમાં સત્તા નથી. જ્યાં સુધી પૂર્ણ વીતરાગ ન થાય ત્યાં સુધી ગ્રાનીને અલ્પ રાગ-દ્રેષ થાય છે, પણ ગ્રાનીએ અંશ વીતરાગસ્વભાવ પ્રગઢ કર્યા છે તેથી તે પૂર્ણ વીતરાગતા પ્રગઢાવતાં હસ્તા નથી.

અજ્ઞાની પુષ્ય-પાપના વિકાર જેટલા જ પાતાને માને છે તે દાષનું મૂળિયું અજ્ઞાનભાવ છે. લાકા કહે છે કે અમે નીતિ કરીએ છીએ પણ હું આત્મા કાેણ છું? મારા શું સ્વભાવ છે? તેની ઓળખાણ વગર અનીતિના હગલે હગલા પડયા છે. વસ્તુનો સ્વભાવ જેમ છે તેમ ન માને અને બીજી રીતે માને તે જ ખરી અનીતિ છે. જેમ લાકમાં જૂંકું બાલે તેને અનીતિ કહેવાય છે તેમ વસ્તુસ્વભાવ જે જાતનો છે તેને તે રીતે નહિ માનતાં વિપરીત માને તે જ ખરું જૂંકું થયું માટે તે જ માટામાં માટી અનીતિ શઈ. બહેદ શૈતન્યમૂર્તિ આત્મા છું તેના ભાન વિના વિકાર ટળે નહિ અને જયાંસુધી આત્માનું ભાન નથી ત્યાંસુધી પર પદાર્થના વલણનો ભાવ ટળે નહિ. તે વિકારી પરિણામનું મૂળ કારણ અજ્ઞાન છે, વિકારી-અવિકારી સ્વરૂપનો અવિવેક તે અજ્ઞાન છે. તે પ્રગટ દેષ્ટાંતથી સમજાવવામાં આવે છે:—

જેમ ભૂતાવિષ્ટ પુરુષ અજ્ઞાનને લીધે ભૂતને અને પાતાને એક કરતા થકાે, મનુષ્યને અનુચિત એવી વિશિષ્ટ ચેષ્ટાના અવલં ખન સહિત ભયંકર આરંભથી ભરેલા અમાનુષ વ્યવહારવાળાે હાેવાથી તે પ્રકારના ભાવનો કર્તા પ્રતિભાસે છે.

જેના શરીરમાં ભૂત પેડું તેને આ ભૂત છે તે આ હું મનુષ્ય છું તે જાતનું ભાન રહેતું નથી તેથી ભૂતને અને પાતાને એક કરે છે. ભૂત જે ચેષ્ટા તેના શરીરમાં રહ્યો થકા કરે છે તે ચેષ્ટાને તે પાતાની ચેષ્ટા માને છે, મનુષ્યને શાભે નહિ એવી ચેષ્ટા કરે, સાસુ—સસરા બેઠા હોય ને બાઈઓ ઝંદિયાં ખેંચે, જેમ તેમ બાલે, દાંડ, ભાગ, લુગડાં ફાંડે, ઘરની વસ્તુઓ ભાંગે-ફાંડે વગેરે અનેક જાતની મનુષ્યને ન શાભે એવી ચેષ્ટાઓ કરે અને તે ભાવો બધા મારા છે એવું તેને અજ્ઞાનને લીધે ભાસે, તેથી તે ભાવનો કર્તા થાય છે. કાંઇના પાપનો ઉદ્ય હાય તા કાંઇ વખતે કાંઇને એવા ભૂત-પ્રવેશનો પ્રસંગ બને, કાંઇ હલકા વ્યંતર દેવો હાય છે તે કાંઇ વખતે જેના પાપના ઉદય હાય ત્યાં પ્રવેશ કરે છે. બાકી ઘણે દેકાણે તો બાઇઓ ખાટા હાંગ જ કરે છે, માટે ભાગે તો ઢાંગ જ દેખાય છે. સાચું તો ક્યાંક જ હાય છે. અહીં તા સાચા ભૂત

ગાથા-૯૬ ] [ ૧૯૧

વળગેલાનું દૃષ્ટાંત આચાર્ય દેવે આપ્યું છે. બાઈઓમાં કપટ-કળા બહુ હોય અને ઘરમાં પાતાનું ચાલનું ન હોય, ઘણી સાધારણ હોય, દેર સારા હોય, સાસુ કનડગત કરતી હોય, પછી પાતાનું માન વધારવા એવા ખાટા ઢાંગ કરે. એક બાઇ હતી તે કહે કે મને દેવી આવે છે અને જે તમે નહિ માનો તા આ ઘરમાં જે કાળિયા ને ધાળિયા બળદ છે તે મરી જશે, તાપણ ઘરમાં કાઈ માને નહિ; પછી રાતમાં તે બાઈ ઊઠી અને ધાળિયા બળદને મારી નાખ્યા, પછી સવારે કહે કે જો હજી તમે નહિ માનો તા આ કાળિયા બળદ પણ મરી જશે. પછી તે રાત્રે બધા ખાનગી જગ્યા ને જોયું તા બાઈ પાતે અડધી રાત્રે ઊઠી ને બળદ પાસે જતાં બધાએ જોઈ એટલે ઘરના માણસાએ તે બાઈને ખૂબ મારી એટલે ઢાંગ કયાંય જતા રહ્યા. એ રીતે એવાં માન-માટપ લેવા માટે દુનિયામાં ઢાંગ તા બહુ ચાલે છે પણ તેવા ઢાંગવાળાનું આ દૃષ્ટાંત નથી, અહીં તા આચાર્ય દેવે સાચું ભૂત જેના શરીરમાં પ્રવેશયું હોય તેવાનું દૃષ્ટાંત આપ્યું છે.

તેવી રીતે આ આત્મા પણ અજ્ઞાનને લીધે જ ભાવ્ય-ભાવક-રૂપ પરને અને પાતાને એક કરે કરે છે. ભાવક એટલે માહકર્મનું નિમિત્ત અને ભાવ્ય એટલે કોધ, માન, માયા વગેરેના વિકારી ભાવા-તેને મારા માને તે જ ભૂતાવળ વળગી છે, આત્માના ભાન વગર ગાંડા જેવા થઈને પરને પાતાનું માનીને ઘેલછા કરે છે. વ્યંતરનું ભૂતક વળગે તે તા અમુક કાળની અથવા એક ભવ પૂરતી ગાંડાઈ રહે પણ આ શરીરાદિકને, દ્વ્યકર્મ અને ભાવકર્મને પાતાનાં માત્યાં તેમાં તા અનંતકાળથી ગાંડાઈ છે, તે ગાંડાઈ તા સમ્યગ્જ્ઞાન થયે જ ૮ળે, પરમાં સુખબુદ્ધિ મનાણી છે તેથી જ પરને પાતાનું માનવારૂપ ભાવ છે, પણ સમ્યગ્દર્શન વડે પાતાના સ્વરૂપમાં સુખબુદ્ધિ મનાય એટલે પરને પાતાનું માનવારૂપ મિથ્યાબુદ્ધિ ૮ળી જાય છે.

અજ્ઞાનને લીધે પરને અને પાતાને એક કરતા થકા અવિકાર અનુભૂતિમાત્ર જે ભાવક એટલે શ્રદ્ધા-જ્ઞાનની અવસ્થા થવા યાગ્ય એવા જે ભાવક તેને અનુચિત એવા વિચિત્ર ભાવ્યરૂપ કોધાદિ વિકારાથી મિશ્રિત ચૈતન્યપરિણામવિકારવાળા હાવાથી તે પ્રકારના ભાવનો કર્તા પ્રતિભાસે છે.

સમ્યગ્ગાન અને સમ્યગ્દર્શનના અનુભવરૂપ જે નિર્મળ અવસ્થા તેને અનુચિત એટલે તેને ન શાભે એવાં કોધ, માન, માયા વગેરે વિકારી પરિણામાથી મિશ્રિત એત્વેપરિણામા, મિશ્રિત એટલે પાતે આત્મા જેવા અવિકારી છે તેવી જ અવસ્થા ન રહી પણ અવસ્થા વિકારી થઈ ગઈ તેથી મિશ્રિત ચૈતન્યપરિણામવાળા તેમ કહ્યું. શુભાશુભ વિકારી પરિણામ થાય તેમાં આખા આત્મા તે વિકારી ભાવારૂપે સલવાઈ જતા નથી પણ માત્ર અવસ્થા પૂરતા સલવાઈ છે, જો આખા આત્મા કોધાદિભાવારૂપે થઈ જતા

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

હોય તા પછી ક્રોધાદિભાવા ટાળીને નિર્મળ પર્યાય આત્મા પ્રગટ કરી શકે નહિ; પરંતુ એમ તા ખનતું નથી. ક્રોધાદિભાવા ટાળીને નિર્મળ પર્યાય આત્મા પ્રગટ કરી શકે છે માટે તે વિકારીભાવારૂપ માત્ર વર્તમાન અવસ્થા જ થઈ છે પણ આખા આત્મા વિકાર-રૂપે થયા નથી પણ નિર્મળ છે.

અજ્ઞાનભાવથી કાેધાદિ વિકારી ભાવાનો કર્તા પ્રતિભાસે છે, અજ્ઞાનીને કાેધાદિ-ભાવા પાતાના ભાસે છે પણ હું તે ભાવાથી જુદા છું તેમ ભાસતું નથી, હું તાે કાેધાદિભાવાને જાણનાર છું પણ તે ભાવારૂપે થનાર હું ખરેખર નથી, હું તાે મારાં જ્ઞાન-સુખાદિ સ્વરૂપનો અનુભવ કરનાર છું, નિર્મળ સ્વભાવનો સ્વાદ લેનાર છું પણ આ વિકારી ભાવાનો સ્વાદ લેનારા નથી તેમ અજ્ઞાનીને ભાસતું નથી તેથી તે પ્રકારના ભાવાનો કર્તા થાય છે.

આ ભૂતનો દાખલા આપીને અહીં એમ બતાવ્યું કે જેમ ભૂતની ચેપ્ટા માણસને ન શાંભે તેમ આત્મા નિર્મળ જ્ઞાનમૂર્તિ છે તેને તો નિર્મળ અવસ્થારૂપે થવું જ શાંભે, નિર્મળ અવસ્થાનું વેદન કરવું તે જ આત્માને તો ઉચિત છે; પરંતુ કોધાદિના પરિણામ થવા તે તો તેને અનુચિત છે. એકલાે ચૈતન્યરૂપ ન રહ્યો પણ મિશ્રિત થઈ ગયા કે કોધાદિ જ મારાં કાર્ય છે ને તેનો જ હું કર્તા છું તેવી કર્તાપણાની ખુદ્ધિ તે અજ્ઞાન છે. હું તો તેનો જાણનાર હું, કર્તા નથી, પણ નાશક છું, ભક્ષક છું, તેમાં ભળનાર નથી, તેવું ભાન ન રહ્યું અને કર્તા થયા; તે કર્તાપણાનું મૂળિયું અજ્ઞાન છે, અને તે અંધનું કારણ છે.

૨૦૦૦, કારતક સુદ જ્ઞાનપંગમી, મંગળ.

કર્તાકર્મનો અધિકાર ચાલે છે, તેમાં ૯૬ મી ગાથા ચાલે છે. તેની ટીકામાં ભૂતા-વિષ્ટનું દુષ્ટાંત ગઈકાલે આવી ગયું છે કે જેમ કાઈને ભૂત વળગ્યું હાય, પછી આ ભૂતથી હું જીદા છું તેનું ભાન નહિ રહેતાં ભૂતને અને પાતાને એક માને છે અને મનુષ્યને અયાગ્ય ચેષ્ટા કરે તેને પાતાની ચેષ્ટા માને છે; તેમ કર્મના નિમિત્તે થતા વિકારી ભાવાને અજ્ઞાની પાતાના માને છે.

હવે આચાર્ય દેવ બીજું દર્ષાંત આપે છે. જેમ અપરીક્ષક આચાર્યના ઉપદેશથી મહિષતું (પાડાતું) ધ્યાન કરતા કાેઈ ભાેળા પુરુષ અજ્ઞાનને લીધે મહિષને અને પાતાને એક કરતા થકા, 'હું ગગન સાથે ઘસાતાં શિંગડાંવાળા માટે મહિષ છું' એવા અધ્યાસને લીધે મતુષ્યને ધાગ્ય એવું જે એારડાના બારણામાંથી બહાર નીકળવું તેનાથી સ્યુત થયા હાેવાથી તે પ્રકારના ભાવનો કર્તા પ્રતિભાસે છે. ગાથા-૯૬ ] [ ૧૯૩

કાઈ ભાળા કહ્યુબી હતા તેને કાઈ ખાવા જેવા ભાન વગરના ગુરુ મળી ગયા, તે ઘણાને ધ્યાન કરવાનું કહેતા હશે તેથી આ ભાળા કણબીએ તેના ગુરુને પૂછયું કે મારે શેનું ધ્યાન કરવું ? ત્યારે ગુરુએ તેને કહ્યું કે તને જે વહાલું હોય તેનું તું ધ્યાન કર, ત્યારે કહ્યુળીએ કહ્યું કે મને તેા પાઉા વહાલા છે માટે હું પાડાનું ધ્યાન કરું! એમ કહી તે એક નાની એારડીમાં પાડાનું ધ્યાન કરવા લાગ્યા કે પાડાનું આવું શરીર છે, પાડાનું આવું માહું છે, આવા શરીરમાં જોડા છે, આવડું માહું તેનું માથું છે ને આવડાં માટાં શિંગડાં છે એમ પાડાના વિચારમાં એવા એકાથ થયા, કે તે વિચારમાં છ મહિના ગયા, અને પછી પાડા આવા એમ કરતાં કરતાં હું જ પાડા છું તેમ તેને થઈ ગયું, હું ગગન સાથે ઘસાતાં એવાં માટાં શિંગડાંવાળા છું, ખારહું નાનું ને શિંગડાં માટાં, હવે હું આ એારડાના ખારણામાંથી કેમ નીકળી શકીશ? એમ કરી ઊંંભા થયા ને પાડા ચાલે તેમ શરીરને આહં અવળું ફેરવીને ચાલવા લાગ્યા, પાડાનું શરીર આકું હોય ને આ મારું શરીર ઊભું છે તેવા કાંઈ પણ ખ્યાલ તેને ન રહ્યો, કારણ કે પાડાનું ધ્યાન કરતાં કરતાં હું જ પાડા છું એવી ભ્રમણભુદ્ધિ તેને થઈ, એવા જ અભ્યાસ થઈ ગયા. તે ભારણામાંથી મનુષ્યથી નીકળી શકાય તેવું હતું, મનુષ્ય યાગ્ય તે ખારહું હતું કારહ્યુ કે પાતે પેઠા તે મનુષ્ય જ હતા ને! એ તા ભ્રમણાથી હું પાડા છું એમ એને થઈ પડ્યું, તેથી તે ભાવના કર્તા પ્રતિભાસે છે એટલે કે હું પાડા જ છું એવા જ ભાવ તેને ભાસે છે પણ હું મનુષ્ય છું એમ ભ્રમણાને કારણે તેને ભાસતું નથી, હું પાડા જ છું તે ભાવના તે કર્તા છે.

તેવી રીતે આ આત્મા પણ અજ્ઞાનને લીધે જ્ઞેય-જ્ઞાયકરૂપ પરને અને પાતાને એક કરતા થકા 'હું પરદ્રવ્ય છું' એવા અધ્યાસને લીધે મનના વિષયરૂપ કરવામાં આવેલાં ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાળ, પુદ્દગલ અને અન્ય જીવને પાતારૂપ કરે છે.

અગ્રાનને લીધે અગ્રાની જીવ ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, કાળ, પુદ્દગલ, અન્ય જીવ—જે બધાં પર ડ્રવ્યો છે, ગ્રેયો છે તે ગ્રેયને અને પાતાને એક કરે છે; છ ડ્રવ્યમાં દેવ, ગુરુ, અને શાસ્ત્ર પણ આવી ગયાં. દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્રનું ધ્યાન કરતાં હું દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્રરૂપ થઈ ગયા એવા ભ્રમ અગ્રાનીને થઈ જાય છે; કાઈ કારણે તેને દેવ, ગુરુનું ધ્યાન કરવાનું કહ્યું ત્યાં તે—મય થઈ જવાના તેને ભ્રમ ઊપજે છે. ધર્માસ્તિ, અધર્માસ્તિ વગેરે ડ્રવ્યોના વિચાર કરવાનું કહ્યું ત્યાં તે પદાર્થો હું છું તેવા ભ્રમ અગ્રાનીને ઊપજે, છે. ગ્રાનમાં પરવસ્તુ જણાણી ત્યાં પરથી મારું ગ્રાન છે, પર વિના મારું ગ્રાન હોય નહિ, પર વિના મારું ગ્રાન ઊઘઉ નહિ. એ રીતે પરની પડી સ. પ્ર. રપ

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

768

ગઈ ટેવ. જેમ પાડાનું ધ્યાન કરતાં હું પાડા છું એવા અધ્યાસ થઈ ગયા તેમ પર પદાર્થના વિચાર કરતાં હું પર પદાર્થ છું એવા અધ્યાસ અજ્ઞાનીને થઈ જાય છે. ભૂતાવિષ્ટની જેમ વિકારભાવાને પાતાના માનવારૂપ ભૂતકું વળગ્યું અને ધ્યાનાવિષ્ટની જેમ જ્ઞેયને જાણતાં હું જ્ઞેયમય થઈ ગયા એવા ભ્રમ થઈ ગયા; જેમ અપરીક્ષક આચાર્યના ઉપદેશથી પાડાના ધ્યાનમાં અટકરા તેમ અજ્ઞાનીને કાઈ એવા ગુરુ મળયા કે આત્માના વિચાર ન કર્યા અને ધર્માદિના વિચારમાં જ અટકયો. પાતાનું ઉપાદાન એવું હાય તેથી નિમિત્ત એવું મળી રહે છે.

આચાર્ય દેવે ઠીકામાં કહ્યું કે ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાળ, પુદ્દગલ અને અન્ય જવ-તે ખર્ધા મનના વિષય છે. શુભભાવના વિષય છે, એટલે એના અર્થ એમ છે કે સ્ત્રી-કુડુંબ, દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્ર તે બધા પણ મનના વિષય છે; સામે ત્રિલાકનાથ તીર્થ કર-દ્રેવ હોાય તા તે પહુ મનના વિષય છે. આત્માના વિષય સહજસ્વભાવ છે, આત્મા સ્વ-પરપ્રકાશક સામર્થ્યવાળા અનંતગુણના પિંડ છે તે આત્માના વિષય છે. મનનું લક્ષ જાય તા શુભાશભભાવ સુધી જાય છે, મનના વિષય પર પૂરતા છે. પુસ્તક-પાનાં, દ્વ-ગુરુ-શાસ્ત્ર, એક પરમાણુથી માંડીને ત્રિલાકનાથ તીર્થ કરદેવ તે ખધા મનના વિષય છે. મનના વિષય પરપદાર્થ છે. આત્માના સહજ સ્વભાવના ભાનના પુરુષાર્થ વખતે મન સાથે હોય છે પણ તે વખતે મન મુખ્ય નથી પરંતુ આત્મા મુખ્ય છે. આત્માનું ભાન આત્મા વડે થાય છે પણ મન તાે સાથે હાજરરૂપે આવી જાય છે. ખરી રીતે મનના વિષય પર છે, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશ, કાળ, પુદ્દગલ અન્ય જીવ વગેરે વિચારમાં આવતાં જાણે હું પરરૂપ થઈ ગયા એમ અજ્ઞાનીને લાગે છે. આત્માની એકાયતાના અંશમાં પર ઉપર લક્ષ જતું નથી, આ માની એકાયતાના વિષયમાં પર આવતું નથી. શુભાશુભભાવ હોય છે ત્યારે શુભાશુભભાવના વિષય પરંદ્રવ્ય છે. મનના વિષય પરંદ્રવ્ય છે, વિષય એટલે લક્ષ ને લક્ષ એટલે ધ્યેય, ધ્યેય એટલે સાધ્ય.

ધર્માસ્તિકાયના વિચાર તે શુભરાગ છે, આકાશાસ્તિકાયના વિચાર તે શુભરાગ છે, પરમાણુના વિચાર પણ શુભરાગ છે, અન્ય જીવના વિચાર પણ શુભરાગ છે, હવે શું ખાકી રહ્યું ? અધા આવી ગયા. સ્ત્રી-કુઠુંખ, વેપાર-ધંધા વગેરેના વિચાર તે અશુભ-રાગ છે અને દ્વ, ગુરુ, શાસ્ત્ર તેમજ ધર્મ તરફના કાઇ વિચાર આવે તે શુભરાગ છે.

શુભાશુભભાવથી આત્માના સહજ સ્વભાવ જીદા છે. હું જ્ઞાયકમૂર્તિ છું, મારા સ્વ સ્વભાવ શુભાશુભ ભાવથી જીદા વીતરાગ સ્વરૂપ છે, મારાથી હું જાણનાર છું, સહજ સ્વભાવે હું મને અને આપા લાકાલાકને જાહું એવા મારા સ્વપરપ્રકાશક ગાથા-૯૬ ] [ ૧૯૫

સ્વભાવ છે: અધૂરા છું માટે અશુભથી ખચવા માટે આ શુભભાવ આવે છે, શુભ-ભાવમાં જોડાવું પરે છે, આવું જ્ઞાનીને ભાન વર્તે છે, આત્માના નિરાળા સ્વભાવનું ભાન થયા પછી પણ અશુભભાવથી ખચવા શુભ પરિણામ આવે છે પરંતુ મારું જ્ઞાન મારા વડે થાય છે પણ જાણવામાં પર જ્ઞેય હોય છે એવું જ્ઞાનીને ભાન વર્તે છે.

મનના વિષયરૂપ છ દ્રવ્ય વડે શુદ્ધ ચૈતન્યધાત રાકાયેલી હાવાથી તથા ઇંદિયાના વિષયરૂપ કરવામાં આવેલા રૂપી પદાર્થા વડે (પાતાનો) કેવલખાધ (જ્ઞાન) હંકાયેલ હાવાથી અને મૃતક કલેવર (શરીર) વડે પરમ અમૃતરૂપ વિજ્ઞાનઘન (પોતે) મૂર્જિત થયા હાવાથી તે પ્રકારના ભાવના કર્તા પ્રતિભાસે છે.

પાતાના જ્ઞાયકસ્વભાવને જ્ઞાન વડે ધારી રાખવા જોઈએ તેને ખદલે મનના વિષયમાં શુદ્ધ ચૈતન્યધાત રાકાઈ ગઈ, શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વભાવ મનના વિષયમાં રાકાયેલ હોવાથી, ધર્માદિના વિચારમાં-શુભાશુભ ભાવમાં શુદ્ધ ચૈતત્યધાત રાકાઈ ગઈ, હું પરનું અવલ'અન લઈશ તાં જ ઢકી શકીશ એમ માની પરમાં રાકાણા તેથી ચૈતન્યધાત ત્યાં રાકાઈ ગઈ.

સિદ્ધ ભગવાન, અરિહંત, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, મુનિરાજ—એ પંચ પરમેષ્ટી અરૂપી છે અને ધર્માસ્તિ, અધર્માસ્તિ, આકાશાસ્તિ, કાળ તે પદાર્થી પણ અરૂપી છે. તે ખધા અરૂપી પદાર્થી મનના વિષયમાં આવી શકે છે પરંતુ તેનાથી હું જુદા છું એમ ભાન નહિ કરતાં મનને અને મનના વિષયને એક કરતા ત્યાં રાકાયેલા હાવાથી શ્રેય— શ્રાયકને એક કરે છે.

હવે પાંચ ઇંદિયાના વિષય જે રૂપી પદાર્થ છે તેના વર્ણમાં, રસમાં, ગંધમાં અને સ્પર્શમાં રાકાયેલા હોવાથી કેવળ બાધ હંકાયેલા છે; કેવળ બાધ હંકાયેલા હોવાથી મૃતક કલેવર એવું જે શરીર, તે વડે પરમ અમૃતરૂપ વિજ્ઞાનઘન મૃર્છિત થયા છે. આ શરીર તા મૃતક કલેવર જ છે ને! મડદું જ છે ને! જવ હાય ત્યારે શરીરને સચેત કહેવામાં આવે છે તે માત્ર ચૈતન્ય જોડે છે તે અપેક્ષાએ ઉપચારથી કહેવાય છે પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તા જવ હાવા છતાં શરીર તા મડદું જ છે. એકલા શરીરને એના ઉપાદાનથી લક્ષમાં લ્યા તા તે મરેલું મડદું જ છે. જવ વગરનું મૃતક કલેવર જ છે, તેને જવતું કહેવું તે પાણીના કલશા જેવું છે. કલશા તા ખરેખર પિત્તળના જ છે પરંતુ પાણીના સંયાગે પાણીના કલશા જેવું છે. કલશા તા ખરેખર કળશા પાણીના થતા નથી; તેમ શરીર તા ખરેખર મરેલું મડદું જ છે પરંતુ જવના સંયાગે તેને સચેત કહેવાય છે પણ ખરેખર કળશા સાથીર સચેત કહેવાય છે.

એકે દિયજવતું શરીર, બેઇ દિયજવતું શરીર, લીલા તરીતું શરીર, દેવનું શરીર, નારકીતું શરીર, મનુષ્યતું શરીર, એમ જે કહેવું તે અધું પાણું ના કળશા જેવું છે. જવ તે શરીરમય થતા નથી; જો તે શરીરમય જવ થઈ જતા હાય તા એક શરીરમાંથી નીકળીને બીજાં શરીર કચાંથી ધારણ કરી શકે? માટે તે શરીરમય જવ થતા નથી પણ જવ એવા ભાવ કરે છે તેથી તેવી તેવી જાતનાં શરીર મળે છે એવા નિમિત્ત–નૈમિત્તિક સંબંધ છે છતાં જવ તે જવરૂપ જ છે—જ્ઞાનરૂપ જ છે અને શરીર તે મૃતક કલેવર જ છે.

પરમ અમૃત વિજ્ઞાનઘન અમૃતના પિંડ આત્મા અજ્ઞાનને લઇને શરીરરૂપ મરેલા મડદે મૃછી છે. મડદાની કેટલી ચિંતા! સવારમાં ઊઠે ત્યાંથી કેટલી ચિંતા! જંગલ જાવું, દાતણ કરવું, ખાવું-પીવું, વળી શરીરમાં રાગ હાય તા કરવું પડે વગેરે શરીરની અનેક જાતની ચિંતા, ચાવીસે કલાકના ટાઇમટેબલ ઘડી રાખ્યા હાય તાપણ તે શરીર તા મડદું જ છે. મડદાની કેટલી ચિંતા કરીશ? માટે શરીરની ચિંતા છાડીને આત્માનું ભાન કર! પરમ અમૃત વિજ્ઞાનઘન મડદે કેમ મૂર્છી છે મડદે કેમ રાકાણા છે? મડદે કેમ રાકાણા છે? હવે જાગૃતિ કરીને આત્માનું ભાન કર! અને એમાં કરી જ! આચાર્ય દેવે શરીરને મડદું કહ્યું છે અને તેના સામે આત્માને પરમ અમૃત વિજ્ઞાનઘન કહ્યો છે.

છ પઢાર્થના વિચારમાં ચૈતન્યધાત રાેકાઇ ગઇ, પાંચ ઇંદ્રિયના વિષયમાં કેવળ બોધ ઢંકાઇ ગયા ને પરમ અમૃતરૂપ વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવ મૃતક કલેવરમાં મૂર્છિત થયા. પહેલા બોલમાં રાેકાઇ ગયા કહ્યું, બીજા બોલમાં ઢંકાઈ ગયા કહ્યું અને ત્રીજા બોલમાં મૂર્છિત થયા કહ્યું, એમ ત્રણે બોલમાં એકેકથી ચડતાે શબ્દ છે.

આ શરીરને મરેલા મડદાની ઉપમા આપી છે. આત્મા તો શાધત નકાર મૃતિ છે, કાંઇ પણ પરનું કરવું તે તેના સ્વભાવ નથી, પુણ્ય-પાપના પરિણામ પણ આત્માના સ્વભાવ નથી; પરંતુ અજ્ઞાનને લીધે અમૃતઘન ભગવાન આત્મા મડદાના રખાપામાં મૂર્છાઇ ગયા છે, મૂં ઝાઇ ગયા છે; આ શરીરને આમ રાખવું ને આ શરીરને તેમ રાખવું એવી ઘઢમાળ કર્યા જ કરે, શરીરની પુષ્ટિનાં સાધનાની ચિંતા કર્યા જ કરે છે, પૈઢમાં જોઈએ રાઢેલા અને ઉપાડયા પાંચ દશ લાખના પાઢેલા ને માથે મૂક્યા માઢેલા; પછી ભાઇસાહેબ જાણે કે હાશ! ઠીક થયું. જેને પૈસા ન હોય તેને પૈસાવાળા થવાની ચિંતા અને જેને હોય તેને તેથી પણ વધારે ભેગું કરવાની ચિંતા; ગમે તેઢલા લાખ થાય તાપણ સંતાપ નહિ અને જેઢલા પૈસા છે તેને સાચવવાની ચિંતા, એ રીતે અમૃતઘન આત્મા પરમાં મૂં ઝાઇ ગયા છે.

મનના વિષયમાં છએ પદાર્થ આવ્યા, સ્ત્રી, કુઠુંખ, દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્ર ખધું

ગાથા-૯૭ ]

આવ્યું. મનના વિષય, ઇંદ્રિયના વિષય અને મૃતક કલેવરમાં મૂર્છાણા તે ત્રણમાં કર્તા પણાની ખુદ્ધિ છે, તે ત્રણે પ્રકારના ભાવથી બ'ધન થાય છે. મનના વિષયમાં છ પદાર્થ આવ્યા તેનાથી હું જો કે કેમ હોઉં! એટલે કે હું તેની સાથે એકમેક છું પણ જો કો નથી, પાંચ ઇંદ્રયના વિષયથી હું જો કેમ હોઉં! એટલે કે હું તેની સાથે એકમેક છું એમ અજ્ઞાની માને છે, મૃતક કલેવરથી હું જે કો કેમ હોઉં! એટલે કે હું તેમાં એકમેક છું પણ જો કો નથી, એવી ઊંધી દિષ્ટથી પરના કર્તા થાય છે અને તેથી અધન થાય છે.

અહીં ક્રોધાદિક સાથે એકપણાની માન્યતાથી ઉત્પન્ન થતું કર્તુ ત્વ સમજાવવા ભૂતાવિષ્ઠ પુરુષનું દેષ્ઠાંત કહ્યું અને ધર્માદિક અન્ય દ્રવ્યા સાથે એકપણાની માન્યતાથી ઉત્પન્ન થતું કર્તુ ત્વ સમજાવવા ધ્યાનાવિષ્ઠ પુરુષનું દેષ્ઠાંત કહ્યું, પાડાનું ધ્યાન કરનારને એમ થઈ ગયું કે હું પાડા જ થઈ ગયા, ફાેનાશ્રાફની રેકર્ડ ઉતારનારા, પહેલાં રેકર્ડમાં કઈ રીતે શબ્દ ઉતારવા તેમાં એવા એકાશ્ર થઈ ગયા કે ત્રણ દિવસ સુધી ચા પીવાની ખબર રહી નહિ. જીઓ, ઊંધા ધ્યાનમાં કેઠલા એકાશ્ર થયા! એવી રીતે આત્મા સિવાય આત્માને ભૂલીને છ પદાર્થાના વિષયમાં, પાંચ ઇંદિયના વિષયમાં, શરીરમાં એકાશ્ર થયા તે બધું પાડા જેવું જ ધ્યાન છે. જ્ઞેયરૂપ ધર્માદિક છ દ્રવ્યાને જ્ઞાયક સાથે એકરૂપ કરતા, ઇંદિયાના વિષયોને અને શરીરને જ્ઞાયક સાથે એકરૂપ કરતા પરના કર્તા થાય છે અને તેથી બ'ધન થાય છે. હદ્

તેથી પૂર્વોક્ત કારણથી એમ સિદ્ધ થયું કે જ્ઞાનથી કર્તાપણાના નાશ થાય છે. જ્ઞાનમાં, દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર ત્રણે આવી જાય છે. જ્ઞાનથી જ કર્તાપણાના નાશ થાય છે એમ હવે કહે છે:—

# एदेण दु सो कत्ता अदा णिच्छयविदृहिं परिकहिदो। एवं खळु जो जाणदि सो मुंचदि सद्वकत्तित्तं॥९७॥

અર્થ:— આ (પૂર્વાક્ત) કારણથી નિશ્ચયના જાણનારા જ્ઞાનીઓએ તે આત્માને કર્તા કહ્યો છે— આવું નિશ્ચયથી જે જાણે છે તે (જ્ઞાની થયા થકા) સર્વ કર્તું ત્વને છાઉ છે,

એ કારણે આત્મા કહ્યો કર્તા સહુ નિશ્ચયવિદે, —એ જ્ઞાન જેને થાય તે છાડે સકલ કર્ત્યુ ત્વને. ૯૭.

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

આ પૂર્વોક્ત કારણથી નિશ્ચયના જાણનારા સર્વજ્ઞ ભગવાનને તે આત્માને કર્તા કહ્યો, જે આત્માને પાતાના સ્વરૂપનું ભાન નથી તે જ પરના કર્તા થાય છે. કર્તાનું આવું સ્વરૂપ છે એમ જે જાણે છે તે જ્ઞાની થયા થકા પરના કર્તાપણાના ભાવને છાઉ છે. તે એમ જાણે છે કે પર વિકાર તે મારામાં છે જ નહિ, પર વસ્તુ પણ મારામાં છે જ નહિ; પુણ્ય–પાપના ભાવમાં અજ્ઞાનપણે એકરૂપે થઈ જતા તે હું પુણ્ય–પાપના ભાવથી તદ્દન જીરા જ છું, હું કાઈ કાળે પુણ્ય–પાપના ભાવરૂપે થયા જ નથી તા પછી પર વસ્તુરૂપે થયા હાઉં એમ તા અને જ કચાંથી? હું અનાદિ અનંત ગાયકસ્વરૂપે એકરૂપે છું, પુણ્ય–પાપના ભાવ અવસ્થામાં થતાં, ઊપજતાં અને અદલતાં મારું ચૈતન્યદ્વ્ય તે અવસ્થારૂપે કોઈ કાળે થયું જ નથી, આવું જાણનારા ભગવાનના ભક્ત, ભગવાનના દાસ કર્તાપણાને છાઉ છે.

આ આત્મા અજ્ઞાનને લીધે પરના ને પાતાના એકપણાનો આત્મવિકલ્પ કરે છે તેથી તે નિશ્વયથી કર્તા પ્રતિભાસે છે—આવું જે જાણે છે તે સમસ્ત કર્તુ ત્વને છાડે છે તેથી તે નિશ્વયથી અકર્તા પ્રતિભાસે છે.

અજ્ઞાની મૃઢ, આત્માના વિરાધી—ભગવાનના વિરાધી એમ માને છે કે પર ને હું બન્ને એક છીએ, તેવા આત્મવિકલ્પ કરે છે તેથી પરના કર્તા થાય છે. વિકાર અને હું બન્ને એક છીએ એવું અજ્ઞાનીને ભાસે છે, વિકારરૂપે થયા તેથી તેને ઢાળવાનુ રહ્યું નહિ, પરરૂપે થયા તેથી પાતે જુદા રહ્યો નંહ, પર સાથે એકત્વઅહિને લઈને કર્તાપહું ઊભું રહે છે; આવી જાતના અજ્ઞાનના સ્વરૂપને જે જાણે છે તે સમસ્ત કર્તુત્વને છાડે છે. સાચી આત્માની ભક્તિ કરનાર સાચી ભગવાનની ભક્તિ કરનાર એમ માને છે કે વિકાર મારા થતા નથી, પર પદાર્થ મારા થતા નથી, હું તો બધા પદાર્થાથી જાદા ગ્રાતા છું, આવું જેને જ્ઞાન છે તે પરના અકર્તા જ છે.

આ આત્મા અજ્ઞાની થયા થકા અજ્ઞાનને લીધે અનાદિ સંસારથી માંડીને મિલિત (-એકમેક મળી ગયેલા) સ્વાદનું સ્વાદન-અનુભવન હોવાથી (અર્થાત્ પુદ્દગલ-કર્મના અને પાતાના સ્વાદનું ભેળસેળપણ-એકરૂપે અનુભવન હોવાથી), જેને ભેદ-સંવેદનની (ભેદજ્ઞાનની) શક્તિ બિડાઇ ગયેલી છે એવા અનાદિથી જ છે.

આખા ત્રિકાળી સ્વભાવતું અભાન તે જ અજ્ઞાન, આચાર્યદેવ કહે છે કે આવી અજ્ઞાનની ભૂલ કાંઇ અત્યારની નથી પણ અનાદિ સંસારથી આવી ભૂલ જીવ કરતા જ આવ્યા છે, કાેઇ વાર સવળી દષ્ટિ કરી જ નથી, દેષ્ટિને ફેરવી જ નથી, સ્વભાવ સામું જોયું જ નથી તેથી સ્વભાવના અમૃત સ્વાદ લીધા જ નથી, પરંત્ર ગાયા-૯૭ ]

વિકારના મિલિત સ્વાદ લીધા છે. આત્મા જ્ઞાન અને શાંતરસ સ્વરૂપે છે તેનું ભાન નહિ હાેવાથી પુલ્ય-પાપના ભાવને જ અનુભવે છે.

અજ્ઞાનીની દૃષ્ટિ પર ઉપર છે તેથી એને એમ લાગે છે કે પર ને હું ખન્ને એક થઇ ને થઇ ગયા છીએ તેથી તેને શુભાશુભભાવના સ્વાદ આવતાં પર ને હું ખન્ને એક થઇ ને સ્વાદ આવે છે એમ તે માને છે. એકમેક મળી ગયેલાના એવા અર્થ છે કે આત્માના સ્વાદના આનંદ ચૂકીને પુષ્ય-પાપના સ્વાદના જ અનુભવ કરે છે પરંતુ થાંડા આત્માના નિર્મળ આનંદ અને થાંડા પરના આનંદ-એવા તેના અર્થ નથી, પણ અજ્ઞાની પરની અને પાતાના આત્માની જુદાઈ નહિ જાણતા હાવાથી પરને અને પાતાને એકમેક માને છે તેથી પરના અને પાતાના મિલિત સ્વાદના અનુભવ અજ્ઞાની કરે છે એમ કહ્યું છે; અજ્ઞાની માત્ર વિકારી સ્વાદને જ અનુભવે છે પરંતુ નિર્વિકારી સ્વાદને જરાપણ અનુભવતા નથી.

પાંચ શેર દૂધમાં માત્ર અડધા ભાર ઝેર નાખે તો તેમાં બધો ઝેરના જ સ્વાદ આવે પણ દૂધના કાંઈ પણ સ્વાદ ન આવે; તેમ આત્માના તો એકલા આનંદસ્વભાવ છે, મીઠા દૂધ જેવા સ્વભાવ છે, પણ તેમાં ઊંધી દષ્ટિના ઝેરને લીધે માત્ર આકુળતાના સ્વાદ લે છે, રાગ-દ્વેષના સ્વાદ લે છે, મલિન સ્વાદ લે છે. અશુભભાવ તા આકુળતા છે જ, પણ શુભભાવ પણ આકુળતા છે; ખન્ને કર્મના નિમિત્તે થતા ભાવ છે, પાતાના સ્વાદ ચૂક્યો એટલે એવા આકુળિત સ્વાદમાં લીન થયા, દુ:ખમય સ્વાદમાં લીન થયા.

ઘણા કહે છે કે લાડવામાંથી સ્વાદ આવે છે, કારેલાંના કડકડિયા શાકમાંથી સ્વાદ આવે છે; પણ ભાઈ! તું જરા વિચાર તો ખરા! જડના સ્વાદ આત્મામાં આવે ખરા! પ્રદેશના સ્વાદ આત્મામાં આવે ખરા! માત્ર લાડવા પ્રત્યેના રાગના સ્વાદ આવે છે. આ ચીજ ગળપણવાળી છે એમ માત્ર જ્ઞાન જાણવાનું કાર્ય કરે છે પર'તુ રાગ કર્યા તેથી તને રસ લાગ્યા. આવે છે પાતાના રાગના રસ, અને માને છે કે લાડવાના રસ આવે છે. જો લાડવામાંથી રસ આવતા હાય તો માહામાં લાડવા હાય અને વેપાર-ધંધાની ચિંતામાં ચડી ગયા હાય તો તેને તે વખતે ચિંતાના સ્વાદ આવે છે, લાડવાના સ્વાદની ખબર પણ રહેતી નથી; માટે સિદ્ધ થાય છે કે લાડવાના રસ નથી પણ પાતાના રાગના રસ છે. રાગના સ્વાદ આકૃળિત છે, આત્માના નિર્વિકારી સ્વાદ અદ્ભુત અને નિરાકળ છે.

માહામાં કારેલાનું કડકડિયું શાક હોય તે વખતે દીકરા પરદેશમાંથી આવે તો દીકરાના રાગમાં ચડી જાય અને શાક ને રાેટલી શું ખવાય છે તેના ખ્યાલ પણ ન રહે માટે શાકમાંથી સ્વાદ આવતા નથી પણ પાતાના રાગના સ્વાદ આવે છે. એ રીતે

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

બધા પ્રકારામાં સમજ લેવું કે પુરૂગલમાંથી સ્વાદ આવતા નથી પણ પાતાના રાગના-વિકારી પર્યાયના સ્વાદ આવે છે.

પર વસ્તુને જાણતાં જ્ઞાન ત્યાં રાકાઈ જાય છે, રાકાણા તેથી રાગ થયા એટલે અજ્ઞાનીને એમ લાગે છે કે પરમાંથી રસ આવ્યા, તેથી તે રાગના સ્વાદમાં અટકે છે, અરાગી સ્વાદને ચૂકીને રાગના સ્વાદમાં સેળભેળ થઈ જવાથી તેની ભેદસંવેદનની શક્તિ બિડાઈ ગઈ છે.

હું આત્મા જાણનાર છું, મારામાં જ આનંદ છે, તે આનંદ નિરાકળ છે, સુખમય છે, શાધત છે અને રાગના રસ પર જનિત છે, આકળિત છે, દુ:ખમય છે, ક્ષણિક છે એવી સ્વ-પરના સ્વાદની જુદાઈનું વિવેકી જ્ઞાન નહિ હાવાથી, ભેદજ્ઞાન નહિ હાવાથી જેની ભેદસાં વેદનશક્તિ બિડાઈ ગઈ છે એવા અનાદિથી જ છે, તેથી તે પરને અને પાતાને એકપણે જાણે છે; તેથી હું કોધ છું, હું માનસ્વરૂપ છું, હું પુરુષ છું, હું સ્ત્રી છું, હું શરીર છું, હું ઠીંગણા છું, હું લાંબા છું, હું કાળા છું, હું ધાળા છું, હું કોળા છું, હું અને છે, તેથી નિર્વિકલ્પ, અકૃત્રિમ, એક વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવથી ભ્રષ્ટ થયા થકા વારંવાર અનેક વિકલ્પરૂપે પરિણમતા થકા કર્તા પ્રતિભાસે છે.

આત્માના સ્વભાવ નિર્વિકલ્પ છે, આત્મામાં શુભાશુભભાવના વિકલ્પા નથી. જ્ઞાનમાં શુભાશુભરાગથી ભેંદ પડે તે વિકલ્પ છે, તે વિકલ્પ કૃત્રિમ છે કારણ કે તે ક્ષણે ક્ષણે પર નિમિત્તે થતા નવા ભાવ છે, ભેંદરૂપ ભાવ છે, સહજ-અકૃત્રિમ ભાવ નથી, આત્મા તા અકૃત્રિમસ્વભાવે છે. પર પદાર્થ ને પાતાના માનનાર-પાતાપણે વિકલ્પ કરનાર, કૃત્રિમ અને અકૃત્રિમ સ્વભાવના ભેંદ પાડી શકતા નથી. જે માણસ ખાવાના ચૃદ્ધિ હાય તે ખાંડના અને સાકરના લાડવાના સ્વાદને જુદ્દા પાડી શકતા નથી, ખાંડના અને સાકરના લાડવાના સ્વાદને જુદા પાડી શકતા નથી, ખાંડના અને સાકરના લાડવાના સ્વાદમાં તફાવત હાય છે પણ સ્વાદના ચૃદ્ધિ તે સ્વાદમાં કથાં ભેંદ પડે છે, કથાં તફાવત પડે છે તેને જાણી શકતા નથી, તેમ અજ્ઞાની પરમાં આસકત થયા થકા પાતાના નિર્વિકલ્પ, અકૃત્રિમ સ્વભાવ અને પરની આસક્તિવાળા થતા નવા કૃત્રિમ વિકાર ભાવા તેના ભેંદ પાડી શકતા નથી અને વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવથી ભ્રષ્ટ થયા થકા અનેક વિકલ્પરૂપે પરિશ્નમતા થકા પ્રતિભાસે છે.

અજ્ઞાનીની દૃષ્ટિ પર ઉપર ને પર ઉપર જ છે તેથી પરનું આમ કરી દૃઉં અને પરનું તેમ કરી દૃઉં, તે રીતે પરના ઓશિયાળા તે કાંઈ ઓશિયાળે! જાણે પરમય જ! પણ તું ગમે તેઢલું કર છતાં પુષ્ટ્ય વગર એક કૃષ્ણિયા માત્ર પણ ફળે તેમ નથી, માત્ર વિકૃદ્ધ કર્યા કરે, બીજું કાંઈ અની શકે નહિ; હું એક પરથી નિરાળી ચીજ છું ગાથા–૯૭ ]

તેમ ભાન કર, તો ખધી ઓશિયાળ ઠળી જશે. જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માને સમજવાથી અને કરવાથી કર્તાપણે ઠળી જાય છે અને અકર્તાપણે થાય છે.

૨૦૦૦, કારતક સુદ ૬, અુધ.

અધિકાર કર્તાકર્મના ચાલે છે, ગાથા ૯૭ મી ચાલે છે. ટીકામાં અજ્ઞાનીના કર્તાપણાની વાત થઈ ગઈ, હવે જ્ઞાનીની વાત આવે છે.

જયારે આત્મા જ્ઞાની થાય છે ત્યારે, જ્ઞાનને લીધે જ્ઞાનની આદિથી માંડીને પૃથક પૃથક સ્વાદનું સ્વાદન–અનુભવન હોવાથી (અર્થાત્ પુદ્દગલકર્મના અને પાતાના સ્વાદનું–એકરૂપે નહિ પણ ભિન્નભિન્નપણે અનુભવન હોવાથી), જેની ભેદસંવેદનશક્તિ ઊઘડી ગઈ છે એવા હોય છે.

આતમાં જ્યારે જ્ઞાની થાય છે એટલે કે સમ્યગ્દર્શન થાય છે ત્યારથી તે આત્માના સ્વાદ અને રાગ-દ્રેષના સ્વાદ ભિન્નભિન્નપણ અનુભવે છે. સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન થયું એટલે આત્માના સિદ્ધ જેવા અમુક અંશે અનુભવ સમ્યગ્જ્ઞાની કરે છે; પૂર્ણ વીતરાગતાના અનુભવ પ્રગટયો નથી તેથી અમુક અંશે કપાયનું વેદન રહ્યું છે પણ તે કપાયના અંશના અને આત્માના પવિત્ર નિર્મળ અંશનો તદ્દન પૃથક પૃથકપણ એટલે કે ભિન્નભિન્નપણ અનુભવ કરે છે પરંતુ એકરૂપે અનુભવ કરતા નથી તેથી તેને ભેદન સંવેદનશક્તિ ઊઘડી ગઈ છે; રાગ-દ્રેષના અલ્પ અંશ રહ્યા છે તેને ટાળવા જેવા માને છે અને પાતાના સ્વરૂપસંવેદનમાં લીન થવું તેને આદરણીય માને છે; જે નાશ કરવા જેવું છે તેને પાતાનું કર્તાવ્ય માનતો નથી પણ જે આદરણીય છે તેને જ પાતાનું કર્તાવ્ય માને છે, આત્માના સ્વાદને અને કપાયના સ્વાદને એકમેક માનતો નથી, આત્માના સ્વાદ શાંત, નિર્મળ અને પરમ આનંદરૂપ છે તેને તે–રૂપે અનુભવે છે અને કપાયને દુ: મરૂપે-આકળતારૂપે અનુભવે છે; એ રીતે જેને ભેદસંવેદનશક્તિ ઊઘડી ગઈ છે—એવી ભેદ પાડવાની વિવેકશક્તિ જેને ઊઘડી ગઈ છે તે જ્ઞાની છે.

ભેદસંવેદનશક્તિ ઊઘડી ગઈ છે તેથી તે જાણે છે કે અનાદિ નિધન નિરંતર સ્વાદમાં આવતા, સમસ્ત અન્ય રસથી વિલક્ષણ (ભિન્ન), અત્યંત મધુર જે ચૈતન્યરસ તે જ એક જેના રસ છે એવા આત્મા છે અને ક્યાયા તેનાથી ભિન્નરસવાળા (ક્યાયેલા-એ સ્વાદ) છે.

જ્ઞાની એમ સમજે છે કે હું તો અનાદિઅનંત છું, મારા આત્મા કાેઇથી ઉત્પન્ન થયા નથી તેથી તેની આદિ નથી અને તેના કયારે પણ નાશ થવાના નથી. સ. પ્ર. રક

सिभयसार प्रवयन साग-४

२०२ ]

જેની ઉત્પત્તિ હોય તેના નાશ હોય, આત્માની ઉત્પત્તિ નથી તેથી તેના નાશ પણ નથી માટે આત્મા અનાદિ અનંત છે. નિરંતર સ્વાદમાં આવતા એવા ચૈતન્યરસ છે; તે ચૈતન્યરસ સમસ્ત અન્ય રસથી વિલક્ષણ છે. દુનિયાના હર્પ-શાકના જેટલા સ્વાદ છે તે બધા વિકારના સ્વાદ છે, બરફી ખાવામાં આવે અને જે હર્પ થાય, શરીરમાં રાગ આવે ને જે ખેદ થાય, ઇંદ્રપદ કે રાજપદ મળે ને જે હર્પ થાય, દીકરા મરે ને જે શાક થાય, તે બધા વિકારી રસ છે, આત્માના રસ નથી. તે સમસ્ત વિકારીરસથી વિપરીત લક્ષણવાળા આત્માના રસ છે જે અત્યંત મધર છે. ચૈતન્યના રસ અત્યંત મીઠા છે, મધરા છે, અમૃતસ્વાદથી ભરેલા કોઈ અપૂર્વ રસ છે, એવા આત્મા છે. આત્માના રસ આગળ જગતના સમસ્ત રસ ફિકા ભારે છે. પુષ્ય-પાપના પરિણામ, દયાના ભાવ કે હિંસાના ભાવ તે સમસ્ત શાળાશભભાવા આત્માના સ્વાદ આગળ કપાયેલા-ખેરવાદ લાગે છે.

આજે તો બહુ સેવા કરી, આજે તો બહુ દયા કરી, આજે તો મન બહુ આન'દમાં છે એમ ઘણા કહે છે પરંતુ તે બધા કપાયના સ્વાદ છે, શુભપરિણામની પ્રવૃત્તિમાં આન'દ માનવા તે રાગના આકૃળિત સ્વાદ છે. તે રાગથી આત્માના નિવૃત્ત આન'દસ્વભાવ જીદા છે, આત્માના રસ અને કપાયના રસ તે બન્નેમાં એકપણાના વિકલ્પ કરવા તે અજ્ઞાન છે.

જયારે જ્ઞાન થાય છે ત્યારે પરને અને પાતાને ભિન્નપણ જાણે છે, ભિન્નતાના ભાનવે પર વિકાર સાથે આત્મવિકલ્પ જરાય કરતા નથી. અકૃત્રિમ એક જ્ઞાન જ છું પરંતુ કૃત્રિમ, અનિત્ય, અનેક જે કોધાલિક તે હું નથી એમ જાણતા થકા 'હું કોધ છું' ઇત્યાલિ આત્મવિકલ્પ જરા પણ કરતા નથી, સમસ્ત કતુ ત્વને છાડી દે છે તેથી સલાય ઉદાસીન અવસ્થાવાળા થયા થકા માત્ર જાણ્યા જ કરે છે અને તેથી નિર્વિકલ્પ, અકૃત્રિમ એક વિજ્ઞાનઘન થયા થકા અત્યંત અકર્તા પ્રતિભાસે છે.

દીકરા-દીકરીને પરણાવવા વગેરેના જે ભાવ તે અશુભભાવ છે અને દયા વગેરેના જે ભાવ છે તે શુભભાવ છે, તે શુભાશુભ ભાવાને આત્મા સાથે એક માનવા તે અજ્ઞાનભાવ છે. પુષ્ય-પાપના પરિણામ થાય તે કૃતિમ છે અને આત્માના સ્વભાવ તો અકૃતિમ છે. શરીર-મન-વાણી તો દૂર રહ્યાં પણ ક્રોધ-માન-માયા વગેરે ભાવ થાય તે પણ કૃતિમ છે એટલે કે અનિત્ય છે, અને આત્મા તો અકૃતિમ છે એટલે કે સ્વત: સિદ્ધ, નિત્ય, કાયમ રહેનારી વસ્તુ છે. શરીર-મન-વાણી વગેરે તો બાજુએ રહ્યા પરંતુ અહ્યુત્રત અને મહાવ્રતના પુષ્યપરિણામ થાય તે પણ અનિત્ય છે. ક્ષણિક છે, કૃતિમ છે. ગ્રાન થયા પછી હું વિકારી છું, હું કોધી છું એમ આત્મવિકલ્પ જરાય કરતા નથી એમ આચાર્ય દેવે કહ્યું છે. લડાઇમાં ઊભા હોય તાપણ લડાઇની ક્રિયામાં અને લડાઇના

ગાયા−૯૭ ] [૨૦૩

અશુભપરિણામમાં જરાય આત્મ-વિકલ્પ કરતા નથી. જ્ઞાની પાતાના જ્ઞાયકના સામર્થ્ય સિવાય અન્ય કાંઈ કરતા નથી, લડાઈમાં ઊભા હાય તાપણ દૃષ્ટિથી છૂટી ગયા છે, જ્ઞાતાપણ પરથી નિરાળા જુદા ઊભા રહે છે, અલ્પ રાગ-દ્વેષ થાય છે તેને પાતાના ગણતા નથી, તેના સ્વામી થતા નથી. તે સમજે છે કે સ્થિરતા ઓછી છે તેથી રાગમાં જોડાઈ જવાય છે પરંતુ ભિન્નતાના ભાનવડે પરના-વિકારના સહાય જ્ઞાતા જ રહે છે અને તેથી સમસ્ત કત્તિવને છાડી દે છે; સહાય ઉદાસીન અવસ્થાવાળા થયા થકા માત્ર જણ્યા જ કરે છે.

કાઈ કહે કે જ્ઞાની ઉદાસીન હોય તો ધંધા-વેપાર કેમ કરે છે? ભાઈ! ધર્મી જવ ગૃહસ્થાશ્રમમાં હોય તોપણ અંતરથી ઉદાસીન જ છે પરંતુ અલ્પ રાગ રહ્યો છે તેથી ગૃહસ્થાશ્રમમાં ઊભા છે. પાતાને કેટલા રાગ થાય છે, કેટલા દ્વેપ થાય છે, કેટલા હપ થાય છે, કેટલા શાક થાય છે વગેરે વધું જ્ઞાતાભાવે જાણ્યા જ કરે છે. આંતરથી ઉદાસીન જ છે તાપણ અલ્પ રાગ છે ખરા. જો એટલા પણ રાગ ન હાય તા ત્યાગી થઈ જાય, અલ્પ રાગ છે તે છૂટતાં ગૃહસ્થાશ્રમ પણ છૂટી જાય છે; જો સર્વથા રાગ છૂટી જાય તા મુનિપણ થઈ જાય, રાગને અને ખાદ્ય પદાર્થાને નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખધ છે. પાંચમી ભૂમિકાએ અમુક અંશે ત્યાગ આવે છે અને છફી ભૂમિકાએ સર્વથા ત્યાગ આવે છે; વળી ત્યાં સ્વરૂપરમણતા ઘણી ઘણી વધી જાય છે અને ખહારથી પણ તદન નગ્ન દિગંભર મુનિપણ આવે છે. વસ્ત્રના રાગ છૂટતાં વસ્ત્ર પણ છૂટી જાય છે એવા નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખધ છે જેવા માતાએ જન્મ્યા તેવું માત્ર શરીર રહે છે, કોઇ પણ જાતની કૃત્રિમતા રહેતી નથી.

અહીં તો ચાથી ભૂમિકાવાળી વાત ચાલે છે. જ્ઞાની અનેક પ્રકારના વિકારી પરિણામથી પાતાને જુદા માને છે, પાતે એકરૂપ-અલેદરૂપ છે તેની સામે આચાર્ય દેવે ક્યાયના પરિણામ અનેક કહ્યા છે, એકની સામે અનેક કહ્યું છે. આત્માના સ્વભાવ નિર્મળ જ્ઞાયકરૂપ છે. મારા સ્વભાવમાં ક્યાય નથી, રાગ-દેષ પર્યાયમાં-અવસ્થામાં છે પણ સ્વભાવમાં નથી, અવસ્થામાં છે માટે ટાળી શકું છું એવા નિર્ણય વગર પ્રયત્ન કરી શકાય નહિ. આ વાત આખાળ-ગાપાળ સર્વને માટે છે. પ્રથમ એકડિયાની આ વાત છે. શ્રદ્ધાની વાત તે પ્રથમ એકડા છે અને ચારિત્રની-સ્વરૂપરમણતાની વાત તે મેડ્રિકની છે. શ્રદ્ધા પહેલી હોય, વર્તન પછી આવે; પ્રથમ શ્રદ્ધા કરીને કષાયથી જુદા પડે છે, પછી અલ્પકષાય રહે છે તેને પણ જ્ઞાની ટાળે છે.

ગરમ પાણીમાં વર્તમાન અવસ્થા પૂરતી ઉષ્ણતા છે, જે ઢાણે ઉષ્ણતા છે તે જ ઢાણે શીતળતા છે; એમ આત્માની અવસ્થામાં વર્તમાન પર્યાય પૂરતી મલિનતા છે,

508 |

ि समयसार प्रवयन लाग-४

જે ટાણે મલિનતા છે તે જ ટાણે આત્મામાં નિર્મળતા ભરી છે. જે રાગ-દ્રેષને ટાળવા માગે છે તે કાઈ બીજી' રાખવા પણ માગે છે; રાખવા જેવી વસ્તુ શું છે તેની શ્રદ્ધા ને જ્ઞાન કર્યા પછી શ્રદ્ધાના જોરમાં સ્થિરતા વધી જાય છે અને રાગ-દ્રેષ ટળી જાય છે. આત્મા શું વસ્તુ છે એની ઓળખાણ અને પ્રતીત કર્યા વિના મલિનતા ટાળવાનું જોર આવશે નહિ, પુરુષાર્થ ઉપડશે નહિ; અને જ્ઞાનીને ભાન થયા પછી અલ્પ રાગદ્રેષ રહે છે તાપણ તે સમજે કે મારી નખળાઈને લઈને આ થાય છે; અંદર પાતાની નખળાઈને દ્રેખશે પરંતુ તે નખળાઈને ટાળીને પુરુષાર્થ વધારીને અલ્પકાળમાં મુક્તિ લેશે. આત્માની ઓળખાણ અને પ્રતીત થતાં જ્ઞાની પરના અકર્તા થાય છે, અત્યંત ઉદ્દાસીન થાય છે, નિર્વિકલ્પ અત્યંત વિજ્ઞાનઘન થયા થકા શ્રદ્ધાન વડે સ્થિરતાને વધારતા અલ્પકાળમાં મુક્તિ લે છે.

જ્ઞાની થયા પછી પરદ્રવ્યનું અને પરભાવનું કર્તાપણ રહેલું જ નથી. અજ્ઞાની રહેલું હોય એટલે કે પવિત્ર ન થવું હોય તે પરનું કર્તાપણ રાખે પણ જેને આત્માનું કલ્યાણ કરવું હોય તે તો પરદ્રવ્યનું કર્તાપણ ન રાખે. જ્ઞાની થયા પછી પરના અકર્તા થાય છે, અલ્પ કથાય રહે છે પણ તેને ટાળીને અવશ્ય મુક્તિ લેવાના છે.

હવે આ જ અર્થ નું કળશરૂપ કાવ્ય કહે છે:—

( वसंतितिवडा )

अज्ञानतस्तु सत्णाभ्यवहारकारी ज्ञानं स्वयं किल भवन्नपि रच्यते यः। पीत्वा दधीक्षुमधुराम्लरसातिगृद्भ्या गां दोग्घि दुग्धमिव नूनमसौ रसालम्।। ५७॥

અર્થ:—નિશ્ચયથી સ્વયં જ્ઞાનસ્વરૂપ હોવા છતાં અજ્ઞાનને લીધે જે જીવ, ઘાસ સાથે ભેળસેળ સુંદર આહારને ખાનારા હાથી આદિ તિર્ધ ચની માફક, રાગ કરે છે (અર્થાત્ રાગના અને પાતાના ભેળસેળ સ્વાદ લે છે) તે, દહી'-ખાંડના અર્થાત્ શિખ'ડના ખાટા—મીઠા રસની અતિ લાલુપતાથી શિખ'ડને પીતાં છતાં પાતે ગાયના દૂધને પીએ છે એવું માનનાર પુરુષના જેવા છે.

જેમ હાથીને ચૂર્મું આપે ત્યારે હાથી ચૂરમાને અને પડછાને ભેગાં ખાય છે, ચૂર્મું અને ઘાસ ભેગાં કરીને ખાય છે, તેમ આ જગતના જીવા રાગમાં આનંદ માને છે. મારા આનંદ જાણે પરમાં જ હાય, એમ માની ખુશી થાય છે, રાગને અને આત્માને

ગાથા-૯૭ ]

ભેળસેળ કરે છે. ભેળસેળ એટલે કે કાંઇક આત્માના આનંદ અને કાંઇક પરના આનંદ એમ નહિ પણ એકલા રાગના વિકારના જ આનંદ લે છે; વિષયમાં, ખાવામાં, પીવામાં શરીરમાં, સ્ત્રીમાં, છાકરાંમાં—તે બધામાં આનંદ હાય તેમ અજ્ઞાની માની રહ્યો છે, પાતાના આનંદસ્વભાવ એક ક્ષણિક વિકારી પર્યાયમાં કલ્પી લીધા. લગ્ન વખતે હરખજમણને દિવસે પિસ્તાંના પાપડ ને માવાનાં જાં છુ, ખદામના મેસુભ ને પત્તર-વેલિયાંનાં ભજ્યાં ઊડતાં હેાય, એક બીજા વેવાઈ સામસામા જમાડતા હેાય ત્યારે ભાઈસાહેબ આનં ક આનં ક માની રહ્યો હોય, અરે! તે દિવસ ગયા પછી પણ તે હરખ જમણના દિવસને યાદ કરી કરીને હરખના સડકા વેદે, પાતાના સ્વભાવનાં આનંદની રુચિ ચૂકીને ઢારની માફક પરમાંથી આનંદ લે છે. જેમ હાથીના ઊંચા ખારાક તા ચૂરમું જ છે પણ તે મૃઢતાને લઈને એકલું ચૂરમું નહિ ખાતાં પડછાં અને ચૂરમું ભેગાં ખાય છે; તેમ આત્માના ખરા સ્વાદ તા પરથી નિરાળા સ્વતઃસિદ્ધ સ્વભાવે અમૃતમય આનંદરૂપ છે પણ આજ્ઞાનને લીધે રાગના સ્વાદને આત્માના સ્વાદ માને છે. આપ્યું દ્રવ્ય ક્ષણિક વિકારી પર્યાયમાં 'આ મારા સ્વાદ છે ' એમ કલ્પના કરીને રાકાહ' તે એન ભેળસેળપહ છે. શુભાશભભાવની લાગણી થવી તે પડછાં છે. પડછાં એટલે કે કાતરાં જેવા તે ભાવા છે. આત્માના સ્વભાવના સ્વાદ દાણા જેવા છે, દાણા જેવા મીડા ને મધુરા આત્માના સ્વાદ છે.

દારૂ પીધેલા માણસને શિખંડના સ્વાદ દૂધ જેવા લાગે છે, એટલે તે શિખંડના સ્વાદ માટે ગાયના આંચળ દાવે છે; તેમ માહરૂપી દારૂને લઈને આ આત્મા શું છે તેનું અભાન હાવાથી સ્ત્રી, છાકરાં, શરીર વગેરે પર પદાર્થમાંથી જાણે આનંદ આવતા હાય એમ માની તેમાંથી આનંદ લેવા જાય છે, અને પુષ્ય-પાપના પરિણામમાં એકાથ થઈને તેમાંથી પાતાના સ્વાદને દાવા માગે છે.

જેને રસની અહુ લાલુપતા હાય તેને ખાટા-મીઠા રસની ખખર ન પડે, રસની લાલુપતાને કારણે પર પદાર્થમાંથી જાણે સુખના સડકા આવતા હાય એમ માની પર પદાર્થમાંથી સુખ લેવાના ઝાંવાં મારે છે. માહના દારું જેને ચડયો છે તે પાતાના સ્વાભાવિક આનંદના અને રાગના-આકળતાના આનંદના સ્વાદના લેદ પાડી શકતા નથી. ભિન્ન કરી શકતા નથી જીદા જાણી શકતા નથી.

ચક્રવતી સમકિતી રાજા છ ખંડમાં ઊભો હોય છતાં તે છ ખંડના રાગ રાગ સમાન જાણે છે, રાગની રુચિ નથી. જ્ઞાનીને જ્યારે વિષય અને લડાઈના યાગ હોય ત્યારે તે એમ સમજે છે કે આ રાગ આવ્યા, પીડા આવી. જેમ કાઈ માણસને શરીરમાં શીતળા નીકળ્યા હોય અને દાણે દાણે ઇયળ પડી હોય તે વખતે જે પીડા થાય, તેવી

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

પીડા જ્ઞાનીને વિષય અને લડાઈના યાગ વખતે થાય છે, અલ્પ રાગની અસ્થિરતાને કારણે લડાઈ અને વિષયના કાર્યોમાં જોડાય ખરા, પણ તે સમજે છે કે અરેરે! આ સ્વરૂપ મારું નહિ, આ તા આપદા છે, આફત છે, ઉપસર્ગ છે, આમાંથી સર્વથા છૂટીને સર્વથા પ્રકારે સ્વરૂપમાં લીન થઈશ તે દિવસ ધન્ય થશે.

ગ્રાનીને સ્વભાવ સિવાય શુભાશભભાવમાં જોડાવું તે રાગ ને પ્રતિકૂળતા લાગ છે આકત લાગે છે, ઉપસર્ગ લાગે છે; અનુકૂળતા અને પ્રતિકૂળતા અને તરફ જોડાવુ તેને ગ્રાની પ્રતિકૂળતા જ સમજે છે, કારણ કે અન્ને પાતાના સ્વભાવથી વિરુદ્ધભાવ છે માટે અન્નેના રાગ તે રાગ જ છે તેમ જાણે છે, છતાં તેમાં જોડાવું પડે છે તે મારા પુરુષાર્થની નખળાઇ છે; ગ્રાની સમજે છે કે મારા સ્વભાવઘનને ચૂકીને પરમાં જોડાવું તેમાં મારી જ નખળાઇ છે, કાઇ પરના દાષ નથી.

ગ્રાની અશુભ પરિણામથી બચવા માટે શુભ પરિણામમાં પુરુષાર્થ વડે જોડાય ખરા, પરંતુ અંતરમાં સ્વરૂપમાં કરવાના ઉદ્યમ ને પુરુષાર્થ હાય છે, ચાથે ગુણસ્થાને દેવ-ગુરુ-શાસની પૂજા-ભક્તિના અને સ્વાધ્યાય વગેરેના શુભ પરિણામ હાય છે ત્યાં પણ તે સ્વરૂપમાં લીન થવાના ઉદ્યમી રહે છે, પાંચમે ગુણસ્થાને દેવ-ગુરુ-શાસની પૂજા-ભક્તિ ને શાસ્ત્રસ્વાધ્યાય વગેરેના શુભ પરિણામ હાય અને અણ્રવતના શુભ પરિણામ હાય છે; છે કે ગુણસ્થાને દેવ-ગુરુ-શાસની ભક્તિના, સ્વાધ્યાય અને મહાવત વગેરેના શુભ પરિણામ હાય છે પરંતુ તે બધી ભૂમિકાએ સ્વરૂપમાં કરવાના ઉદ્યમ રહે છે. છઠ્ઠી-સાતમી ભૂમિકાએ તો ઘણી ઘણી જ સ્વરૂપ રમણતા હાય છે, અંતર્મ હૂર્તમાં આતમામાં અને અંતર્મ હૂર્તમાં બહાર એવી સુનિઓની દશા હાય છે, ક્ષણમાં સ્વરૂપમાં કરી જાય છે અને ક્ષણમાં બહાર શુભ પરિણામ આવે છે એવી રીતે હજારા વાર આવળ કરે છે.

અજ્ઞાનીને પુદ્દગલકર્મના સ્વાદમાં લીનતા છે, ભગવાન આત્મા પરના કઈત્વ વિનાના શાંત સ્વભાવી છે તેને સમજતા નથી ને પરમાં લીન થઈ જાય છે, નિર્વિકારી અને વિકારી સ્વાદના ભેદ નહિ પરખતાં વિકારી સ્વાદને પાતાના સ્વાદ માને છે તે સંખધમાં આચાર્યદ્વે શિખંડ અને હાથીના બે દર્શાંત આપ્યા.

અજ્ઞાનથી જીવાે કર્તા થાય છે. સ્વ-પરની જેને ખબર નથી એવાે અજાણ જીવ પાતાને પરનાે કર્તા માને છે, એવા અર્થનું કળશરૂપ કાવ્ય કહે છે:—

(शाह (बिक्री उत )

अज्ञानान्मगतृष्टिणकां जलिया धावंति पातुं मृगा अज्ञानात्तमसि द्रवंति भुजगाध्यासेन रज्जौ जनाः । ગાયા-૯૭ ] િ ૨૦૭

### अज्ञानाच्च विकल्पचक्रकरणाद्वातोत्तरंगाव्धिवत् शुद्धज्ञानमया अपि स्वयममी कर्जीभवंत्याकुलाः ॥ ५८ ॥

અર્ધ:—અજ્ઞાનને લીધે મૃગજળમાં જળની ખુદ્ધિ થવાથી હરણા તેને પીવા દાડે છે; અજ્ઞાનને લીધે અ'ધકારમાં પડેલી દારડીમાં સર્પના અધ્યાસ થવાથી લોકો (ભયથી) ભાગી જાય છે; અને (તેવી રીતે) અજ્ઞાનને લીધે આ જીવા, પવનથી તર'ગવાળા સમુદ્રની માફક વિકલ્પાના સમૂહ કરતા હોવાથી—જોકે તેઓ શુદ્ધજ્ઞાનમય છે તોપણ આકળ ખનતા થકા પાતાની મેળે કર્તા થાય છે.

હરિલ્યાં અજ્ઞાનને કારણે મૃગજળમાં જળની ભુદ્ધિ કરે છે એટલે કે ખારવાળી જમીનમાં સૂર્યનાં કિરણા પડવાથી પાણી જેવું દૂરથી દેખાય તેને હરિલ્યાં પાણી માનીને પીવા દાઉ છે, પરંતુ તે ઝાંઝવાનાં પાણી છે, વાસ્તવિક પાણી નથી, એવા ઝાંઝવાનાં પાણી દેખીને મૂહ હરિલ્યાં પાણી પીવા દાડ્યા જ કરે છે; એને એટલી પણ ખબર નથી કે આટલા આટલા માર્ગ કાપીને આવ્યા છતાં પણ ઠંડી હવા લાગતી નથી, મારી દિષ્ટમાં પાણી દેખાણું ત્યાંસુધી હું આવ્યા છતાં હજી આધું આધું જતું જાય છે માટે આધું તે આધું જ છે, નજીક છે જ નહિ, એટલે ઝાંઝવાનાં પાણીમાં ખરું પાણી છે જ નહિ તેમ નહિ સમજતાં પીવાં દાઉ છે ને પછી ખેદખિન્ન થાય છે.

તેવી રીતે આત્મા અજ્ઞાનને લીધે રાગ-દ્રેષમાં મુખ છે એવું માને છે, આઘા આઘામાં મુખની કલ્પના કર્યા કરે છે, ઘડીમાં એમ માને કે આ છાકરા મને મુખરૂપ છે; વળી પાછા એમ માને કે છાકરા નહિ પણ બાયડી મુખરૂપ છે, વળી ઘડીમાં એમ માને કે બાયડી નહિ પણ ધન મુખરૂપ છે, વળી માને કે ધન નહિ પણ મકાન મુખરૂપ છે એમ આઘા આઘામાં મુખની કલ્પના કર્યા કરે છે. વળી કાઈ તા એમ કહે કે અહીં પુણ્યપરિણામ કરીને દેવમાં જશું, ત્યાં મુખ લેશું પણ અરે મૂઢ! દેવમાં કર્યા મુખ હતું? એ તા જેવા આ મંત્રાર છે તેવા તે પણ મંત્રાર છે. જેમ હરિણયાંને કાઈ દિવસ પાણીની તૃપ્તિ થતી નથી તેમ અજ્ઞાનીને પર ઉપર દૃષ્ટિ હાવાથી ક્યાંય મુખ ને શાંતિ થતી નથી છતાં પણ તેમાંથી મુખ માનવું મૂકતા નથી.

વળી કેટલાક તા કહે છે કે અહીં લીલી વાડી મૂકીને મરીએ તા ઠીક, તા મુખી કહેવાઈએ પણ તે બધું મૂકીને તું કયાં જવાના તેની કાંઈ ખબર ખરી! તારા આત્માની કાંઈ લીલી વાડી કરી કે માત્ર બહારની જ; આત્મામાં સમ્યગ્દર્શનની લીલી વાડી પ્રગટ કર્યા વગર મુખી છા જ નહિ, દુ:ખી જ છા.

વળી કેટલાક કહે છે કે બાળપણામાં ધર્મ કરી શકાતા નથી, માટે જુવાન થશું

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ત્યારે ધર્મ કરી સુખી થઇશું, પછી થાય જીવાન એઠલે કહે કે હવે વૃદ્ધ થશું ત્યારે ધર્મ કરશું, પણ ભાઇ! ધર્મ ભાળપણામાં, જીવાનપણામાં કે વૃદ્ધપણામાં નથી પરંતુ ધર્મ આત્મામાં છે, તેમાંથી ગાત તા સુખી થઇશ.

અજ્ઞાનને લીધે દારડીમાં સર્પના અધ્યાસ થવાથી, દારડીમાં સર્પ મનાઈ જવાથી અરે! આ સર્પ છે એમ કરી લોકો ભય પામી ભાગે છે પણ ઊભો તો રહે, જો તો ખરા! અહીંથી અધા હાલેચાલે છે, છતાં તે હલતો નથી, એમ ને એમ સ્થિર પડ્યો છે, માટે સર્પ નથી પણ દારડી જ છે એમ નક્કી તો કર! નક્કી કરીને ભાગ સાગ કરવું મૂકી દે

જેમ દારડીમાં સર્પના આરાપ માનીને દાડયો તેમ અજ્ઞાની પર પદાર્થમાં સુખના આરાપ કરીને દાડાદાડ કરે છે પણ પાતાના સ્વભાવ ઉદાસીન જ્ઞાતા છે, શુદ્ધ શાંત પવિત્ર સ્વભાવ છે તેને નહિ આળખતાં, શ્રદ્ધા નહિ કરતાં પરમાં આકળ ખનીને પરના કર્તા ચાય છે. માણસાને નિવૃત્તિ લઈને અંતરમાં સમજવાની અને હિત કરવાની દરકાર જ નથી, ધગરા જ નથી તેથી જેમાં પાતાનું હિત છે તે હિતને રસ્તે પાતે વળતા નથી.

પવનથી દૃરિયા ક્ષાભ પામીને ઉાલાયમાન થાય છે તેમ ચૈતન્યભગવાન રાગના વિકલ્પાથી ઉાલે છે; અનેક પ્રકારની આકુળતાની વૃત્તિઓથી ઉાલમઉાલ છે તેમાં જરાય શાંતિ નહિ, છતાં પણ આત્માની શ્રદ્ધા કરે નહિ તેથી દુ:ખી થયા જ કરે. પાતાના આત્માને ઓળખવાના પ્રયત્ન કરે કે હું તા જાણનાર જ્યાત છું, જે કાંઇ પણ ખને તેને જાણ્યા જ કરવું તે જ મારું સ્વરૂપ છે, પણ આમ થયું ને તેમ થયું તેવા વિકલ્પા કરવા તે મારું સ્વરૂપ નથી; એમ પાતાના સ્વરૂપનાં શ્રદ્ધાં—જ્ઞાન કરે અને તેમાં કરે તે

ગાથા-૯૭ ]

જ મુખના ઉપાય છે, સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ર્ચારિત્ર તે જ મુખના ઉપાય છે, તે સિવાય બીજો કાેઈ મુખના ઉપાય નથી.

જ્ઞાનથી આત્મા કર્તા થયા નથી એમ હવે કહે છે:-

( वसंतित्वका )

ज्ञानाद्विचेकतया तु परात्मनोर्यो जानाति हंस्र इव घाःपयसोर्विशेषम् । चैतन्यवातुमचलं स सदाधिरूढो जानीत एव हि करोति न किंचनापि ॥ ५९ ॥

અર્થ:—જેમ હંસ દૂધ અને પાણીના વિશેષને (તફાવતને) જાણે છે તેમ જે જવ જ્ઞાનને લીધે વિવેકવાળા (ભેઠજ્ઞાનવાળા) હાવાથી પરના અને પાતાના વિશેષને જાણે છે તે (જેમ હંસ મિશ્રિત થયેલાં દૂધજળને જીદાં કરીને દૂધ ગ્રહણ કરે છે તેમ) અચળ ચૈતન્યધાતુમાં આર્ફ થયા થકા (અર્થાત્ તેના આશ્રય કરતા થકા) માત્ર જાણે જ છે, કાંઈ પણ કરતા નથી (અર્થાત્ જ્ઞાતા જ રહે છે, કર્તા થતા નથી).

હંસની ચાંચમાં ખટાશ હોવાથી તે દૂધમાં ચાંચ બાળે ત્યાં દૂધનું કોકહું થઈ જાય છે અને પાણી જુદું પડી જાય છે; તેમ સમ્યગ્જ્ઞાન વઉ સાચા બોધ થયા હોવાથી, સાચા વિવેક થયા હોવાથી પરની અને પાતાની જીઠાઈને જાણ છે કે હું જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા છું અને આ રાગ, કાેધ વગેરે પર વસ્તુ છે. જેમ કાેઈ સંસારના ડાહ્યા માણસ સંસારના રસિક હોવાથી બજારમાં ચાખા લેવા જાય ત્યાં તે સારા–નરસાના વિવેક કરે છે, તેમ જ્ઞાની પાતાના સ્વરૂપાનંદના રસીલા હોવાથી નિર્વિકારી, જ્ઞાનસ્વભાવી આત્માના અને રાગ-દ્વેપરૂપ વિકારી ભાવાના વિવેક કરે છે, જુદા જાણે છે.

જેમ હંસ મિશ્રિત થયેલાં દૂધજળને જીદાં કરીને દૂધને ગહણ કરે છે તેમ ધર્માત્મા ગ્રાની જીવ અચલ ચૈતન્યમાં આરૂઢ થયા થકા, પાતાના સ્વભાવના આશ્રય કરતા થકા માત્ર જાણનાર જ રહે છે—સાક્ષીપણ જ રહે છે પણ કર્તા થતા નથી.

૨૦૦૦, કારતક સુદ ૭, ગુરુ.

પરના અને પાતાના જીદા વિવેક થવાથી આત્મા પરના જ્ઞાતા જ રહે છે પણ કર્તા થતા નથી. જ્ઞાતા રહેવામાં અનંતગુણી ક્રિયા છે; પરના કર્તા ન થયા અને જ્ઞાતાપણ રહ્યો; તે જ્ઞાતાપણ રહેવામાં અનંતગુણી ક્રિયા છે, તે જ ચૈતન્યની ક્રિયા છે. જડની ક્રિયાથી ધર્મ માનવા તે અજ્ઞાન છે.

स. प्र. २७

सिभयसार प्रवयन लाग-४

હવે જે કાંઈ જણાય છે તે જ્ઞાનથી જ જણાય છે એમ કહે છે:— (મંદાકાન્તા)

> ज्ञानादेव ज्वलनपयसोरीष्ठण्यशैत्यव्यवस्था ज्ञानादेवोल्लसति लवणस्वादभेदव्युदासः। ज्ञानादेव स्वरसविकसन्नित्यचैतन्यधातोः कोधादेश्च प्रभवति भिदा भिदती कर्तृभावम्।।६०।।

અર્થ :—( ગરમ પાણીમાં ) અગ્નિની ઉષ્ણતાના અને પાણીની શીતળતાના ભેદ, જ્ઞાનથી જ પ્રગઢ થાય છે. શાકના સ્વાદથી લવણના સ્વાદની તદ્દન ભિન્નતા જ્ઞાનથી જ પ્રકાશિત થાય છે. નિજરસથી વિકસતી નિત્ય ચૈતન્યધાતના અને ક્રોધાદિ ભાવાના ભેદ, કર્ત્વને ( કર્તાપણાના ભાવને ) ભેદતા થકા-તાડતા થકા, જ્ઞાનથી જ પ્રગઢ થાય છે.

આત્માના જ્ઞાનસ્વભાવ છે તે જ પરને અને પાતાને જાણનાર છે. અમિના નિમિત્તે પાણીની વર્તમાન થતી ઉષ્યુતાને અને પાણીની મૂળ સ્વભાવની શીતળતા પણ જ્ઞાન વઉ જ પ્રકાશિત થાય છે; મારા સ્વભાવ શું છે, મારા સ્વભાવ ઢાઢા છે કે ઊના છે, વગેરે કાંઈ પણ પાણી જાણતું નથી પરંતુ જાણનાર જ તેને જાણે છે.

કારેલાંનું શાક, ઘિસાડાંનું શાક વગેરે શાકના સ્વાદ અને તેમાં નાખેલા મીઠાના સ્વાદ-તેની તદ્દન જુદાઈ જ્ઞાન વઉ જ જણાય છે, શાક અને મીઠું જાણતા નથી કે અમે કેવા સ્વાદવાળાં છીએ. મીઠાને ખબર નથી કે મારા કેવા સ્વભાવ છે, શાકને ખબર નથી કે મારા કેવા સ્વભાવ છે, તે બન્ને જડસ્વભાવે છે તેને જાણનાર જ્ઞાન છે.

કેટલાક કહે છે કે જ્ઞાન વડે જણાતું નથી પણ માથાના મગજ વડે જણાય છે; પણ ભાઈ! માથાનું મગજ તા જડ છે, જડમાંથી જાણવું આવે નહિ, જાણવાની કિયા જાણનાર તત્ત્વમાં થાય છે. માથાનું મગજ જાણતું હાય તા મડદાને પણ જ્ઞાન થવું જોઈએ પણ મડદાને કાંઈ જ્ઞાન થતું નથી તેથી જાણનાર તત્ત્વ શરીરથી જુદું છે; માથાનું મગજ જડ છે, જાણનાર તત્ત્વ તા ચૈતન્ય છે, ચૈતન્ય ચૈતન્યની કિયા વડે જાણે છે, માથાનું મગજ કાંઈ જાણતું નથી પરંતુ જાણનાર જ ખલું જાણે છે.

નિજરસથી વિકસતી ચૈતન્યધાત અને ક્રોધ, માન, માયા, લાભના ભેદ—એ બન્નેનું જુદાપણું જ્ઞાન જ જાણે છે, જ્ઞાન જ તેને ભિન્ન ભાળે છે; હું કર્તા અને ક્રોધાદિ મારાં કામ, એવા કર્તા ત્વને તાડતું થકું જ્ઞાન પ્રગઢ થાય છે, જ્ઞાનના સ્વપર-પ્રકાશક સ્વભાવ હાવાથી સ્વના પણ વિવેક કરે છે અને પરતે પણ વિવેક કરે છે. ગાથા-૯૭ [ ૨૧૧

આ ક્રોધાદિ વિભાવા તે હું નહિ, હું ગ્રાયક આત્મા ગ્રાનસ્વરૂપે છું એમ ગ્રાયક ઉપર દષ્ટિ મૂકીને ગ્રાયકની હયાતીને જણીને જે ભેદવિગ્રાન કરે છે તે કર્તૃત્વને છાઉ છે.

આત્માના અજાણ એવા અજ્ઞાની શુભાશુભભાવને કરે છે પણ જડના ભાવાને કરી પણ કરતા નથી, આત્મા અજ્ઞાનભાવે કાં તો રાગ-દ્રેષ કરે અને જો જ્ઞાનભાવે રહે તો રાગ-દ્રેષના જાણનાર રહે, તે સિવાય આત્મા કાંઈ કરે નહિત દીકરાનું કાંઈ કરી શકાય કે નહિ? કાંઈ કરી શકાય નથી, માત્ર દીકરા સંખંધીના રાગ દ્રેષને કરી શકાય છે, તેવી રીતે પૈસાનું, શરીરનું, કાંઈનું કાંઈ કરી શકાયું જ નથી, માત્ર તે સંખંધીના રાગ-દ્રેષ કરી શકાય છે; પરના કર્તાપણાનું મૂળ કારણ અજ્ઞાન છે.

ખારાપણું અને શાક બન્ને જીદાં છે એવા જુદાપણાના વિવેક જ્ઞાન કરે છે, પાણીની વર્તમાન અવસ્થામાં ઉષ્ણતા છે અને ત્રિકાળી સ્વભાવ શીતળ છે એવા વિવેક જ્ઞાન કરે છે, ક્રોધાદિ અને ચૈતન્યસ્વભાવ બન્ને ભિન્ન છે તેવા વિવેક પણ જ્ઞાન કરે છે, પુષ્ય-પાપના ક્ષણિક ભાવા પાણીની ઉષ્ણતા જેવા છે, તે ભાવા હું છું, તે મારાં કાર્ય છે તેમ અજ્ઞાની અજ્ઞાનભાવને કરે છે; પુષ્ય-પાપના ઉષ્ણ ક્ષણિક પર્યાય તે હું નથી, હું તો શીતળ સ્વભાવે છું એમ જ્ઞાની વિવેક કરે છે. લવણ અને શાકના સ્વાદને જાદા જાણતા જ્ઞાની વિવેક જ્ઞાની અજ્ઞાની અજ્ઞાનભાવને કરે છે. લવણ અને શાકના સ્વાદને જાદા જાણતા જ્ઞાની વિવેક જ્ઞાની કરે છે એમ જ્ઞાની જ્ઞાન કરે છે.

હવે, અજ્ઞાની પણ પાતાના જ ભાવને કરે છે પરંતુ પુદ્દગલના ભાવને કદી કરતા નથી—એવા અર્થ'ના, આગળની ગાથાની સૂચનિકારૂપ શ્લોક કહે છે:—

(અનુષ્ટુપ્)

### अज्ञानं ज्ञानमप्येवं कुर्वन्नात्मानमंजसः । स्यात्कर्तात्मात्मभावस्य परभावस्य न क्वचित् ॥६१॥

અથ :—આ રીતે ખરેખર પાતાને અજ્ઞાનરૂપ કે જ્ઞાનરૂપ કરતા આત્મા પાતાના જ ભાવના કર્તા છે, પરભાવના (પુદ્દગલના ભાવાના) કર્તા તા કદી નથી.

કોય, માન, માયા, હર્ષ, શાક, વેદ, વિકાર વગેરે વિભાવભાવા મારા છે, હું એના કર્તા છું અને એ મારાં કાર્ય છે એમ અજ્ઞાની અજ્ઞાનભાવને કરે છે પરંત્ર કોધાદિ વિકારા મારા નથી પણ ચૈતન્યમૂર્તિ જ્ઞાન–આનંદના દરિયા અનંતગુણથી ભર્યો છે તે જ હું છું, તેને જાણવું, માનવું, અને તેમાં ઠરવું તે જ મારું કાર્ય છે એમ જાણતા થકા જ્ઞાની જ્ઞાનભાવને કરે છે.

212

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

પ્રેક્ષ:—આત્મા જ્ઞાનભાવે તા પરનું કાંઈ ન કરે પણ વિભાવભાવ વઉ તા પરનું કાંઈ કરી શકે કે નહિ?

ઉત્તર:—આત્મા વિભાવભાવને કરી શકે પણ તે વિભાવભાવ વડે પરદ્રવ્યનું કે પરભાવાનું કાંઇ પણ ન કરી શકાય.

એ જ वातने दढ करे छ :-

( અનુષ્ટુપ)

आत्मा ज्ञानं स्वयं ज्ञानं ज्ञानादन्यत्करोतिकिम् । परभावस्य कर्तात्मा मोहोऽयं व्यवहारिणाम् ॥ ६२ ॥

અર્ધ:—આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે, પોતે જ્ઞાન જ છે; તે જ્ઞાન સિવાય બીજું શું કરે? આત્મા પરભાવના કર્તા છે એમ માનવું (તથા કહેવું) તે વ્યવહારી જીવોના માહ (અજ્ઞાન) છે.

આત્મા તો જાણનાર જ્ઞાનસ્વરૂપ છે, ભગવાન આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે એમ ગુણ અને ગુણીના ભેદ પાડીને કહ્યું અને પછી કહ્યું કે આત્મા પાતે જ જ્ઞાન છે; પહેલાં કહ્યું કે આત્માના સ્વભાવ જ્ઞાન છે અને પછી કહ્યું કે આત્મા પાતે જ જ્ઞાન છે એમ અભેદ કહ્યું, જ્ઞાન છે તે જ હું છું એવી જ્ઞાનની પ્રતીતિ, જ્ઞાનનું જ્ઞાન અને જ્ઞાનની રમણતા—તે ત્રણે જ્ઞાનમાં આવી ગયાં, જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર તે ત્રણે જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મામાં સમાઈ ગયાં, આત્મા જ્ઞાન સિવાય બીજી' શું કરી શકે? પાતાના સ્વભાવને જ કરી શકે, પરનું કાંઈ ન કરી શકે તાપણ પરભાવના કર્તા માનવા તે વ્યવહારી જ્વાના માહ છે. ઘરનું, છાકરાનું, મકાનનું વગેરે પર પદાર્થનું હું કરી દઉં છું એવી માન્યતા તે વ્યવહારી જ્વાના માહ છે. જેટલા ભેદ પડે, પ્રકાર પડે, તે બધાં વ્યવહારનાં પડે છે; તે પરાશ્રયરૂપ વ્યવહારમાં એક થઈ ગયા ને જુદા ન રહ્યો તે અજ્ઞાની છે. પરના હું કર્તા છું એવી વ્યવહારી જ્વાના માહ છે. હું. હું.

હવે કહે છે કે વ્યવહારી જીવા આમ કહે છે:-

# ववहारेण दु आदा करेदि घडपडरथाणि दृव्वाणि। करणाणि य कम्माणि य णोकम्माणीह विविहाणि॥ ९८॥

ઘટ-૫ટ-૨થાદિક વસ્તુઓ, કરણા અને કર્મા વળી, નાકમ વિધવિધ જગતમાં આત્મા કરે વ્યવહારથી. ૯૮. ગાથા–૯૮ ] [ ૨૧૩

અર્ધ:—વ્યવહારથી અર્થાત્ વ્યવહારી લાકા માને છે કે જગતમાં આતમા ઘડા, કપડં, રથ, કત્યાદિ વસ્તુઓને, વળી ઇંદ્રિયાને, અનેક પ્રકારનાં ક્રોધાદિ દ્રવ્યકર્માને અને શરીરાદિ નાકર્માને કરે છે.

વ્યવહાર એટલે વર્ત માન દિષ્ટથી-સ્થૂળ દિષ્ટથી જગતના જીવા એમ માને એ કે હું ઘડા કરું છું, હું કપકું વહું છું, હું રથ કરું છું એટલે કે હું વાહન કરું છું, હું મકાન કરું છું, હું પુસ્તક કરું છું, હું ઉપદેશ આપું છું વગેરે વસ્તુઓના અજ્ઞાની જીવ કર્તા થાય છે, અભેરાઈ સરખી ગાઠવાય, ચાકળા સરખા ગાઠવાય, રસાઈ સારી થાય વગેરે કાર્ય થાય તેમાં અજ્ઞાની જીવ માને છે કે આ ખધું મારાથી થાય છે. શરીરની ઇદિયાને હું સારી રાખી શકું છું, આંખના રાળા જેમ ફેરવવો હાય તેમ હું ફેરવી શકું છું, આંખની પાંપણ જેમ હલાવવી હાય તેમ હું હલાવી શકું છું, જભ વડે હું રસ ચાખી શકું છું, હું બોલી શકું છું, મારે જેમ ખોલવું હાય તેમ જભને હલાવી શકું છું વગેરે પાંચે ઇદિયાના અજ્ઞાની કર્તા થાય છે.

નવાં કર્મ બંધાય છે તેને હું બાંધું છું; જ્ઞાનાવરણીય-દર્શનાવરણીય-માહનીય વગેરે જડકર્મને હું બાંધું છું એમ અજ્ઞાની જીવ માને છે, શરીરાદિ નાકમેનિ પણ હું કરું છું એવા વ્યવહારી જીવાના વ્યામાહ છે. શરીર મારાથી હાલે છે, મારાથી બેસાય છે, મારાથી ઉઠાય છે, મારાથી બોલાય છે વગેરે શરીરાદિ નાકર્મના અજ્ઞાની કર્તા થાય છે.

કાઇ કહે કે શરીર એની મેળાએ હાલતું હોય તા શરીરને જ્યારે ચાલવું હશે ત્યારે એની મેળાએ ચાલીને, એની મેળાએ આવશે તમારે ઘર! ભાઇ! બીજાને ત્યાં જવાના ભાવ થાય તે વખતે શરીરને ચાલવાના ઉદય હોય તા પાતાના ભાવને અને શરીરના ઉદયને નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખંધ થવાથી બીજાને ઘર જણાય છે, પાતાના ભાવને અને શરીરના ઉદયને લગભગ સંખંધ થવાથી શરીર મારાથી ચાલે છે એમ અજ્ઞાનીને ભાસે છે પરંતુ શરીર તા શરીરના કારણે જ ચાલે છે, આત્માના ભાવથી તે ચાલતું નથી. આત્માના ભાવથી તે ચાલતું હોય તા જ્યારે પણ તે ચાલતું જોઈએ; તે વખતે પાતાને ચાલવાના ઘણા ભાવ હોય તાપણ શરીરમાં નખળાઈ હોવાથી ચાલી શકાતું નથી માટે શરીર તા તેના પાતાના સ્વતંત્ર પરિણમનને કારણ જ ચાલે છે, પરંતુ વ્યવહારમાં એવી લાંબી ભાષા બોલાય નહિ. પાણીનો કળશા લાવ એમ કહેવાય પણ તેના અર્થ એવા નથી, કળશા તા પિત્તળના છે, પાણીના કળશા લાવ એમ કહેવાય પણ તેના અર્થ એવા નથી, કળશા તા પિત્તળના છે, પાણીના કળશા ઉપચારથી કહેવાય છે; તેમ શરીરની કિયા શરીરથી થાય છે પરંતુ અજ્ઞાની માને છે કે મારાથી થાય છે.

આત્મા સિવાય ખહારની કાેઈ પણ વસ્તુ આત્માને હાથ નથી છતાં અજ્ઞાની

िसमयसार प्रवयन लाग-४

જીવા એમ માને છે કે અમે હતા તા આ બધી વ્યવસ્થા કરી દીધી, અમે હતા તા આ બધું ઠેકાણે પડી ગયું; ઇંદિયાના, કર્માના અને નાકર્માના કર્તા હું, તેમ માને તે આત્માના સ્વભાવના અજાણ હાવાથી ભગવાનના ભક્ત નથી પણ જડના ભક્ત છે.

જેથી પાતાના (ઇચ્છારૂપ) વિકલ્પ અને (હસ્તાદિની ક્રિયારૂપ) વ્યાપાર વઉ આ આત્મા ઘઢ આદિ પરદ્રવ્યસ્વરૂપ ખાદ્ય કર્મને કરતા (વ્યવહારીઓને) પ્રતિભાસે છે.

જુઓ, આમાં શું કહ્યું? કે અજ્ઞાનીઓને એવું દેખાય છે કે પરંદ્રવ્યસ્વરૂપ બાહ્ય કર્મને આત્મા કરે છે એટલે એના અર્થ એમ છે કે વાસ્તિવક રીતે આત્મા પર દ્વ્યના કર્તા છે જ નહિ. ભ્રાંતિથી એમ ભાસે છે એટલે એમાં એમ આવ્યું કે ખાટા ભાવથી એમ ભાસે છે પરંતુ સાચા ભાવથી એમ છે નહિ, આમાં તા ખધી વાત આવી ગઈ; બાઈ એ ચાખા કરે. ખીચડી કરે, રાેટલા બનાવે, પકવાન બનાવે, માતી પરાવે વગેરે, તે બધાના કર્તા આત્મા છે નહિ, તે બધી વસ્તુની અવસ્થા ચૈતન્યને હાથ છે નહિ, એ બધી વસ્તુની અવસ્થા ચૈતન્યને હાથ નિક્તિ છે બધી વસ્તુની અવસ્થા એવી જાતની થવાની હાય ત્યારે બાઈનું નિક્તિ હાય છે.

કાઈ કહેશ કે માતીના દાણા જેવા અમે તા અક્ષર કરીએ છીએ, પણ ભાઈ! તેવા અક્ષર કરવા તે તારા હાથની વાત નથી, જો અક્ષર ન થવાના હાય તા આંગળીમાં ફાેડકી થાય, લખતાં લખતાં આંગળી ઠરડાઈ જાય માટે સારા અક્ષર કરવા તે આત્માના હાથની વાત નથી. જ્યારે અક્ષર સારા થવાના હાય ત્યારે હાથનું અનુકૂળ નિમિત્ત હાજર હાય, પણ સીસપેન સીસપેનમાં ને હાથ હાથમાં, કાેઈના કાર્યના કાેઈ કર્તા નથી; ખન્ને સ્વતંત્ર ચીજ છે.

અજ્ઞાનભાવે ઇચ્છા અને યાગના કંપનના આત્મા કર્તા છે. ઇન્દ્રિયોના કે શરીરની કિયાના તો અજ્ઞાની પણ કર્તા નથી. માણસાને ખાટાં અભિમાન ચડી ગયાં છે, પરને હું આમ કરી દઉં અને પરને હું તેમ કરી દઉં; પણ પાતે જરાપણ કરી શકતા નથી, માત્ર સંકલ્પ-વિકલ્પ કર્યા કરે છે કે પરનું હું કરી દઉં છું.

કોધાદિ સમસ્ત અંતરંગ કર્મ અને બાહ્ય દ્રવ્યકર્મ તથા નાકર્મ તે અન્ને પરદ્રવ્યસ્વરૂપ હોવાથી તેમનામાં તફાવત નથી. વ્યવહારી જ્વાની એવી મૃહતા છે કે શરીરને અમે આમ ચલાવી દર્ઇએ, કંઢને અમે બહુ સારી રીતે મલાવી દર્ઇએ, વાણી અમે સારી બાલી શકીએ છીએ વગેરે પરદ્રવ્યનું કર્તાપણું માની મૃહતા સેવે છે. અજ્ઞાનમાવે કોધાદિ વિકારાના, દ્રવ્યકર્મના અને નાકર્મના આત્મા કર્તા થાય છે.

ગાથા-૯૯ ] [ ૨૧૫

પરદ્રવ્યના કર્તાપણાનાં અભિમાન કર્યાં હોય ને એમાં જ્યાં ધાર્યું ન થાય ત્યાં એવા કપાય ચડે કે મરણ કરે, પાંચ લાખની મૂડી કહેવાતી હોય ને એમાં જ્યાં ખાટ જાય ત્યાં તા શરમ શરમ થઇ પડે અને વિચારે કે આના કરતાં તા મરી જઇએ તા નિરાંત થાય, તા શું! ત્યાં માશીઆ એઠા છે? કે 'આવા ભાણેજ! તમારા માટે અહીં પલંગ પાથર્યા છે' તેમ કહેનાર કાઇ પરભવમાં એઠું નથી. જેવા પરિણામ કર્યા હશે તેવી ગતિમાં ચાલ્યા જઇશ, કચાંય કાગડે, કૂતરે, નરક, નિગાદમાં ચાલ્યા જઇશા આખરૂ સરખી રહેવી કે ન રહેવી તે પુદ્દગલની ક્રિયા છે તેમાં તારા આત્માનું કાંઇ કાર્યું નથી.

ઘટ, પટ, કર્મ, નોકર્મ, આબર, કીર્તિ, લક્ષ્મી વગેરે પરદ્રવ્યનો હું રખાપિયા હું અને હું એનો નાશક હું એમ માનવું તે વ્યવહારી લાકોનું અજ્ઞાન છે. ૯૮.

વ્યવહારી લોકોની એ માન્યતા સત્યાર્થ નથી એમ હવે કહે છે:-

## जदि सो परद्व्वाणि य करिज णियमेण तम्मओ होज। जह्मा ण तम्मओ तेण सो ण तेसिं हवदि कत्ता॥ ९९॥

અર્ધ:--જો આત્મા પરદ્રવ્યાને કરે તા તે નિયમથી તન્મય અર્થાત્ પરદ્રવ્યમય થઈ જાય; પરંતુ તન્મય નથી તેથી તે તેમના કર્તા નથી.

ભગવાન આચાર્ય દેવે ન્યાય મૂક્યો છે કે પર વસ્તુને જો આત્મા કરે તા તે નિયમથી પર વસ્તુમાં ભળી જાય, પરંતુ તે પર વસ્તુમાં ભળતા નથી માટે તે પર વસ્તુનો કર્તા નથી.

ટેખલ સુતાર કરતા નથી, ખુરસી સુતાર કરતા નથી, બારણાં-બારી સુતાર કરતા નથી, પરંતુ તે બધું થવાનું હાેય છે ત્યારે સુતાર હાજર હાેય છે; પણ સુતાર એમ માને કે આ બધું મારાથી થાય છે તે તેની મૃહતા છે.

આતમાં જો શરીર, વાણી, ઘટ, પટ, રથ, મકાન, માટા હોલ વગેરે પર દ્રવ્યની કાંઈ પણ અવસ્થા કરે તો તે જરૂર તન્મય થઈ જાય પણ તે તન્મય થતા નથી. તે-રૂપ થતા નથી, માટે તે પરના કર્તા નથી.

આ કાર્ય મારે એવું સરસ કરવાનું હતું પણ ફલાણા વચ્ચે પડયા અને એવું

પરદ્રવ્યને જીવ જો કરે તે જરૂર તન્મય તે ખને, પણ તે નથી તન્મય અરે! તેથી નહિ કર્તા ઠરે. ૯૯.

#### २9€ ]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

કદુક કાઢ્યું કે બધાં કામ અઠકી ગયાં, પણ ભાઈ! તે અઠકવાનું હતું તેથી અઠકયું, થવાનું હતું તે થયું, પરના દાષ જોવા મૂકી દે, અને આમ સવળી દષ્ઠિથી જો તા કેઠલી શાંતિ થાય અને આકળતા ઠળે!

કાઇથી પૈસા રાખ્યા રહે નહિ, કાઇ કાઇ ને રાખવા સમર્થ નથી, તેમ કાઇ કાઇ ના નાશ કરવા પણ સમર્થ નથી. પરમાણનું સ્વતંત્ર પરિણમન હાય તેમ થાય છે. ફલાણે આવીને નુકસાન કર્યું તેથી પૈસા જતા રહ્યા અને ફલાણે આવીને મદદ કરી તેથી પૈસા મળ્યા એવી માન્યતા તે મૃદતા છે.

જો નિશ્ચયથી આ આત્મા પરદ્રવ્યસ્વરૂપ કર્મને કરે તો, પરિણામ-પરિણામીપણં બીજી કાેઈ રીતે બની શકતું નહિ હાેવાથી, તે (આત્મા) નિયમથી તન્મય (પર-દ્રવ્યમય) થઈ જાય; પરંતુ તે તન્મય તા થતા નથી.

પરિણામી એટલે અવસ્થાના કરનાર અને પરિણામ એટલે અવસ્થા થાય તે. ઘટ, પટ, રથની અવસ્થા થાય તે પરિણામ છે અને આત્મા પરિણામી થઈને જો તે ઘટ-પટાદિ પરિણામને કરે તાે આત્મા જડ થઈ જાય, જડની અવસ્થાને આત્મા કરે તાે પરિણામ અને પરિણામી ખંત્રે એક થઈ જાય, તેથી આત્મા જડ થઈ જાય.

આતમાં જો ઘડાને કરે તો ઘડામાં પૈસી જાય, ઘડા થઈ જાય; આત્માં જો મકાનના કર્તા હોય તો મકાનરૂપ થઈ જાય, શરીરના કર્તા હોય તો શરીરરૂપ થઈ જાય, રથ કરે તો સ્થમય થઈ જાય, આઠ કર્મને આત્મા કરે તો આઠકર્મ મય થઈ જાય તેથી આત્મા આત્માપણ રહે નહિ પણ પરદ્રવ્યમય થઈ જાય. અવસ્થા અને અવસ્થાયીનું કાઈ પણ રીતે જીદાપણું હાઈ શકે નહિ, તેથી જો આત્મા પરદ્રવ્યને કરે તો અવસ્થા અને અવસ્થાયી અને એક થઈ જાય; પરંતુ આત્મા પરદ્રવ્યને કરતા નથી.

ઊના ફળફળતા શીરાને જો પાતે કરતો હોય તો પાતે શીરામાં ભળી જવા જોઈએ, દૂધપાકનો કે ગુલાબજાં બુના જો આત્મા કર્તા હોય તો દૂધપાક અથવા ગુલાબ- જાં બુરૂપે થઈ જવા જાઈએ, કારણ કે અવસ્થાને અવસ્થાયી બન્ને એક હોય, જુદા ન હોય; તેથી આત્મા પરદ્રવ્યને જો કરે તો તે—મય થઈ જવા જોઈએ, પરંતુ તેમ તો બનતું નથી. અવસ્થાયી આત્મા પાતાની ચેતન અવસ્થાના કર્તા છે પણ પરની અવસ્થાના કર્તા નથી કારણ કે કાઈ દ્વ્ય અન્ય દ્વ્યમય થઈ જાય તો તે દ્વ્યના નાશની આપત્તિ—દાપ આવે, માટે આત્મા વ્યાપ્યવ્યાપકભાવથી પરદ્રવ્યસ્વરૂપ કર્મના કર્તા નથી.

મિથ્યાદિષ્ટ જીવ એમ માની રહ્યો છે કે મારાથી પરનાં કામ થાય છે તેને આચાર્યદ્વ આ વ્યાપ્યવ્યાપકનું સૂત્ર કહીને ના પાઉ છે કે તું પરના કર્તા નથી. ગાયા-૧૦૦ | ૨૧૭

વ્યાપ્ય એટલે જડની અવસ્થામાં પૈસી ગયા નથી ને પૈસ્યા વિના તેના કર્તા માને તે તદ્દન જૂઠી વાત છે. જે જેમાં પૈસે તેના જ તે કર્તા હોઈ શકે, પરમાં પૈસી શકતા નથી માટે પરના કર્તા નથી; જોડે હાજર રહેનાર એમ કહે કે મારાથી પરનાં કામ થાય છે તો એવું માનનાર તદ્દન અસત્યના સેવનાર છે. એક વસ્તુ બીજી વસ્તુને કાંઈપણ કરે તા બન્ને દ્રવ્ય એક થઈ જાય; એક વસ્તુમાં બીજી વસ્તુની નાસ્તિ છે, સૌ સૌ દ્રવ્યાની પાત પાતાથી અસ્તિ છે, પાત પાતાથી સત્ છે, પરથી અસત્ છે, કાંઈ દ્રવ્યના કાંઈ બીજીં દ્રવ્ય કર્તા નથી. કાંઈ પણ વસ્તુ અનેરી વસ્તુરૂપે થાય તા તે વસ્તુના નાશ થાય માટે આત્મા વ્યાપ્યવ્યાપકભાવથી પરદ્રવ્યસ્વરૂપ કર્મના કર્તા નથી. એક વસ્તુ બીજી વસ્તુમાં પૈકા વિના કર્તાકર્મ પણં હોઈ શકે નહિ, કાંઈ દ્રવ્ય કાંઈ દ્રવ્યમાં પૈસતું નથી માટે આત્મા પરદ્રવ્યસ્વરૂપ કર્મના કર્તા નથી.

૨૦૦૦, કારતક સુદ ૮ શુક્ર.

આત્યા ઘડા, મકાન, કપડું વગેરે પર વસ્તુના કર્તા નથી, કારણ કે તેને પર વસ્તુ સાથે વ્યાપ્યવ્યાપકસંખંધ નથી. વ્યાપ્ય એટલે અવસ્થા ને વ્યાપક એટલે વસ્તુ પાતે; આત્મા પરદ્રવ્યમાં પેસીને પરદ્રવ્યને કરતા નથી કારણ કે પરિણામ-પરિણામીપણં એક દ્રવ્યમાં જ હાેઈ શકે. શરીરની હાલવા-ચાલવાની અવસ્થાના કર્તા આત્મા નથી, જો તેના કર્તા હાેય તાે તેમાં તન્મય થઈ જાય.

શરીરની જે ક્રિયા થાય છે તે તેના ઉપાદાનપણ થાય છે, આત્મા તેના નિમિત્ત-નૈમિત્તિકભાવે પણ કર્તા નથી. મકાનના રજકણાની જે અવસ્થા થાય છે તેમાં રજકણા એની મેળાએ ગાઠવાણા છે, એની ક્રિયાવતી શક્તિને લઈને તે ક્રિયા થઈ છે. માટીના ઘડાની અવસ્થા એની પાતાની ક્રિયાવતી શક્તિને લઈને થઈ છે, ફંભાર એના કર્તા નથી. ઉપાદાનપણે તેા ફંભાર કર્તા નથી પણ નિમિત્ત નેમિત્તિકપણે છે કે નહિ તેના ખુલાસા હવેની ગાથામાં આવશે. ૯૯.

આત્મા (વ્યાપ્યવ્યાપકભાવથી તો કર્તા નથી પરંતુ) નિમિત્ત-નૈમિત્તિકભાવથી પણ કર્તા નથી એમ હવે કહે છે:—

# जीवो ण करेदि घडं णैव पडं णैव सेसगे दब्वे । जोगुवओगा उत्पादगा य तेसिं हबदि कत्ता ॥ १००॥

જીવ નવ કરે ઘટ, પટ નહિ, જીવ શેષ દ્રવ્યા નવ કરે; ઉત્પાદકા ઉપયાગયાગા, તેમના કર્તા બને. ૧૦૦.

સ. પ્ર. ૨૮

िसभयसार प्रवयन लाग-४

અર્થ:—જીવ ઘટને કરતા નથી, પટને કરતા નથી, ખાકીનાં કાઈ દ્રવ્યાને (વસ્તુઓને) કરતા નથી; પરંતુ જીવના યાગ અને ઉપયાગ ઘટાહિને ઉત્પન્ન કરનારાં નિમિત્ત છે તેમના કર્તા જીવ થાય છે.

આત્મા ઘડાની અવસ્થાને કરતા નથી, ખીચડીની અવસ્થાને કરતા નથી, કઠીની અવસ્થાને કરતા નથી, શરીરની અવસ્થાને કરતા નથી, બાલવાની અવસ્થાને કરતા નથી, વસ્ત્રની અવસ્થાને કરતા નથી, બીજ કાઈ પણ પર વસ્તુની અવસ્થાને કરતા નથી, પરંતુ યાગ એટલે કંપન અને ઉપયાગ એટલે વિકારી ઉપયાગ તેના અજ્ઞાની કર્તા છે, અને યાગ ને ઉપયાગ તે પર વસ્તુની અવસ્થાને નિમિત્ત છે, યાગ એટલે બહારના જડ યાગ ન સમજવા પરંતુ ચૈતન્યના પ્રદેશનું કંપન સમજવું. જે યાગ ને ઇચ્છાના કર્તા થાય છે, જેનું લક્ષ પર ઉપર છે તે એમ માને છે કે હું પરના નિમિત્ત પણ કર્તા છું. વસ્તુ અખંડ છે એવી વસ્તુદૃષ્ટિ જેની થઈ છે તે નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી, વસ્તુ કર્તા નથી એટલે વસ્તુની દૃષ્ટિવાળા પણ કર્તા નથી એટલે કે સમ્યવ્દૃષ્ટિ નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી એટલે વસ્તુની દૃષ્ટિવાળા પણ કર્તા નથી એટલે કે સમ્યવ્દૃષ્ટિ નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી અટલું તે ગૃત્તિના અજ્ઞાની કર્તા થાય છે તેથી અજ્ઞાનીની ગૃત્તિ નિમિત્ત છે. ઘટ કરું ને પટ કરું તે ગૃત્તિના અજ્ઞાની કર્તા થાય છે તેથી અજ્ઞાનીની રાગની ગૃત્તિ ઘટ-પટ થવામાં નિમિત્ત છે, પણ જ્ઞાની રાગની ગૃત્તિનો કર્તા થતા નથી, તે રાગની ગૃત્તિને પાતાની માનતા નથી; અખંડ વસ્તુદૃષ્ટિ પ્રગટી છે તેથી જ્ઞાની પર વસ્તુની અવસ્થાના કર્તા નથી.

ખરેખર જે ઘટાદિક તથા ક્રોધાદિક પરંદ્રવ્યસ્વરૂપ કર્મ છે તેને આત્મા વ્યાપ્ય-વ્યાપકભાવે તા કરતા નથી કારણ કે જો એમ કરે તા તન્મયપણાના પ્રસંગ આવે; વળી નિમિત્ત-નૈમિત્તિકભાવે પણ કરતા નથી કારણ કે જો એમ કરે તા નિત્યકર્જી ત્વના (સર્વ અવસ્થાઓમાં કર્તાપણ રહેવાના) પ્રસંગ આવે.

આતમા ઘટ-પટાદિને અને ક્રોધાદિક પરદ્રવ્યને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવે તો કરે જ નહિ કારણ કે જો એમ કરે તો તન્મય થઈ જાય પરંતુ નિમિત્ત-નૈમિત્તિકભાવે પણ કરતો નથી, જો એમ કરે તો નિત્ય કર્તાપણ રહે, કાઈ દિવસ કર્તાપણ છૂટે જ નહિ.

વસ્તુ પાતે પરદ્રવ્યની કર્તા નથી પરંતુ યાગ અને ઇચ્છા પરવસ્તુની અવસ્થા થવામાં નિમિત્ત છે પણ જ્ઞાની યાગ અને ઇચ્છાના કર્તા નથી માટે જ્ઞાની પરવસ્તુની અવસ્થાના નિમિત્તપણે પણ કર્તા નથી, વસ્તુ પાતે તા કર્તા નથી પરંતુ વસ્તુની દૃષ્ટિવાળા નિમિત્તપણે પણ કર્તા નથી.

કેટલાક કહે છે કે મકાનની, ઘટની, પટની, અડદિયાની, સાલમપાકની વગેરે

ગાથા–૧૦૦ ] [ ૨૧૯

પરદ્રવ્યની અવસ્થામાં આત્મા એકમેકપણ પેસીને કર્તાન થાય પણ નિમિત્તપણ તો કર્તા થાય ને? ભાઈ! જો દ્રવ્ય કર્તા હોય તો નિત્ય કર્તાપણું રહે માટે દ્રવ્ય કર્તા નથી, પણ દ્રવ્યના વિકારી ઉપયોગ અને કંપન-તે બન્ને વિકારી પર્યાય પરદ્રવ્યની અવસ્થા થવામાં નિમિત્તપણ કર્તા છે પણ તે યાગ-ઉપયોગના અજ્ઞાની કર્તા થાય છે, જ્ઞાની કર્તા થતા નથી; માટે જેમ આત્મા કર્તા નથી તેમ આત્માના દેષ્ટિવંત પરદ્રવ્યની અવસ્થાના નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી, આત્માની દેષ્ટિવાળાને વિકારી અવસ્થા થતી હોય, કંપન અને ઇચ્છા થતાં હોય તાપણ ત્યાં તેનું વજન નથી, સ્વભાવ ઉપર વજન છે, વસ્તુ ઉપર વજન છે, વિકારી પર્યાય ઉપર વજન નથી, તેને પાતાની પર્યાય માનતા નથી માટે તે પરવસ્તુના નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી.

વસ્તુ તેા પાતે નિમિત્તપણ કર્તા છે જ નહિ પરંતુ વિકારી પર્યાય નિમિત્તપણ કર્તા છે. અજ્ઞાનીએ વિકારી પર્યાયનું કર્તાપણં સ્વીકાર્યું છે અને વિકારી પર્યાયનું લક્ષ પર ઉપર છે તેથી અજ્ઞાની નિમિત્તપણ કર્તા છે પરંતુ જ્ઞાની કર્તા નથી.

વસ્તુ તેા કાયમી છે, વસ્તુ પાતે જો કર્તા હોય તેા કાઇ દિવસ પરનું કર્તાપણું ઠળે નહીં, અને પરનું કર્તાપણું પાતાના સ્વભાવ થઇ જાય માટે વસ્તુ પાતે પરની કર્તા નથી.

સમકિતી બાઈ ખીચડી રાંધતી હોય, કઢી રાંધતી હોય વગેરે રસાઈ કરતી હોય તોપણ તે રસાઈની નિમિત્તપણે પણ કર્તા થતી નથી કારણ કે વસ્તુ પાતે કર્તા નથી ને વસ્તુ ઉપર દૃષ્ટિ છે તેથી નિમિત્તથી પણ કર્તાપણ સ્વીકારતી નથી. પાતાની પર્યાયમાં રાગ થાય છે; તે રાગની પર્યાય નિમિત્ત છે પણ તે રાગ ઉપર જ્ઞાનીની દૃષ્ટિ નથી, તેનું કર્તાપણ સ્વીકારતી નથી, તેની સ્વામી થતી નથી, પાતાના અખંડ સ્વભાવ ઉપર દૃષ્ટિ છે, શુદ્ધ દ્વય કર્તા નથી તેથી શુદ્ધ દૃષ્ટિ પણ કર્તા નથી એમ આચાર્યદેવે કહ્યું છે.

ગ્રાની કુંભાર હોય તા તે પણ ઘડાનું કર્તાપણું નિમિત્તપણે પણ ન સ્વીકારે કારણ કે તેની દૃષ્ટિ વસ્તુ ઉપર છે. ગ્રાની જાણે છે કે જાેગ ને કચ્છા મારાં છે જ નહિ માટે હું નિમિત્તપણે પણ કર્તા નથી.

વસ્તુ જો કર્તા હોય તો નિમિત્તપણ કર્તા-પણ કોઇ દિવસ છૂટે નહિ તેથી નિત્ય કર્તુ ત્વના પ્રસંગ આવે. વસ્તુ જો નિમિત્તપણ કર્તા હોય તો કેવળજ્ઞાની પણ કર્તા રહે અને તેથી કર્તાપણ કોઇ દિવસ છૂટે નહિ.

જ્ઞાની માને છે કે શરીર, વાણી, મન, ઘટ, પટ વગેરે બધી પરવસ્તુને અમે

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ઉપાદાનપણ તા કર્તા નથી પણ નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી. સ્વપરને જાણીએ ખરા પણ અમે કર્તા થતા નથી.

જ્ઞાનીને યાગ (પ્રદેશનું કંપન) અને ઇચ્છા હોય પણ તેના કર્તા નથી માટે તે વસ્તુદૃષ્ટિએ પરવસ્તુના નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી. અજ્ઞાની યાગ અને ઉપયાગના કર્તા છે તેથી તે નિમિત્તપણ પરવસ્તુના કર્તા થાય છે. અજ્ઞાની યાગ-ઉપયાગના કર્તા થાય છે, તેની પર ઉપર નજર છે માટે તેના યાગ અને ઉપયાગ પરવસ્તુના નિમિત્તપણ કર્તા થાય છે. આમાં જ્ઞાની અને અજ્ઞાનીનું ખધું કાર્ય આવી જાય છે.

અનિત્ય (અર્થાત્ જે સર્વ અવસ્થાઓમાં વ્યાપતા નથી એવા) યાગ અને ઉપયાગ જ નિમિત્તપણ તેના (-પરદ્રવ્યસ્વરૂપ કર્મના) કર્તા છે. (રાગાદિવિકારવાળા શૈતન્યપરિણામરૂપ) પાતાના વિકલ્પને અને (આત્માના પ્રદેશાના ચલનરૂપ) પાતાના વ્યાપારને કદાચિત અજ્ઞાનથી આત્મા કરતા હાવાથી યાગ અને ઉપયાગના તા આત્મા પણ કર્તા (કદાચિત્) ભલે હા તથાપિ પરદ્રવ્યસ્વરૂપ કર્મના કર્તા તા (નિમિત્તપણ પણ કદી) નથી.

વસ્તુ જો કર્તા હોય તો નિત્ય કર્તાપણાના પ્રસંગ આવે પરંતુ વસ્તુ કર્તા નથી પણ અનિત્ય એટલે કે સર્વ અવસ્થાઓમાં પ્રસરતા નથી એવા યાગ અને ઉપયાગ જ નિમિત્તપણ પરદ્રવ્યસ્વરૂપ કર્મના કર્તા છે. જે અનિત્ય છે, ક્ષણિક છે, વર્તમાન ક્ષણ પૂરતા છે એવા યાગ અને ઉપયાગ જ પરદ્રવ્યના નિમિત્તપણ કર્તા છે. આત્મા રાગાદિવિકારવાળા ચૈતન્યના વ્યાપારને અને પ્રદેશાના ચલનરૂપ ચૈતન્યના વ્યાપારને અગ્ઞાનથી કરે છે તાપણ પરદ્રવ્યસ્વરૂપ કર્મના કર્તા તા નિમિત્તપણ પણ કદી નથી. અગ્ઞાનથી આત્મા યાગ અને ઉપયાગના કર્તા તા કદાચિત ભલે હાય તાપણ પરવસ્તુના કર્તા તા આત્મા નિમિત્તપણ કાઈ દિવસ નથી.

અજ્ઞાની પર વસ્તુને વ્યાપ્ય-વ્યાપકભાવે તો કરતો નથી પણ તેની દૃષ્ટિ પર ઉપર છે તેથી નિમિત્તપણે કર્તા થાય છે, કચ્છા અને જોગ ઉપર અજ્ઞાનીની દૃષ્ટિ છે તેથી પર વસ્તુનું નિમિત્તપણે કર્તાપણું પાતે સ્વીકારી લે છે. હું નિર્વિકાર ચિદાન દસ્વરૂપ છું તેમ નહિ માનતાં કચ્છા અને કંપન જેટલા જ હું છું તેમ અજ્ઞાની માની લે છે તેથી પર વસ્તુનું નિમિત્તપણે કર્તાપણું સ્વીકારી લે છે; ઘડા વગેરે પરવસ્તુના કર્તા હું છું એમ નિમિત્તપણે સ્વીકારી લે છે. કચ્છા અને જોગ પરવસ્તુનું કાર્ય થવામાં નિમિત્ત છે, તે કચ્છા અને જોગના અજ્ઞાની કર્તા થયા તેથી પરનું કર્તાપણું નિમિત્તપણે પાતે સ્વીકારી લીધું.

આત્મા કાને કહેવા ? જોગ ને ઇચ્છા વર્તમાન હાય એટલા આત્મા કહેવાય?

ના, જોગ ને ઇચ્છા પૂરતા આત્મા નથી પણ જોગ-ઇચ્છાથી રહિત વીતરાગતા, અચાગપણું, જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, અળ વગેરે અનંત ગુણપર્યાયાના પિંડ છે. એવા આત્મા જો નિમિત્તપણે પણ પરના કર્તા હાય તા તેનું નિમિત્તપણે કર્તાપણું ત્રણકાળમાં ક્યારેય પણ છૂટે નહિ.

ગ્રાની જાણ છે કે હું મને અને પરને જાણનાર છું પણ કર્તા નથી. પર વસ્તુના ઉપાદાનપણે તો કર્તા નથી જ, પણ નિમિત્તપણે પણ કર્તા નથી; અગ્રાનીની પર ઉપર નજર છે તેથી નિમિત્તપણે કર્તાપણું સ્વીકારે છે. કાયમ નિત્યપણે નહિ રહેતા એવા કંપન અને ઇચ્છાની વિભાવ અવસ્થા, પર વસ્તુની અવસ્થા થાય ત્યારે નિમિત્તપણે હોય છે, કંપન અને ઇચ્છાના જે ધણી થાય છે તે પરવસ્તુની અવસ્થા વખતે હું હાજર હતા એમ માને છે. કંપન અને ઇચ્છા પાતાના સ્વભાવ નથી છતાં પાતાનાં માની લે છે તેમ ઘટ-પટાદિના નિમિત્ત કર્તા હું છું તેમ પાતે માની લે છે.

ખીચડી કઢી અનાવવામાં, લગડાં પહેરવામાં, લગડાં અનાવવામાં જોગ અને ઉપયોગ નિમિત્તપણે કર્તા છે એમ અજ્ઞાની માને છે.

પ્રશ્ન:—આ વાત ન સમજાય તા ભ્રમણા ઘણી રહી જાયને?

ઉત્તર: — હા, ભ્રમણા ઘણી જ રહી જાય; આ વાત સમજાય તાે તે ભ્રમણા ડળવાનું મૂળિયું છે અને આ વાત ન સમજાય તાે તે ભ્રમણા રહેવાનું પણ મૂળિયું છે.

અજ્ઞાનીએ રાગને અને કંપનને પાતાનાં માન્યાં છે તેથી આચાર્ય દેવે પાતાના વિકલ્પના અને પાતાના કંપનના કદાચિત અજ્ઞાનથી કર્તા છે, એમ કહ્યું છે. અજ્ઞાનીએ રાગને પાતાના માન્યા એટલે આચાર્ય દેવે 'પાતાના વિકલ્પ' એમ શબ્દ લીધા છે, (પણ ખરી રીતે વિકલ્પ પાતાના નથી). રાગને પાતાના માને છે તેથી 'આ વસ્તુ મે' કરી મેં કરી ' એમ માને છે.

કાઈ કહે સારાં કામ થાય એમાં ડાહ્યો માણસ હાય તા ફેર પઉને? તું તારે એાડું માન્યા કરને! ફેરબેર કાંઈ પડવાના નથી, જેમ થવાતું હાય છે તેમ થાય છે.

કાઈ પણ ઘટ, પટ, પુસ્તક, મકાન, સાયુના લાઢા પાડવા, છાકરાંઓને નિશાળે બેસાડવાં, અડદીઓ કરાવવા વગેરે પરવસ્તુની બધી અવસ્થા તેના પાતાના કારણે થાય છે, પણ જોડ જે હાય તે માને કે હું આ બધાના કર્તા હું તે અજ્ઞાની છે.

પ્રશ્ન: - આ ધર્મ કહેવાય છે?

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ઉત્તરઃ—હા, આ ધર્મ કહેવાય છે. આ સમજ્યે જ સાચા ધર્મ થાય, આમાં એક પણ આડી-અવળી અપેક્ષા નાખે તા મિથ્યાત્વ આવે. નિમિત્તથી કથન થાય તે જીદી વાત છે અને નિમિત્તથી કર્તાપણું માનવું તે જીદી વાત છે.

શિષ્ય ગુરુને કહે કે અહે ! પ્રભુ! આપે મારા ઉપર પરમ ઉપકાર કર્યો છે, મને પામરને આપે ન્યાલ કર્યો છે, આપે મને તારી દીધો છે વગેરે પાતાના ગુણની પર્યાય ઉઘાડવા માટે વિનયથી, નમ્રતાથી કહે છે, વ્યવહારમાં ગુરુ પ્રત્યે વિનય અને નમ્રતા કરે છે, ગુરુના ગુણાનું બહુમાન કરે છે અને નિશ્ચયથી પાતાના પૂર્ણ સ્વભાવ પ્રત્યે વિનય, નમ્રતા અને બહુમાન કરે છે. હજી અધૂરા છે તેથી વ્યવહારમાં દેવ, ગુરુના ગુણાનું બહુમાન આવ્યા વગર રહેતું નથી, પાતાને પૂર્ણતા જોઇએ છે; નિશ્ચયમાં પાતાને પૂર્ણ સ્વભાવનું બહુમાન છે તેથી વ્યવહારમાં દેવ—ગુરુ–શાસ્ત્રનું બહુમાન આવ્યા વગર રહેતું નથી, પાતાને પૂર્ણતા જોઇએ છે; નિશ્ચયમાં પાતાને પૂર્ણ સ્વભાવનું બહુમાન છે તેથી વ્યવહારમાં દેવ—ગુરુ–શાસ્ત્રનું બહુમાન આવ્યા વગર રહેતું નથી. દેવ, ગુરુ ગુણમાં વિશેષ છે તેથી સમજીને સામા ઉપર આરોપ કરીને બાલે કે તમે મને તારી દીધા તે જીદી વાત છે પણ તેમ માની બેસે તા તે ખાંહ છે.

અજ્ઞાનીને ઇચ્છા છે તેમ જ્ઞાનીને પણ અધૂરાશ છે ત્યાંસુધી ઇચ્છા તો કું છે પરંતુ તે ઇચ્છાને જ્ઞાની પાતાની માનતો જ નથી; તેથી તે જ્ઞાનીની ઇચ્છા નાશ થવાને માટે છે. ઇચ્છા, રાગ, દ્વેષ વગેરે ભાવાના ચાથા ગુણસ્થાનથી માંડીને ઉપરના ગુણસ્થાનામાં કર્તાનથી માટે પરવસ્તુના નિમિત્તપણ પણ કર્તાનથી.

જ્યાં સુધી કંપન અને રાગ પાતાનાં માને છે ત્યાં સુધી તે ધર્મના અજાણ જવ રાગ અને ધાગના કર્તા તા કદાચિત ભલે હાે પણ પરદ્રવ્યસ્વરૂપ કર્મના કર્તા તા નિમિત્ત-પણ પણ નથી.

ટીકામાં આચાર્ય દેવે પહેલાં કહ્યું કે આત્મા કર્તા નથી અને પછી કહ્યું કે અજ્ઞાની આત્મા કર્તા ભલે હો. કર્તા તો અવસ્થા છે; કાંઈ દ્વ્યકર્મનો કર્તા આત્મા નથી પણ આત્માની વિકારી અવસ્થા દ્વ્યકર્મની અવસ્થા થવામાં નિમિત્તમાત્ર છે; અજ્ઞાની આત્મા તો ખરી રીતે યાગ અને ઉપયાગના કર્તા છે, જડના કર્તા નથી; પરંતુ રાગ અને જોગનું કર્તાપણું માને છે તેથી પણ અજ્ઞાની આત્માને કર્તા કહેવાય, બાકી ખરી રીતે તો રાગને અને જોગને પાતાના માન્યા તે આત્મા જ નથી, અનાત્મા છે.

ઘડા અનાવવામાં જેમ જ્ઞાની નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી તેમ ઘડા ફેાડવામાં પણ નિમિત્તપણ કર્તા નથી તેમ સમજ લેવું. અજ્ઞાની ઘડા ફેાડવાના પણ કર્તા થાય છે. જ્ઞાની લડાઈમાં ઊભા હાય છતાં પણ જોગ અને ઈચ્છાના કર્તા થતા નથી; હું લડાઈના નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી એમ તે માને છે, હું તા જ્ઞાયક છું, જાણનાર છું, સાક્ષીપણ ગાથા-૧૦૦ ] [ ૨૨૩

રહેનાર જું અને સાક્ષીપણે રહેવાના કર્તા છું એમ જ્ઞાની માને છે.

યાગ એટલે મન-વચન-કાયાના નિમિત્તથી આત્માના પ્રદેશનું ચલન અને ઉપયાગ એટલે જ્ઞાનનું કપાયા સાથે ઉપયુક્ત થવું જોડાવું, આ યાગ અને ઉપયાગ ઘટાદિક તથા કાંધાદિકને નિમિત્ત છે તેથી તેમને તા ઘટાદિક તથા કાંધાદિક નિમિત્ત કર્તા કહેવાય પરંતુ આત્માને તેમના કર્તા ન કહેવાય, આત્માને સંસાર અવસ્થામાં અજ્ઞાનથી માત્ર યાગ-ઉપયાગના કર્તા કહી શકાય.

અજ્ઞાની કે ધ અને ક'પન હું છું તેમ માને છે તેથી ઘટાદિકના નિમિત્તપણ હું કર્તા છું તેમ સ્વીકારે છે, પણ ભગવાન આત્મા પરવસ્તુના નિમિત્તપણ પણ કર્તા કહેવાય નહિ; આત્મા પાતે કર્તા નથી તેથી આત્માના દેષ્ટિવ'ત પણ કર્તા નથી.

સંસારદશામાં અજ્ઞાન અવસ્થાને કારણ નિમિત્તપણ કર્તાપણ સ્વીકાયું છે. સંસાર તો ચાથાથી ચૌદમા ગુણસ્થાન સુધી પણ છે, છતાં તે સંસાર પાતાના કારણ નથી પરંતુ પરના કારણ છે, પાતાની વિકારી પર્યાયના કારણ છે, આત્માના સ્વભાવમાં તા સંસાર છે નહિ. જેવા સ્વભાવ છે તેવા જાણ્યા, શ્રદ્ધા કરી અને અનુભવ્યા, તેવા સ્વભાવદિષ્ટિવંતને સંસાર તેના પાતાના ભાવમાં નથી, પરંતુ પાતાની ઊણી અવસ્થા છે તેથી સંસાર ઊભા છે, પાતાની સ્વભાવદિષ્ટિમાં સંસાર નથી, અલ્પ અસ્થિરતાને કારણે એકાદ ભવ રહે છે તે વાત અહીં ગૌણ છે. દેષ્ટિ સ્વભાવ ઉપર છે, પુરુપાર્થ પૂર્ણ પર્યાય પ્રગઢ કરવાના ચાલ છે, તેથી પૂર્ણ પર્યાય પ્રગઢી જવાની છે, માઢે સંસાર અલ્યે છે નહિ, તેથી અજ્ઞાનીને સંસાર ગણ્યા છે, પણ જ્ઞાનીને સંસાર ગણ્યા નથી.

આ ૧૦૦ મી ગાથામાં કવ્યદેષ્ટિનું જોર છે, આખી વસ્તુસ્થિતિ આમાં બતાવી દીધી છે. કવ્યદેષ્ટિથી તો કોઈ કવ્ય અન્ય કોઈ કવ્યના કર્તા નથી પરંતુ પર્યાય દિષ્ટિથી કોઈ કવ્યના પર્યાય કોઈ વખતે કોઈ અન્ય કવ્યના પર્યાયને નિમિત્ત થાય છે. કોઈ વખતે એટલે અગાન અવસ્થામાં જોગ અને રાગ મારા માને છે ત્યાંસુધી કોઈ અન્ય કવ્યના પર્યાયને નિમિત્ત થાય છે તેમ કહેવાય છે, કારણ કે હું નિમિત્ત છું તેમ માન્યું છે તેથી નિમિત્ત થાય છે તેમ કહેવાય. પરમાર્થ કવ્ય પાતાના જ પરિણામના કર્તા છે, અન્ય કવ્યની અવસ્થાને અન્ય કવ્ય ન કરી શકે તે ત્રિકાળ અભાધિત સિદ્ધાંત છે. પર વસ્તુ પરિણામે તેના પાતાના કારણે તેમાં બીજો શું કરી શકે? આ ૧૦૦ મી ગાથામાં સ્વક્વ્યને આપ્યું ઊભું રાખ્યું છે. પરના તે તું નિમિત્તપણે પણ કર્તા નથી એમ કહીને આખી સ્વતંત્રતા જાહેર કરી છે.

હवे ज्ञानी ज्ञानने। ज डर्ता छे, ते ज्ञानीने नवां डर्भ थांधाय तेमां ते निभित्त-

#### િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

२२४ ]

પણ પણ કર્તા નથી. કાઇ કહેશે કે જ્ઞાનીને અલ્પ કર્મ ભ'ધાય છે ને ? તેથી તેનું નિમિત્ત તો ખરાને ? ના! ના! તેના પણ જાણનાર છે, અલ્પ ઇચ્છા અને જોગ છે તેના પણ જાણનાર છે, નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી. અહા! આ સમયસારમાં બધી વાત મૂકી છે, કાંઇ પણ બાદી રાખી નથી, ચૌદપૂર્વનું રહસ્ય આ સમયસારમાં આવી જાય છે. એવા કાંઇ સુધાગકાળે આ સમયસારની રચના થઇ છે કે જેમાં કેવળીનાં પેઠ આવી ગયાં છે. આ સમયસારનું રહસ્ય જે સમજે તેને ન્યાલ થવાનાં ઠાણાં છે.

૨૦૦૦, કારતક સુદ ૯, શનિ

### ગાથા ૧૦૦ મી ક્રીથી.

શરીરની અવસ્થા, વાણીની અવસ્થા વગેરે પર વસ્તુની અવસ્થાના વ્યાપ્ય-વ્યાપકભાવે તા આત્મા કર્તા નથી પરંતુ નિમિત્તનૈમિત્તિકભાવે પણ કર્તા નથી-એમ આ ૧૦૦ મી ગાથામાં કહે છે.

મૂળ ગાંથામાં આવે છે કે ઘટાદિની અવસ્થા જીવ કરતા નથી. જીવ એટલે વસ્તુ પાતે કર્તા નથી, આત્મદ્રવ્ય પાતે ઘડાની અવસ્થાના કર્તા નથી, એક આત્મદ્રવ્ય અનેરા આત્માની કે આત્મા સિવાય બીજા કાેઈ પરમાણની અવસ્થાના નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી. વસ્તુ કર્તા નથી માટે વસ્તુના દેષ્ટિવંત પણ કર્તા નથી.

આત્મા ઘટ-પટના કર્તા નથી, એક રજકગુથી માંડીને ખધાં જડ દ્રવ્યના કર્તા નથી, એક નિગાદથી માંડીને ખધા આત્માની અવસ્થાના વસ્તુના દબ્ટિવંત એટલે કે ગ્રાની આત્મા નિમિત્તપણે પણ કર્તા નથી.

ઇચ્છા અને જોગના જ્ઞાની કર્તા નથી પણ ઇચ્છા અને જોગના અજ્ઞાની કર્તા છે, એની દૃષ્ટિ રાગ અને જોગ ઉપર છે, રાગ અને જોગના વિષય પર છે તેથી અજ્ઞાની નિમિત્તપણ પરના કર્તા છે એમ આચાર્ય દેવે કહ્યું છે.

ક'પન અને રાગ જેવડા હું છું, રાગ અને ક'પન મારાં છે, હું એના કર્તા છું—એમ અજ્ઞાની માને છે તેથી પર દ્રવ્યતું કર્તાપણું પણ નિમિત્તપણ માની લે છે. રાગ અને જોગના વિષય પર છે, વળી દ્રવ્યકર્મ, રાગ અને જોગને નિમિત્ત છે તેથી રાગ અને જોગતું કર્તાપણું સ્વીકારતાં પરદ્રવ્યતું કર્તાપણું પણ ભેગું આવી જાય છે.

ઘડાની અવસ્થા આત્મા વ્યાપ્ય-વ્યાપક ભાવે કરતા નથી. એટલે કે તેમાં પેસીને કરતા નથી. જો એમ હાય તા બે દ્રવ્યા એક થઈ જાય. ઘડાની અવસ્થાના આત્મા હાજર રહીને નિમિત્ત રહીને પણ કર્તા નથી, જો એમ હાય તા પરદ્રવ્યનું કર્તૃત્વ ગાથા-૧૦૦ | ૨૨૫

નિત્ય રહ્યા કરે એટલે કે જોગ અને રાગના નિત્ય કર્તા રહ્યા કરે તેથી પરવસ્તુના કર્તા નિત્ય રહ્યા કરે.

જ્વાએ નિમિત્તકર્તા છે, નિમિત્તકર્તા છે એવા નિમિત્તના અભિપાયના ખ્હાને નિમિત્તને ઉપાદાન માની લીધું છે એટલે કે બે દ્રવ્યાને એક માની લીધા છે. નિમિત્ત એટલે માત્ર સામી વસ્તુની હાજરી એટલે કે ઘડા થવામાં કંભારની હાજરી અનુકૂળ હાય પરંતુ ત્યાં વકીલની હાજરી અનુકૂળ ન હાય, તે હયાતી માત્ર નિમિત્તને જ્વાએ ઉપાદાનપણ સ્વીકારી લીધું છે એટલે કે ઉપાદાન અને નિમિત્તને એક સ્વીકારી લીધાં છે. વસ્તુના દેષ્ટિવંત પરવસ્તુના હાજરીપણ પણ કર્તા થતા નથી, ઉપચારથી કહેવાય કે આ માણસની હાજરીથી આ કાર્ય થયું; જે કાર્ય થવામાં જે માણસની હાજરી હાય તેને ઉપચારથી કહેવાય કે આ માણસના નિમિત્તથી આ કાર્ય થયું પરંતુ સ્વભાવ-દેષ્ટિ તે નિમિત્તને પણ સ્વીકારતી નથી.

ઘડા કરતી વખતે કંભાર ઊભા રહ્યો એનામાં, કંભારના હાથની કિયા કંભારના હાથમાં થઈ, દારા દારામાં કર્યા, હાથ હાથમાં કર્યા; ચક્કર ચક્કરમાં કર્યું (ચક્કર એટલે કંભારના ચાકડા), સો સૌની કિયા સૌ સૌમાં થાય છે, કંભારના હાથ ચાકડા ફેરવ્યા હોય તો કંભારના હાથ ચાકડામાં પેસી જવા જોઈએ પણ તેમ તો થતું નથી; માટે કંભારના હાથ આમથી તેમ કરે છે તે તેના પાતામાં જ કરે છે, ચાકડામાં કરતા નથી. દરેક ડ્વ્ય પાતપાતામાં સ્વતંત્ર પરિણમે છે, પરંત્ર કંભાર અજ્ઞાનને લઈને માની લે છે કે હું હાજર હતા માટે ઘડા થયા. એ રીતે નિમિત્તથી કર્તાપણ સ્વીકારી લીધ છે; માટે કર્તા નથી.

અજ્ઞાનીતું લક્ષ જોગમાં ને રાગમાં ગયું છે અને જોગના ને રાગના વિષય તા પર છે; જોગ ને રાગ મારા છે, હું એના છું, રાગને મારા માન્યા એણે રાગાદિના વિષય જે પરદ્રવ્ય એને પણ પાતાનાં માન્યાં, રાગના કર્તા થયા એટલે રાગના વિષય જે પરદ્રવ્ય છે તેના પણ નિમિત્તપણે કર્તા થયા.

વસ્તુ પાતે નિમિત્તપણ પણ પરદ્રવ્યની અવસ્થાની કર્તા નથી, જો વસ્તુ કર્તા હોય તો નિત્યકર્તુ ત્વના પ્રસંગ આવે; આ વાત જેને ખેસતી નથી તે રખડશે ચારાસીની પાટમાં, જોગ અને રાગના કર્તા થાય છે તેથી પરવસ્તુની અવસ્થાનું કર્તાપણું રવીકારી લે છે માટે જે પરવસ્તુની અવસ્થાનું કર્તાપણું કર્તાપણું નિમિત્તપણે સ્વીકારે છે તેને રાગનું કર્તાપણું નિત્ય રહેવાથી કદી પણ રાગ છૂટીને નિર્વિકલ્પ વીતરાગતા થશે નહિ; પરવસ્તુની અવસ્થાના કર્તાપણાની જેને પક્ષડ હાય તે ન સુધરે; પણ ભૂલ હાય અને તે ભૂલને સ. રહ

िसमयसार प्रवयन लाग-४

સ્વીકારે તો સુધરે. ત્રણલાકના નાથ તીથે કરદેવ આવે તાપણ જેણે પક્કડ કરી હશે તેને નહિ છૂટે, મારી ભૂલ છે એમ જેને જોવું નથી અને માત્ર પક્કડ રાખવી છે તે કચાંથી સુધરે ?

કુંભારને આત્માનું ભાન થયા પછી લાખા ઘડા થવામાં તે કુંભાર હાજર હાય તાપણ તે નિમિત્તપણ કર્તા થતા નથી. કુંભારને વીતરાગતા થઇ નથી તેથી ઘડા કરવાના રાગના વિકલ્પ આવે, યાગની ક્રિયા પણ થાય, હાથની ક્રિયા આમથી આમ કરે, જોગની અને રાગની ક્રિયા ઘડાને અનુકૂળ થાય પણ તેના તે કર્તા થતા નથી. કુંભાર ક્ષાયિકસમકિતી હાય તાપણ સંપૂર્ણ વીતરાગતા થઇ નથી ત્યાંસુધી ઘડા કરવાના વિકલ્પ તેને ઊઠે, યાગની ક્રિયા પણ થાય પરંતુ નિમિત્તકર્તાપણાની દેષ્ટિ નથી. જોગ અને ક્ષાયના જે કર્તા છે તે નિમિત્તકર્તાપણ સ્વીકારે છે.

ખાદ્ય વસ્તુ તો જેમ છે તેમ છે પણ ઊંધી માન્યતા હતી ત્યારે તે વસ્તુના કર્તા થતા હતો ને જ્ઞાન થતાં તે વસ્તુના અકર્તા થાય છે. મકાન, પુસ્તક-પાનાં, વાણી વગેરે પરદ્રવ્ય તા એનાં એ છે પરંતુ પહેલાં કર્તા થતા હતા અને જ્ઞાન થતાં કર્તાપણ' છૂટી ગયું.

વાણીની અવસ્થા વાણીથી થાય છે તેના નિમિત્તપણ પણ કર્તા જ્ઞાની થતા નથી.

પ્રશ્ન:—ભગવાનને એમ કહેવાય છે ને કે હે પ્રમુ! આપે અમારા ઉપર કરુણા કરીને દિવ્યધ્વનિ છાડી.

ઉત્તર:—ભગવાનની વાણી અને જોગને, ભગવાનનાં વીર્ય અને જ્ઞાન સાથે નિમિત્ત-નૈમિત્તિકસંભંધ છે તેથી ભગવાન બાલ્યા એમ કહેવાય છે પણ તેના અર્થ એવા નથી, એક બીજાની હાજરીમાં એકબીજાની અનુકૂળ, સરખી, મેળ ખાતી કિયા થાય છે એવા નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખંધ છે પણ તેથી તેમાં નિમિત્તપણે કર્તાપણું આવતું નથી. ભગવાનના જ્ઞાન પ્રમાણે વાણીની કિયા સરખી, અનુકૂળ, મેળખાતી થાય છે એવા નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખંધ છે પણ તેથી નિમિત્તકર્તાપણું જરાય નથી.

ज्ञानीन पण रागनी अने केंगनी के किया थाय छ ते बडा वगरे परद्रव्यनी अवस्थाने अनुकूण थाय अवा काला निभित्त-नैभित्तिकसं अंध छ तापण वस्तुना दृष्टिवंत ज्ञानी तेना निभित्तपण पण कर्ता थता नथी. पण तेनुं ज्ञान करे छे. भक्षान करवाना, पुस्तक करवाना, बडा करवाना विक्रिपा अस्थिरताने क्षिने ज्ञानीने थाय छ तेथी अने ते कार्य थवामां ज्ञानीनी ढाकरी छाय छ तेथी तेने उपचारथी कर्ता कहेवाय छ के आ भाण्से ओ काम कर्यु, परंतु वस्तुना दृष्टिवंत ज्ञानी अस्थिरताना कर्ता

ગાથા–૧૦૦ ] [ ૨૨૭

નથી, જોગના પણ કર્તા નથી તા પછી પરદ્રવ્યની અવસ્થાના કર્તા તા કયાંથી હોય?

વિકલ્પ ને જોગ પાતાના છે જ નહિ પરંતુ અજ્ઞાનીએ વિકલ્પ ને જોગ પાતાના માન્યા છે, જેણે વિકલ્પ ને કંપન પાતાનાં માન્યાં છે તેને કદાચિત એટલે કે અજ્ઞાન વર્તે છે ત્યાંસુધી જોગ અને ઉપયાગતું કર્તાપણું છે અને તેથી પરના પણ નિમિત્તપણ કર્તા થાય છે. અજ્ઞાન કાયમ રહેતું નથી પણ પલટાઈ જાય છે તેથી 'કદાચિત્' શબ્દ આચાર્યદેવે ટીકામાં કહ્યો છે. યાગ-ઉપયાગના કર્તા આત્મા પણ અજ્ઞાનભાવે ભલે હો પણ પરદ્રવ્યના કર્તા તો કદી નથી.

અહીં તો સિદ્ધાંત એ છે કે આત્મા પાતે અને આત્માની દૃષ્ટિ થઇ છે તે, પરને નિમિત્તપણે પણ કર્તા નથી, તેમ જ પર મને નિમિત્ત નથી; તેમ દ્રવ્યદૃષ્ટિમાં છએ દ્રવ્યતા નિમિત્ત-નૈમિત્તિકસં અંધ પણ આવતા નથી. પાતે પાતાપણે છે અને પાતે પરપણે નથી, પાતે પાતાપણે છે તે અસ્તિ અને પાતે પરપણે નથી તે નાસ્તિ. દર્શન પાતાના દ્રવ્યમાં બીજા દ્રવ્યના સંઅંધને સ્વીકારતું નથી, દર્શનના વિષય પાતાનાં દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના સંઅંધના નકાર કરે છે; છએ દ્રવ્યા પાતાનાં દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના સંઅંધના નકાર કરે છે; છએ દ્રવ્યા પાતાનાં પાતામાં અસ્તિપણ છે ને પરમાં નાસ્તિપણ છે, એ રીતે છએ દ્રવ્યના નિમિત્તનમિત્તિક સંઅંધ પણ દર્શનના વિષયમાં નથી. અરે! દર્શનના વિષય તા પાતાના સ્વદ્રવ્યના ગુણ-પર્યાયના ભેદને પણ સ્વીકારતું નથી, અનંત ગુણ-પર્યાયના પિંડ સ્વરૂપ અભેદ દ્રવ્ય ઉપર જ જેનું લક્ષ છે, અભેદ દ્રવ્ય જ જેના વિષય છે.

दर्शन डारख छ ने ज्ञान डार्थ छ दर्शन पूर्व ड थये खुं ज्ञान दर्शनने लखे छ; दर्शनने। विषय पाताना द्रव्यमां परद्रव्यने। नडार डरे छ तथी दर्शन साथ ज्ञावडे खुं ज्ञान पख पर द्रव्यने। नडार डरे छ परंतु ज्ञान पर्ज्ञ्यने लखे छ, ज्ञान स्वपर-प्रडाशड छ, दर्शनने। विषय अभेद छ, दर्शन अधूरी, पूरी अने विडारी पर्यायने स्वीडारत नथी, दर्शन निमित्तनैभित्तिडसं अध्येने पख स्वीडारत नथी, दर्शनने। विषय अभंड परिपूर्ण स्वद्रव्य छ ज्ञान अभेद अने भेद अन्नेने लखे छ, ज्ञान दर्शनने लखे छ, दर्शनन। विषयने लखे छ, ज्ञान स्वद्रव्यने लखे छ, ज्ञान परद्रव्यने लखे छ, ज्ञान विषयने पख लखे छ, ज्ञान स्वद्रव्यने लखे छ, ज्ञान परद्रव्यने लखे छ, ज्ञान विषयने पख लखे छ, ज्ञान अधूरी, पूरी अने विडारी पर्यायने पख लखे छ, दर्शनने। विषय परिपूर्ण अभंड, अभेद छ, ज्ञान निमित्तनैभित्तिडसं अंधने लखे छलां डर्ला थाय निक्ष

અજ્ઞાનીને ડ્વ્યદેષ્ટિનું જ્ઞાન નથી તેથી પાતાના અખંડસ્વરૂપના ખ્યાલ આવતા નથી, પરના હું કર્તા છું તેમ તે માને છે કારણ, કે દેષ્ટિ પર ઉપર છે. અજ્ઞાનીના રર૮ ] [ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

જોગ અને રાગ નિમિત્તકર્તા કહેવાય શા માટે ? તે માને છે તેથી કહેવાય; તેને માન્યતાના ભાવરૂપ વાચ્ય છે માટે નિમિત્તકર્તાના વાચક શબ્દ પણ છે. આત્મા કર્તા નથી કારણ કે આખી વસ્તુને કર્તા કહા તા વસ્તુ તા કાયમ રહે છે તેથી કાયમ કર્તાપણાના પ્રસંગ આવશે. વસ્તુસ્વરૂપના જ્ઞાન વગર ઉપાદાન તરફ વલણ થાય નહિ માટે વસ્તુના સ્વભાવનું જ્ઞાન કરવું પ્રયાજનભૂત છે.

કાઇ ડ્વય કાઇ અન્ય ડ્વયના કર્તા તો કહી શકાય નહિ, પરંતુ પર્યાયદિષ્ટથી કાઇ વસ્તુની અવસ્થા કાઇ ટાણે–કાઇ વખતે અન્ય ડ્વ્યના પર્યાયને નિમિત્ત થાય છે. ડ્વ્યદિષ્ટથી તા સર્વ સંભંધના અભાવ છે, એવી દિષ્ટ કબ્લ્યા વિના નિમિત્તનમિત્તિક સંખંધ જાણી શકાય નહિ, કાઇ વસ્તુની અવસ્થા થતી વખતે કાઇ વસ્તુની અવસ્થા હાજર હાય છે. અજ્ઞાની કર્તાપણું માને છે તેથી તેને કર્તા કહ્યો પરંતુ પરમાર્થ કાઇના કાઇ કર્તાનથી.

૧૦૦ મી ગાથાની ટીકાના પહેલા બાલમાં આચાર્ય દેવે એમ કહ્યું કે જે આત્મા પરદ્રવ્યને કરે તો તે પરદ્રવ્યમાં પેસી જાય, તન્મય થઈ જાય, માટે તે પરદ્રવ્યને વ્યાપ્ય-વ્યાપકભાવે કરતો નથી બીજા બાલમાં એમ કહ્યું કે આત્મા પ્રરદ્રવ્યના પર્યાયને નિમિત્તનૈમિત્તિકભાવે પહ્યુ કરતો નથી. વળી કહ્યું કે આત્મા જો પરદ્રવ્યના પર્યાયને નિમિત્તનૈમિત્તિકભાવે પહ્યુ કરે તો નિત્યકર્તાપહ્યાના પ્રસંગ આવે, કદી પહ્યુ કર્તાપહ્યું છૂટે નહિ અને તેથી તે કર્તાપહ્યું છૂટીને સ્વદ્રવ્યના નિમંળ પર્યાયને પ્રગઢ કરવાના પ્રસંગ ન આવે માટે આત્મા પરદ્રવ્યની અવસ્થાના કર્તા નથી પરંતુ અજ્ઞાન અવસ્થાએ યાગ અને રાગાદિ ઉપયાગના અજ્ઞાની કર્તા હોવાથી તેની દર્ષિટ નિમિત્ત ઉપર છે તેથી અજ્ઞાનીના યાગ-ઉપયાગની અવસ્થા સામા પરદ્રવ્યની અવસ્થાને નિમિત્ત તરીકે—હાજરી તરીકે કર્તા છે પહ્યુ જ્ઞાન અવસ્થાએ યાગ અને રાગાદિ ઉપયાગના કર્તા નથી માટે પરદ્રવ્યના નિમિત્ત કર્તા નથી. ૧૦૦.

હવે જ્ઞાની જ્ઞાનના જ કર્તા છે-ધર્મી જીવ પાતાના જ્ઞાનના જ કર્તા છે. જીઓ, પરદ્રવ્યના કર્તા કાઢી નાખ્યા, નિમિત્તનૈમિત્તિકકર્તા પણ કાઢી નાખ્યા; હવે પાતાની અવસ્થાના કર્તા છે તેમ લાવીને ઊભું રાખ્યું. જ્ઞાની જ્ઞાનપર્યાયને કરે છે તે ડાણ અલ્પ રાગ છે તેથી નવું બંધન થાય છે છતાં તેમાં હું નિમિત્તપણે પણ કર્તા નથી, માત્ર તેના હું જાણનાર છું તેમ હવે કહે છે:—

ગાયા-૧૦૦ ] [ ૨૨૯-

## जे पुग्गलद्व्वाणं परिणामा होति णाणआवरणा। ण करेदि ताणि आदा जो जाणदि सो हवदि णाणी॥१०१॥

અથ<sup>°</sup>:—જે જ્ઞાનાવરણાદિક પુદ્દગલદ્રવ્યાનાં પરિણામ છે તેમને જે આત્મા કરતા નથી પરંતુ જાણ છે તે જ્ઞાની છે.

અહીં જ્ઞાનાવરણાદિક કર્મ છે ખંધાય જે તેને જ્ઞાની જાણે કે આમ થાય છે, કર્મ ખંધાય છે; પણ કર્તા થતા નથી. જેમ જ્ઞાનમાં પર વસ્તુ જણાય છે તેમ જે કર્મ ખંધાય છે તેને પણ જ્ઞાની ધર્માત્મા પાતાના જ્ઞાનની વૃદ્ધિપણ જાણે છે. ખંધનને હું જ્ઞાતાપણ જાણું છું, માટે મારા જ્ઞાનની જ વૃદ્ધિ છે, ખંધનની વૃદ્ધિ નથી. જાણવાના ફેલાવ થયા, તેમાં જ્ઞાન ફેલાયું માટે જ્ઞાનની વૃદ્ધિ થઈ તેમાં ખંધન કયાં આવ્યું? માટે જ્ઞાનીને કર્મ ખંધાતાં નથી પણ નિર્જરા થઈ જાય છે તેમ વાત છે. જ્ઞાનના સ્વપરપ્રકાશક સ્વભાવ છે તેથી જે જે કર્મ બંધાય, જે જે વિકારી પર્યાય થાય તેને જ્ઞાયકપણ રહીને જ્ઞાની જાણે છે, જ્ઞાન-પર્યાયને વધારતા જાણે છે, જ્ઞાતાપણાની તીખાશને-સ્થિરતાને વધારતા જાણે છે, પણ તે અસ્થિરતા ડળી જવાની છે, પુરુષાર્થ વધારીને અલ્પકાળમાં મુક્તિ લેવાના છે.

જેમ દહીં-દૂધ કે જેઓ ગારસ વઉ વ્યાપ્ત થઇને ઊપજતાં ગારસનાં ખાટાં-મીઠાં પરિણામ છે.

ગાયના દૂધના રસનું સામાન્યપણું તેને ગારસ કહેવાય છે, ગારસ પાતે વ્યાપીને ખાટી, મીઠી અવસ્થાપણું પરિણમે છે તેને ગારસના તટસ્થ જોનાર પુરુષ કરતા નથી. બાઈ દૂધ મેળવે છે તે ગારસને જાણે છે કે આ દૂધમાંથી દહીં થશે, પરંતુ તે ગારસનાં ખાટાં-મીઢાં પરિણામને તે બાઈ કરતી નથી. દૂધ પરિણામીને દહીં થયું, દહીં પરિણામીને માખણ થયું, માખણ પરિણામીને ઘી થયું—તે બધી ગારસની અવસ્થા છે, બાઈ તા તટસ્થપણે બધું જોયા કરે છે, બાઈના હાથની અવસ્થા કાંઈ ગારસમાં પેસી ગઈ નથી, બાઈ તો માત્ર જાણ્યા જ કરે છે.

તેવી રીતે જ્ઞાનાવરણ ઇત્યાદિ કે જેઓ ખરેખર પુદ્દગલદ્રવ્ય વડે વ્યાપ્ત થઇને ઊપજતાં પુદ્દગલદ્રવ્યનાં પરિણામ છે, તેમને જ્ઞાની કરતાે નથી.

> જ્ઞાનાવરણુઆદિક જે પુદ્દગલતણાં પરિણામ છે, કરતા ન આત્મા તેમને, જે જાણતા તે જ્ઞાની છે. ૧૦૧.

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ગ્રાનાવરણાદિક ખરેખર પુદ્દગલનાં પરિણામ છે તેને હું કરતા નથી તેમ ગ્રાની સમજે છે કારણ કે ગ્રાનાવરણાદિક કર્મ પુદ્દગલ પાતે વ્યાપીને થાય છે તેને હું કેમ કરું? હું તા તહસ્થ જોનાર છું; જેમ ટાઈ નદીના તહ ઉપર સ્થિર ઊભેલા માણસ નદીમાં પાણીનાં લાઢ ગમે તેહલા આવે તેને તે જોયા જ કરે છે તેમ, પાણીમાં ગમે તેવા લાઢ થાય તેમાં જોનારને શું? તેવી રીતે ગ્રાનાવરણાદિ કર્મ ગમે તેવાં ખંધાય તેને ગ્રાની જાણ્યા જ કરે છે. પુદ્દગલ પાતે પરિણમીને કર્મપણે થાય તેમાં ગ્રાની સમજે છે કે મારે શું? અહીં દ્વયદ્ષ્ટિ અપેક્ષાએ કથન છે, અસ્થિરતાની વાત ગૌણ છે.

જેમ તે ગારસના જોનાર પાતાથી (જોનારથી) વ્યાપ્ત થઇને ઊપજતું જે ગારસપરિણામનું દર્શન (જોવાપલ્યું) તેમાં વ્યાપીને, થઇને ઊપજતું પુદ્દગલદ્રવ્યપરિણામ જેતું નિમિત્ત છે એવું જે જ્ઞાન તેમાં વ્યાપીને માત્ર જાણે જ છે. આ રીતે જ્ઞાની જ્ઞાનના જ કર્તા છે.

જ્ઞાનાવરણાદિક જે કર્મ થાય તેને જ્ઞાની કરતા નથી; કરતા નથી એટલે કે નિમિત્ત પણ થતા નથી એમ અહીં કહેવું છે. અહીં ડ્વ્યદ્ધિનું જોર છે, અસ્થિરતાની વાત ગૌણ રાખીને દેષ્ટિથી તા કૃતકૃત્ય–માક્ષ છે એમ અહીં બતાવવું છે.

ગ્રાની પાતાથી વ્યાપ્ત થઈ તે ઊપજતું એવું જે જ્ઞાન તેમાં વ્યાપીને માત્ર જાણે જ છે. નિમિત્તનું જ્ઞાન થયું એટલા જ્ઞાનમાં વધારા થયા; પુદ્દગલદ્વ્યમાં નવા કર્મ રૂપ જે અવસ્થા થઈ તે અને રાગનાં પરિણામ તે બધાના દિષ્ટમાં નિષેધ કર્યા અને જ્ઞાને તે બધાનું જ્ઞાન કર્યું તેમાં જ્ઞાનનું વિશેષપાં જ થતું જાય છે. દર્શનગુણમાં એટલે કે દેખવાના ગુણમાં વૃદ્ધિ કરી કે મારું જાણવાનું અને દેખવાનું જે સામર્થ્ય છે તેની વૃદ્ધિ થવામાં આ એક નિમિત્ત નીવડયું. નિમિત્તનું જ્ઞાન કર્યું તેથી મારા જ્ઞાનગુણ, દર્શનગુણ અને આનં દ્રગુણ એાછા થતા નથી પણ વૃદ્ધિ પામે છે; ધર્મી જીવને જ્ઞાન વધ્યું જ છે તેમ પ્રતીતમાં આવે છે, કારણ કે ગમે તેવા પ્રસંગમાં જ્ઞાનીને જ્ઞાતાપણાની તીખારા વધતી જ જાય છે; જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર બધું વધતું જ જાય છે. દષ્ટિમાં રાગ નહિ, વિકલ્પ નહિ, કર્મ નહિ, કર્મના પર્યાય કર્મમાં થયા, મારામાં તા ઊલટાના નિમિત્તને જાણતાં જ્ઞાનપર્યાય વૃદ્ધિને પામ્યા, આ રીતે ધર્મી જવ પાતાના અનંતગુણના નિર્મળ પર્યાયરૂપે થનાર છે પણ પરની અવસ્થારૂપે થનાર નથી.

કાઈ કહે કે સમજીને ઠરવાતું કામ છે ને ? એઠલા જ સરવાળા છે ને ? પણ આ બધાં પડખાં સમજ્યા વગર ઠરશે શેમાં ? ભરોંસાે તાે કર કે મારાે જ્ઞાન-પર્યાય વધતાે જ જાય છે; હું નિમિત્તપણે નથી, સાક્ષીપણે છું, જ્ઞાતાપણે છું એમાં તાે અનંતાે ગાથા–૧૦૧ ] [ ૨૩૧

પુરુષાથ જે જોઈ શે, મારા ગુણની અવસ્થા ક્ષણે કૃષ્ણે વધતી જ જાય છે તેવું જ્ઞાન કવ્યદેષ્ટિ પ્રગટે ત્યારે જ થાય, કવ્યદેષ્ટિ પ્રગટતાં તે અને તો પુરુષાર્થ પ્રગટે છે, કેવળીનાં પેટ પરખાય છે, સિદ્ધની જાતની વાનગી ચખાય છે, એવી કવ્યદેષ્ટિ પ્રગદ્ધા પછી જ ઠરી શકાય છે.

૨૦૦૦, કારતક શુદ ૧૦ રવિવાર.

આતમા રાગ-દ્વેષા દિ વિકારના સ્વભાવદિષ્ટએ કર્તા નથી એટલે કે ઉત્પાદક નથી, તા પછી જ્ઞાનાવરણાદિક જડ કર્મ નવાં બધાય તેના તા કર્તા કયાંથી હાય? એટલે કે તેના કર્તા જ્ઞાની નથી.

જેમ ગારસનાં ખાટાં-મીઠાં પરિણામને તટસ્થ જોનાર પુરુષ કરનાર નથી પણ જોનાર છે તેમ જ્ઞાની રાગાદિના કરનાર નથી પણ જોનાર છે. કમેંની જે અવસ્થા થાય તેનું જે ફળ આવે તે રૂપે જ્ઞાની પરિણામનાર નથી એટલે કે થનાર નથી. જ્ઞાની જાણે છે કે મારી જ્ઞાનઅવસ્થાએ જ હું પરિણામનાર-થનાર છું પણ કર્મની અવસ્થાએ હું પરિણામનાર-થનાર નથી. કર્મ દેખાતાં નથી પણ તેનું ફળ દેખાય છે તેને જ્ઞાની માત્ર જાણે છે.

ગ્રાની જાણ છે કે કર્મ એક વસ્તુ છે ને હું જોડાઈ જાઉં છું, જો બીજ ચીજ ન હોય તો વિકાર થાય નહિ, હું સ્વાધીન હોઉં તો સિદ્ધપણું ને માક્ષ હોવાં જોઈએ પરંતુ સિદ્ધપણું તો દેખાતું નથી, વિકાર દેખાય છે; માટે કર્મ છે, બીજ વસ્તુ છે એમ તેના ફળ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે. વિકાર દેખાય છે તે કર્મનું ફળ છે.

આતમા અનંતગુણના પિડ છે, આતમા પરના કર્તા નથી, આતમા પરના ભાકતા નથી પણ અજ્ઞાની માને છે કે હું પરના કર્તા છું ને હું પરના ભાકતા છું, પરંતુ સમ્યગ્ભાન થતાં પરનું કર્તાપણું છૂટી જાય છે. હું અનંત ગુણાના પિંડ સ્વાધીન છું, સ્વાધીન સ્વરૂપે છું, હું પરના કર્તા નથી, પર મારું કર્તવ્ય નથી, પર અવસ્થારૂપે હું થનાર નથી પણ જ્ઞાનની અવસ્થારૂપે હું થનાર છું. જ્ઞાનીને અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે પણ તેની વાત અહીં ગૌણ છે.

જેવી રીતે જ્ઞાની જ્ઞાનાવરણીય કર્મના કર્તા નથી તેવી રીતે દર્શનાવરણીય કર્મના પણ કર્તા નથી, આત્મામાં એક દેષ્ટાશક્તિ છે તેને આવરણરૂપે નિમિત્ત થનાર એક દર્શનાવરણીય કર્મ છે તેને જ્ઞાની જાણે છે પણ કર્તા થતા નથી. કાેઇ કહેશે કે કર્મને જ્ઞાનીએ દેખ્યું નથી અને કર્મના જાણનાર શી રીતે? જ્ઞાની જાણે છે કે મારી દર્શનશક્તિ પૂરી દેખાતી નથી માટે દર્શનાવરણીય કર્મ છે એમ કર્મના ફળ ઉપરથી

सभयसार प्रवयन साग-४

પ્રતીત થાય છે. પાતાની પરિણમનશક્તિ પાતાથી રાકાણી છે, પાતે સ્વાધીન છે, કર્મ તો નિમિત્તમાત્ર છે; તે દર્શનાવરણીય કર્મના જ્ઞાની જાણનાર છે. કર્મના ફળ ડાણે કર્મની અવસ્થાર્ય ન થતાં પાતાની જ્ઞાનની અવસ્થાના કર્તા થાય છે. મારી અવસ્થા મારે આધીન છે, પરને આધીન નથી એમ જ્ઞાની જાણે છે.

જીવાને શરીરનું નામ એવું ઘક થઈ ગયું છે કે રાત્રિના કાઈ ઓચિંતા બાલાવે કે "એ પુરુષાત્તમ " તો કહેશે 'હં', તેમાં જરાય ભૂલ ન પડે; તેવી રીતે ગ્રાનીને હું મારા સ્વભાવના જ કર્તા છું, પરના કર્તા નથી, આ સંચાગી ચીજ મારે આધીન નથી, હું એને આધીન નથી, હું મારે આધીન છું; તે એને આધીન છે, સૌ સ્વતંત્ર છે, હું શરીરથી જોદા, વાણીથી જુદા, મનથી જુદા, સંકલ્પ-વિકલ્પથી જુદા ગ્રાયકસ્વરૂપ આત્મા છું, હું પરના સાક્ષી છું પણ કર્તા નથી, હું મારા સ્વભાવના જ કર્તા છું, આવું પરથી નિરાળાપણાનું ભાન ગ્રાનીને એવું ઘક થઈ ગયું હોય છે કે તેમાં કદી ભૂલ ન પડે, રાત્રે ઊંઘતા હોય તાપણ નિરાળાપણાનું ભાન ચૂકે નહિ.

વેદનીય કર્મના જ્ઞાની કર્તા થતા નથી. શાતાવેદનીય કે અશાતાવેદનીય કર્મ ગમે તેટલા અનુકૂળતાના કે પ્રતિકૂળતાના ઘેરા ઘાલ્યા હાય તાપણ જ્ઞાની તે-રૂપ થઇ જતા નથી. જ્ઞાની સમજે છે કે શાતા અને અશાતા વેદનીયના ફળરૂપે હું નથી, મારું સ્વરૂપ શાતા-અશાતાથી જીદું છે, હું તેનાથી ભિન્ન છું. જ્ઞાનીનું વીર્ય જ્ઞાનની અવસ્થાના વધારા જ કરતું જાય છે. ગમે તેવા અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ સંયાગા જ્ઞાનીને અસર કરી શકતા નથી.

અજ્ઞાની શાતા-અશાતાના અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ સંધાગામાં એકમેક થાય છે. વેદનીય-કર્મ મને દુઃખ આપે છે ને વેદનીયકર્મ મને સુખ આપે છે એમ અજ્ઞાની માને છે પણ શાતા-અશાતા તા કર્મનું ફળ છે—સંધાગી ચીજ છે, તે મારું સ્વરૂપ નથી, હું તેનાથી જીદા હું તેમ અજ્ઞાની માનતા નથી.

આતમા અનંત ગુણના પતિ છે એની ઓળખાણ જ્ઞાનીને હોય છે, ગમે તેવા અશાતાવેદનીયના આકરા ઉદય આવે તાપણ તે ઉદય જ્ઞાનીનું જ્ઞાતાપણું ચુકાવી શકે નહિ, જ્ઞાનીને અલ્પરાગ છે તેથી દવા પણ કરાવે છતાં જ્ઞાની તેના કર્તા થતા નથી. વેદનીયકર્મના ઉદય વખતે જ્ઞાનીની જ્ઞાતાપણાની અવસ્થા વધતી જ જાય છે. જ્ઞાની રાગને જ્ઞેયરૂપે જાણે છે, રાગના જાણનાર રહે છે પણ રાગમાં એકમેક થતા નથી.

ગ્રાની સમજે છે કે માહનીયકર્મ હું નથી, માહનીયકર્મના ફળ ઠાણે એની અવસ્થાના હું કર્તા નથી, હું તો મારી ગ્રાનઅવસ્થાના કર્તા છું એવી રીતે ગ્રાની માહનીયકર્મના ગ્રાતા રહે છે.

ધર્માત્મા જ્ઞાની આયુષ્યકર્મની અવસ્થાના ફેરફાર કરનાર નથી. આયુષ્ય એાલું ખંધાય કે આયુષ્ય વધારે ખંધાય વગેરે આયુષ્યકર્મ ગમે તે રીતે ખંધાય તેના જ્ઞાની કર્તા નથી. ધર્માત્મા જ્ઞાનીને એક બે ભવ બાકી હોય તા નવું આયુષ્યકર્મ ખંધાય છે પણ જ્ઞાની સમજે છે કે મારી તા અક્ષય સ્થિતિ છે; એમ પાતાના આત્માની અખંડ પ્રતીતમાં જ્ઞાનની અવસ્થામાં વધે છે. જે આયુષ્યકર્મ ખંધાય તે તા જડ કર્મ છે એ રીતે જ્ઞાની આયુષ્યકર્મના કર્તા થતા નથી.

એ રીતે નામકર્મ મધાય છે એની અવસ્થાના કર્તા ધર્મી નથી, ધર્મી પાતાની ગ્રાનઅવસ્થાના કર્તા છે.

એ રીતે ગાત્રકર્મ ખંધાય તેના કર્તા જ્ઞાની નથી, જ્ઞાની પાતાની જ્ઞાનઅવસ્થાના કર્તા છે.

એ રીતે અંતરાયકર્મના કર્તા જ્ઞાની નથી, દાનાંતરાય, વીર્યાંતરાય વગેરે કર્મા આત્માની વીર્ય-શક્તિને રોકે છે અને આત્માના નિજસ્વરૂપની અનંત દાનાદિ શક્તિને રોકે છે તેના કર્તા અજ્ઞાની થાય છે પણ જ્ઞાની થતા નથી, જ્ઞાનીને અલ્પ અસ્થિરતા છે તેથી અલ્પ વીર્યાંતરાય વગેરે કર્મા અંધાય છે પણ તે બધાના જ્ઞાની જ્ઞાન કરનાર છે.

ગ્રાની અલ્પ રાગ આવે તેનું જ્ઞાન કરનાર છે, રાગના નાશક છે પણ કર્તા નથી, સાક્ષીપણ ઊભા રહીને રાગને ગ્રેથપણ જાણે છે પણ તેમાં ભળતા નથી. જ્ઞાનીને અલ્પ દ્વેષ પણ આવે તેનું પણ ગ્રાની ગ્રાન કરનાર છે, દ્વેષના ગ્રાનની અવસ્થાર્ષ ગ્રાની થાય છે, પરંતુ દ્વેષર્ષે થનાર નથી એટલે કે કર્તાનથી, દ્વેષમાં એકમેક થતા નથી.

ગ્રાનીને અલ્પ ક્રાેધ પણ થાય છે પણ તે ક્રોધમાં તન્મયપણે જોડાતા નથી. ગ્રાનીને આત્માના ભરોંસે રહ્યા થકા અલ્પ ક્રાેધ થાય છે, અને અગ્રાની ક્રાેધના ભરોંસે રહ્યા થકા ઘણા ક્રાેધ કરે છે.

છાકરાની મા જ્યારે કાંધમાં આવી હોય ત્યારે છાકરાને કહે માળા! લુચ્ચા! તાફાન ખહુ કરીશ તા ખાવાને આપી દર્ધશા તા શું! તે વાત સાચી છે? જરાય સાચી નથી, આખા વારસા છાકરાને દેવાના છે, બહારથી ગુરસા દેખાય છે છતાં અ'તરથી છાકરા ઉપર અપ્રીતિ થઇ નથી, પરંતુ ઘણી જ પ્રીતિ છે; તેવી રીતે જ્ઞાનીને અલ્પ કાંધ અવસ્થામાં થાય છે પરંતુ પાતાના જ્ઞાયકસ્વભાવ સાથે સગપણ રાખીને, તન્મયતા રાખીને અલ્પ કાંધ થાય તેનું જ્ઞાન કરે છે. દુનિયાની રીતથી અને દુનિયાના કથનથી આ માર્ગની અપૂર્વ શૈલિ છે.

સ. પ્ર. ૩૦

ર૩૪ ]

જેમ માતાએ છાંકરા ઉપર દુશ્મનપણ કોંધ કર્યા નથી પણ પ્રીતિ રાખીને અલ્પ દ્રેષ કર્યા છે, માતા કાંઈ વાર છાંકરાને એમ કહે કે બે કાન વચ્ચે માથું કરી નાખીશ, માથું તો બે કાન વચ્ચે જ હાય છે માટે જેમ છે તેમ જાણે છે અને કહે છે દીકરા! તારું જ્ઞાન જેમ છે તેમ મને રહ્યા કરા એમ તેના અર્થ છે, તેમ જ્ઞાની અલ્પ કાંધમાં જોડાય છે પણ સ્વભાવના પ્રીતિ ખસતી નથી, સ્વભાવની પ્રીતિ રાખીને પુરુષાર્થની મંદતાએ અલ્પ વિકારમાં જોડાઈ જાય છે, જેમ બીજી ચીજને જ્ઞાની પારકાપણ જાણે છે તેમ કોંધને પણ પારકાપણે જાણે છે; કાંઈ ખહારની દૂરની ચીજને જીદાપણે જાણે છે તે રીતે જ્ઞાની કોંધને દૂરપણે, જીદાપણે, તટસ્થપણે જાણે છે, અનંતા—ગુણના પિંડ આત્મા એના ઉપર જ્ઞાનીની દર્શિ પડી છે, વસ્તુ ઉપર દર્શિ પડી છે, અખંડ ઉપર દર્શિ ઊભી છે, જ્ઞાતા ઉપર દર્શિ ઊભી છે માટે જ્ઞાની જ્ઞાનની જ અવસ્થાના કરનાર છે.

જ્ઞાની વીતરાગ થયા નથી તેથી અલ્પ માન પણ આવી જાય છતાં પણ તે માનની અવસ્થાના સ્વામી થતા નથી, તે માનના જાણનાર રહે છે.

ज्ञानीने હलु અલ્પ કષાય છે तथी અલ્પ માયા થાય છે, साधारण माया थाय छः, ते भायाने पातानं डर्ज व्य स्वीडारता नथीं, डपायथी छूटवानी निरंतर ज्ञानीनी सावना होय छे. भाया ते। भरी अज्ञानी क डरे छे, ज्ञानी भाया डरता क नथीं, पर्थी निराणा आत्मानी केने प्रतीत नथी ते पाताने छेतरे छे. ज्ञानी समके छे डे भारा स्वरूपमां ते। भाया छे क नहि, हुं ते। त्रिडाण सरण ने सीधा स्वसावे छुं अभ क्यां मान्युं, स्वरूपनी प्रतीत थर्ड पछी अह्प-सहेक माया थाय ते पण वर्ज मान पूरती थाय छे, भायानी लांभी लाण यालती क नथीं, लांभी लाण ते। ज्ञान ने ओडाअतानी याले छे.

તેવી રીતે અલ્પ લાભ પણ જ્ઞાનીને થાય પણ તે લાભને પાતાનું સ્વરૂપ સ્વીકારતો નથી, જ્ઞાની હજી વીતરાગ થયા નથી તેથી અલ્પ ક્યાય છે તેથી કોધ, માન, માયા અને લાભ એ ચારેના અલ્પ ઉદય હોય છે. લાભ એટલે ઇચ્છા. શાસ્ત્રમાં આચાર્યાએ કહ્યું છે કે યાગ્ય સ્થળમાં લક્ષ્મીના સદ્વ્યય ન કરે તા તે લાભી છે, છાકરા માટે તા પૈસા રાખવાની વૃત્તિ તે લાભ છે. છાકરા માટે તા એવા ઠેકાણે મૂકે કે પૈસા અને વ્યાજ અને રહે, એવી અનેક જાતની યુક્તિઓ કરે પણ તે અધા લાભ છે, પૈસા ઉપર તા એટલું ખર્શુ જ્વાને મમત્વ હાય છે કે જો પરભવમાં તેને સાથે લઈ જવાતા હાય હાય તા કોઈ મૂકીને જય તેમ નથી પણ લઈ જવાતા નથી તેથી શું થાય? છાકરા માટે મૂકીને જાય છે. પદ્મનંદી આચાર્યદેવ તા કહે છે કે હે ભાઈ! તને જે લક્ષ્મી મળી તે તું જિન ભગવાનના મંદિરમાં, દેવ–ગુરુ–શાસ્ત્રની પ્રભાવના વગેરેમાં સદ્વ્યય કર તા તને

ગાથા–૧૦૧ ] [ ૨૩૫

લક્ષ્મી મળી લેખે છે, નહિ તેા લક્ષ્મી મળી તે ન મળ્યા ખરાબર છે, પેટ તાે કાગડા– કૂતરા પણ ભરે છે, અને તું જાે લક્ષ્મી મળી છતાં ધર્મ પ્રભાવનામાં તેના સદ્વ્યય ન કર તાે તારામાં અને કાગડા કૂતરાનાં જીવનમાં શું ફેર પડયો? સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ દાનનાે ઘણા ભાગ ધર્મ-પ્રભાવનામાં આપે છે; કારણ કે તેમને ધર્મ તરફ વલણ છે તેથી પહેલું વલણ તેમનું દેવ–ગુરુ–શાસ્ત્ર તરફ જ જાય છે.

શરીર, મન, વાણી, અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ સંધાગા તે બધાં નાકર્મ છે, સામી નજર કરતાં વચ્ચે જે ભીંત આવે તે ભીંત પણ નાકર્મ છે કારણ કે જાણવામાં આડખીલરૂપે નિમિત્ત થયું માટે તે નાકર્મ છે, તે બધાનું જ્ઞાની જ્ઞાન કરનાર છે, જ્ઞાની સમજે છે કે ભીંતે મારા જ્ઞાનને રાકયું નથી પણ મારા જ્ઞાનની યાગ્યતા જ એવી હતી એટલે વચ્ચે એવું નિમિત્ત બન્યું છે; અજ્ઞાની માને છે કે ભીંત આડી આવી તેથી મને દૂરની વસ્તુનું જ્ઞાન થતું નથી. જ્ઞાની તા નિમિત્તનું પણ જ્ઞાન કરે છે, પાતાના જ્ઞાનની યાગ્યતાનું પણ જ્ઞાન કરે છે; કેદવ-કુગુરુ-કુશાસ્ત્ર સામે આવે તા તેનું પણ જ્ઞાન કરે છે, જે કદ્દવાદિ મધ્યાત્વનું નિમિત્ત બનો છે તે કદ્દવાદિકને જ્ઞાની જ્ઞાનનું નિમિત્ત બનાવે છે.

ગ્રાનીને મનનું નિમિત્ત જોડે વર્તાં છતાં તે મનનું ગ્રાન જ કરે છે, અગ્રાનીને તો એમ થાય કે આપણ મન વિના કેમ રહી શકાય? મન વગરના આત્મા કેમ રહી શકે? એ રીતે અગ્રાની મનને અને આત્માને એક માને છે. ગ્રાની તો સમજે છે કે મન આત્માનું સ્વરૂપ જ નથી, મન તો જડ છે, ગ્રાનસ્વરૂપ આત્મા તેનાથી જીદા છે. હૃદયમાં આઠ પાંખડીનું કમળના આકારે જડ મન છે તે ચૈતન્યનું સ્વરૂપ નથી, ચૈતન્ય તો ગ્રાનીદ અનંતગૃણના પિંડ છે. ગ્રાનીને આત્માના સ્વરૂપનું ભાન છે તેથી ગ્રાની મનની અવસ્થાના કર્તા નથી.

તેવી રીતે વાણીની અવસ્થાના કર્તા જ્ઞાની નથી, જ્ઞાની તો ખધાનું જ્ઞાન જ કરે છે. જ્ઞાની શરીરની અવસ્થાના કર્તા નથી, જ્ઞાની તો શરીરનું જ્ઞાન જ કરે છે. એવી રીતે શ્રોત્રે દ્વિયનું પણ જ્ઞાની જ્ઞાન જ કરે છે; જ્ઞાની સમજે છે કે શ્રોત્રે દ્વિય જડ છે ને હું શ્રેતન્ય છું માટે શ્રોત્રે દ્વિયના કર્તા નથી. તેવી રીતે આંખનું, નાકનું, જીભનું, સ્પર્શનું ખધાનું જ્ઞાની જ્ઞાન જ કરે છે પણ કર્તા નથી. ૧૦૧.

હવે કહે છે કે ધમ<sup>6</sup>ની જેને ખબર નથી એવા અજ્ઞાની છવ પણ પરડવ્યના ભાવને તા કરી શકતા જ નથી.

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

## जं भावं सुहमसुहं करेदि आदा स तस्स खळु कत्ता। तं तस्स होदि कम्मं सो तस्स दु वेदगो अप्पा॥१०२॥

અર્થ: — આત્મા જે શુભ કે અશુભ (પાતાના) ભાવને કરે છે તે ભાવના તે ખરેખર કર્તા થાય છે, તે (ભાવ) તેનું કર્મ થાય છે અને તે આત્મા તેના (તે ભાવરૂપ કર્મના) ભાકતા થાય છે.

અજ્ઞાની શુભાશુભ ભાવ કરે છે અને તે ભાવના કર્તા થાય છે, પાતાના સ્વભાવની શુદ્ધતાની તેને ખબર નથી તેથી તે શુભાશુભભાવ સ્વરૂપ જ પાતાને માને છે અને તેના જ કર્તા થઈને ઊભા રહે છે; દયા, દાન, હિંસા, જૂઠાના ભાવ સિવાય હું કેટલા છું તેની તેને ખબર નથી, ગુરસા કરે છે તેટલા પાતાને માને છે. પાતાનું સ્વરૂપ તેવડું જ કહ્યે છે અને કહે છે કે ગુરસા કરીએ છીએ તે અમારું પ્રામાણિકપણું છે. અરે ભાઈ! સમજતા ખરા! ગુરસા કર્યા એટલે કષાય કર્યા, તે કષાય કર્યા એમાં પ્રામાણિકપણું હાય ખરું? પ્રામાણિકપણું તા સમ્યગ્ગાનમાં હાય છે.

જે ભાવ કર્યો તે ભાવનું જ વેદન એટલે કે ભાકતાપણં હાય છે; જે વખતે રાગ-દ્રેષના ભાવ કરે તે વખતે જ તેને આકળતાનું વેદન હાય છે માટે ભાકતાપણં પણ તે વખતે જ છે. માણસા ખાદ્ય દૃષ્ટિથી જુએ છે કે આણે પાપ કર્યાં માટે તે નરકમાં કચારે જશે? આ જૂંદું બાલે છે ને આની જભ કેમ તરત કપાતી નથી? પણ ભાઈ! તે જે વખતે હિંસા અને જૂદાના ભાવ કરે છે તે વખતે જ તેના ભાવમાં આકળતાનું વેદન હાય છે, આકળતાનું વેદન છે તે અવગુણનું જ વેદન છે. પાતાના સ્વભાવની ઘાત કરી તેથી તે વખતે જ તેના ભાવમાં ફળ મળી ગયું છે, તે વખતે જ ગુણની શક્તિનું પરિણમન ઘટી ગયું, તે જ તેને ઊંધું ફળ મળી ગયું છે. અંતરમાં ફળ આવે છે તે જોતો નથી અને બહારથી ફળ આવે છે એમ જુએ છે તે પરાશ્રય દૃષ્ટિવાળા છે, બહારથી ફળ મળવું તે વ્યવહાર છે, બહારથી ફળ કોઈવાર લાંખા કાળે અને કોઈવાર દૃષ્કા કાળે મળે છે પણ અંતરનું ફળ તો તરત જ—તે ક્ષણે જ મળી જાય છે.

પાતાના અચાલિત વિજ્ઞાનઘનરૂપ એક સ્વાદ હોવા છતાં પણ આ લાકમાં જે આ આત્મા અનાદિકાળના અજ્ઞાનને લીધે પરના અને પાતાના એકપણાના અધ્યાસથી

જે ભાવ જીવ કરે શુભાશુભ તેહના કર્તા ખરે, તેનું બને તે કર્મ, આત્મા તેહના વેદક બને. ૧૦૨.

ગાથા-૧૦૨ ] િ ૨૩૭

મ'દ અને તીવ્ર સ્વાદવાળી પુદ્દગલકર્મના વિપાકની બે દશાએા વડે પાતાના (વિજ્ઞાન-ચનરૂપ) સ્વાદને ભેદતા થકા અજ્ઞાનરૂપ શુભ કે અશુભભાવને કરે છે.

અચલિત વિજ્ઞાનઘન કહીને પહેલાં દ્રવ્યદેષ્ટિથી વાત કરી, અને પછી પર્યાયદેષ્ટિથી કહે છે આત્માના તા એકરૂપ સ્વાદ છે, પુષ્ય-પાપના વિકલ્પરૂપ અસ્થિરતા તે આત્માના સ્વાદ નથી, આત્મા શાંત નિર્મળ અતીં દ્વિસ્વરૂપ છે, આત્માના આનંદ જ સ્વભાવ છે, તેમાં પરના આશ્રય નથી, સ્વભાવમાં ઊણા અધૂરાપણું હાય નહિ, આત્માના સ્વાદ એકરૂપ છે એવા સ્વભાવના અજાણપણાને લીધે શુભાશુભભાવ વર્તમાન પૂરતા છે તેને અને ત્રિકાળી સ્વભાવને એટલે કે પાતાના અને પરના ભાવાને એકપણાના અધ્યાસને લઈને આ પુલ્ય પાપના ભાવ મેં કર્યા એ રીતે પુલ્ય-પાપના ભાવના કર્તા થાય છે. પાતાના સ્વભાવ તે હું છું એવા અભ્યાસ પાડવા જોઈએ તેને બદલે શુભાશુભભાવ હું છું એવી ટેવ પાડી દીધી. કાેઈવાર કપાયના મંદ્ર પરિણામ થાય એટલે કે પુષ્ય-પરિણામ થાય, કાઈ વાર કપાયના તીવ્ર પરિણામ થાય એટલે કે પાપપરિણામ થાય. એ રીતે મંદ રાગ ને તીલ રાગ, મંદ તૃષ્ણા અને તીલ તૃષ્ણા, મંદ માન અને તીલ માન વગેરે તેવા સ્વાદવાળી પુદ્દગલકર્મની બ દશાઓ-બ અવસ્થાઓ વઉ પાતાના સ્વાદને ભેદતા થકા તાહતા થકા એટલે કે તે સ્વભાવસ્વાદના અનુભવ નહિ લેતા થકા શુભા-શુભભાવને પાતાના માને છે—પાતાના સ્વાદ માને છે. પાતાના નિરાળા સ્વભાવનું ભાન નથી તેથી શુભાશુભભાવના કર્તા થાય છે, પાતાના સ્વરૂપની પ્રતીતિ નથી તેથી પાતાની શાંતિ-સમાધિને તાેડતા થકાે શુભાશુભરૂપ અને ભાવને કરે છે...

જે વખતે આત્મા શુભાશુભભાવને કરે છે તે વખતે તે આત્મા તન્મયપણે તે ભાવના વ્યાપક હોવાથી તેના કર્તા થાય છે અને તે ભાવ પણ તે વખતે તન્મય પણે તે આત્માનું વ્યાપ્ય હોવાથી તેનું કર્મ થાય છે.

આતમા જયારે પુષ્ય-પાપની લાગણીના ભાવ કરે છે તે વખતે જ તેમાં પરિષ્મીને તે ભાવના વ્યાપક થઈને તે જ મારાં કામ છે અને તે જ મારી ફરજ છે તેમ માનીને તેના કર્તા થાય છે અને શુભાશુભભાવરૂપ કર્મ વ્યાપ્ય હોવાથી આત્માનું તન્મયપ્યુ તે કર્તવ્ય થાય છે એટલે કે તે વિકારી પરિષ્ણામને તે તન્મયપષ્યુ પાતાનું કર્તવ્ય માને છે.

વળી તે જ આત્મા તે વખતે તન્મયપણ તે ભાવના ભાવક હોવાથી તેના અનુભવનાર થાય છે અને તે ભાવ પણ તે વખતે તન્મયપણ તે આત્માનું ભાવ્ય હોવાથી તેનું અનુભાવ્ય (અર્થાત્ ભાગ્ય) થાય છે. આ રીતે અજ્ઞાની પણ પરદ્રવ્યના ભાવના કર્તાનથી પરંતુ પાતાના વિકારી ભાવના કર્તા છે.

જે વખતે વ્યાપક થઈને આત્મા વિકારી ભાવના કર્તા થાય છે તે જ વખત

सिभयसार प्रवयन साग-४

તેના તન્મયપણ ભાકતા પણ થાય છે, તન્મયપણ પુણ્યપાપના ભાવ કર્યા તે વખતે પાતાના અતી દિય આનં છે તેનું ભાન નથી તેથી પુણ્ય-પાપની લાગણીઓ તે જ મારા સ્વાદ છે તેમ માનતા થકા તેના ભાકતા થાય છે અને વિકારી પરિણામ તેનું તન્મયપણ ભાગ્ય થાય છે. પુદ્દગલકર્મના પછી ઉદ્દય આવશે અને ભાગવાશે તેમ કહેવું તે વ્યવહાર છે. ખરી રીતે જે ક્ષણે ભાવ થાય છે તે જ ક્ષણે ભાકતા થાય છે, એ રીતે અજ્ઞાની પણ પરદ્રવ્યના ભાવના કર્તા નથી પણ વિકારી પરિણામના જ કર્તા થાય છે.

કાંઇ લાકડી મારે તે કર્મનું ખાદ્ય ફળ છે. ખરું ફળ તા તેણે અજ્ઞાન અને રાગ-દ્રેષથી સ્વભાવના ઘાત કર્યો તે જ છે, જે ક્ષણે ભાવ કર્યા તે જ ક્ષણે આત્માના ગુણની હિંસા થઇ રહી છે, એ રીતે જે ક્ષણે ભાવ કર્યા તે જ ક્ષણે તેનું ફળ છે.

કાઈએ અજ્ઞાનપણાયાં ચારીના ભાવ કર્યા અને પછી સવળા થઈ ગયા, જ્ઞાની થઈ ગયા, ત્યાર પછી તેના ઉપર કાઈએ દાવા માંડ્યો અને તેથી તે જેલમાં ગયા તેાપણ ત્યાં તેને નિરાળા આત્માનું ભાન વર્તે છે, જેલના ઉદયને જ્ઞાતાપણ જાણતા જ્ઞાનની વૃદ્ધિ કરે છે, ચારીના ભાવ કરી ગયા તેથી ચારીના ભાવનું વેદન નથી, ફળ આવ્યું પણ વેદન કરી ગયું; માટે ખરું વેદન તો જે ક્ષણે ભાવ કરે તે ક્ષણે જ છે, જેલમાં તેને આત્માનું ભાન વર્તે છે તેથી સત્યના-માક્ષના માર્ગ ત્યાં પણ તેને વર્તી જ રહ્યો છે.

૨૦૦૦. કારતક સુદ ૧૧ સે.મ.

અજ્ઞાની પાતાના શુભાશભભાવને કરી શકે અને શુભાશુભભાવ એનું કાર્ય થાય; તે સિવાય શરીરનું, વાણીનું, મનનું વગેરે જડ દ્રવ્યનું આત્મા કાંઈ કરી શકતા નથી. આત્મા તો જ્ઞાનમૂર્તિ સ્વભાવે છે એને ભૂલીને અજ્ઞાની રાગ-દ્રેષના અનુભવનાર થાય છે; જે ક્ષણે રાગ-દ્રેષ, હર્ષ શાકને કરે છે તે જ ક્ષણે તેને આકુળતાનું વેદન થાય છે, તે જ ક્ષણે આત્માના ગુણાની હિંસા થાય છે.

આતમા પાતાના ભાવ સિવાય દીકરાનું, દીકરીનું શત્રુનું કાંઈ પણ કરી શકતા નથી, પરંતુ સ્ત્રી, કુઢંખ દીકરા, દીકરી પ્રત્યે રાગ કરે અને દુશ્મન પ્રત્યે દ્વેષ કરે તે ભાવના કર્તા થાય, અને તે જ ક્ષણે તે વિકારી ભાવના વેદનાર એટલે ભાકતા થાય.

બહારનું, શરીરાદિનું જેમ થવાનું હોય તેમ થાય છે પણ પાતે ખાટી માન્યતા કરે છે કે હું પરનું કરી દઉં છું, અરુચિ-અપ્રીતિ-અણગમા વગેરે વિકારી પરિણામ ચૈતન્યની સત્તાના ક્ષેત્રમાં થાય છે, પણ મકાનનું, સ્ત્રીનું, કુઢં બનું, પાતાના શરીરનું કાંઈ પણ કરવું તે પાતાની સત્તાના ક્ષેત્રથી બહાર છે એટલે કે તે પાતાના હાથની વાત નથી.

ગાયા-૧૦૨ | િ ૨૩૯

કાઈ કહે છે કે હિંસાના ભાવ કરે, કોંધના ભાવ કરે તેમાં કાઈ પણ જાતનું દુ:ખતું વેઠન તો દ્વેખાતું નથી, અરે ભાઈ! જરા વિચાર કરીને જો તો તેમાં આકુળતાનું વેદન થઈ જ રહ્યું છે, રળવાના ભાવ કરે, દીકરાના રખાયાના ભાવ કરે, હિ સાના ભાવ કરે, કોધના ભાવ કરે ત્યારે તે દુ:ખી જ છે, તે વખતે આકુળતાનું વેદન થઈ જ રહ્યું છે; તેવી રીતે જ્યારે શુભભાવ કરે ત્યારે પણ આકળતાનું વેદન થઈ જ રહ્યું છે. દયાના પરિણામ કરે, પૂજા ને વ્રતના પરિણામ કરે ત્યારે પણ સુક્ષ્મદેષ્ટિએ જુએ તા ખ્યાલ આવે કે આકુળતા જ વેદાઈ રહી છે. એક તીલ કષાય છે ને બીજો મંદ કપાય છે પણ બન્ને આકળતાસ્વરૂપ છે, આત્માના તદ્દન અક્ષાય-અનાકળ આને દ-સ્વભાવથી શુભાશુભ પરિણામના સ્વાદ વિપરીત છે, તે દુ:ખસ્વરૂપ જ છે, આત્માના આનંદગુણને હુણનાર છે. અજ્ઞાન અવસ્થાએ પાતાના શુભાશુભ પરિણામને આત્મા કરી શકે છે પણ પરકવ્યનું કાંઈ કરી શકતા જ નથી; દ્વેનનું ગુરુનું -શાસ્ત્રનું કાેઇન કાંઈ પણ જીવ કરી શકતા નથી, પાતાના શુભભાવને જ કરે છે. કાેઈ કહે છે કે ઈધર બીજા પદાર્થની અવસ્થાને કરે છે પણ ભાઇ! ઇધર પણ કાેઈ પર પદાર્થની અવસ્થાને કરી શકે નહિ, ઇદ્યર પણ બધા પર પદાર્થથી જુદા એક ચૈતન્ય પદાર્થ છે. કાેઈ પદાર્થ માં કાેઈ બીજા પદાચ ની અવસ્થાને કરવાનું સામર્થ્ય નથી, કાેઈ પદાર્થ કાેઈ પદાર્થીની અવસ્થાને કરે તેા બે પદાર્થ એક થઈ જાય, વસ્તુ પરાધીન થઈ જાય પણ એમ વસ્તુસ્વભાવ છે જ નહિ, દરેક વસ્તુ સ્વાધીનપણ પરિણમે છે. દરેક પરમાણ અને દરેક આત્માનું કર્તા અને કાર્યપણું સહુનું સહુ વડે જીદું જાદું થાય છે.

જે કૃષ્ણે વિકારી ભાવને કર્યા તે કૃષ્ણે તેના ભાકતા થાય છે, કર્મ પછી ઉદયમાં આવશે અને પછી ભાગવાશ એમ કહેવું તે વ્યવહાર છે. અજ્ઞાની પરદ્રવ્યને કરી શકતા નથી પણ માને છે કે હું પરદ્રવ્યને કરું છું. જ્ઞાની પરદ્રવ્યની જે અવસ્થા થાય છે તેના જાણનાર રહે છે, તેના જ્ઞાનપર્યાય વધતો જાય છે. જ્ઞાની જ્ઞાનના જ કર્તા થાય છે, પરંતુ પરદ્રવ્યની અવસ્થાના કર્તા થતો નથી. અજ્ઞાની પરદ્રવ્યને કરી શકતો નથી પણ કર્તાપણ માની લે છે, અજ્ઞાની પાતાના શભાશભભાવને કરે છે પણ જડકર્મના કર્તા કદી પણ નથી એટલે કે અજ્ઞાની ભાવકર્મના કર્તા છે પણ પુદ્દગલદ્રવ્યસ્વરૂપ દ્રવ્યક્ર્મ અને નાકર્મના કર્તા તો કદી પણ નથી ૧૦૨.

પરભાવને કાઈ (ડ્રવ્ય) કરી શકે નહિ એમ હવે કહે છે.

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

## जो जिह्म गुणे दब्वे सो अण्णिह्म दुण संकमदि दब्वे। सो अण्णमसंकंतो कह तं परिणामए दब्वं॥१०३॥

જે વસ્તુ (અર્થાત્ દ્રવ્ય) જે દ્રવ્યમાં અને ગુણમાં વર્તે છે તે અન્ય દ્રવ્યમાં તથા ગુણમાં સંક્રમણ પામતી નથી (અર્થાત્ ખદલાઈને અન્યમાં ભળી જતી નથી); અન્યરૂપે સંક્રમણ નહિ પામી થકી તે (વસ્તુ), અન્ય વસ્તુને કેમ પરિણમાવી શકે?

આતમા આતમામાં છે, પરમાણ પરમાણમાં છે, બીજ આત્માઓ બીજ આત્મામાં છે. એ રીતે છ એ દ્રવ્યો પાતે પાતામાં જ છે. કાઈ દ્વ્યના ગુણ-પર્યાય કાઈ બીજ દ્વ્યના ગુણ-પર્યાયરૂપે બદલીને થાય જ નહિ, કાઈ વસ્તુ બીજ વસ્તુરૂપે થાય નહિ, કાઈ ગુણ બીજ દ્વ્યના પર્યાયરૂપે થાય નહિ, એક આત્મા બીજ આત્માને કાંઈ બદલીને આપે નહિ, એક રજકણ બદલીને આત્માને કાંઈ આપે નહિ, આત્મા બદલીને રજકણને કાંઈ આપે નહિ. એક વસ્તુ બીજ વસ્તુમાં પેસી જય તા આપ્યું કહેવાય, એક વસ્તુ બીજ વસ્તુમાં પેસી જય તા આપ્યું કહેવાય, એક વસ્તુ બીજ વસ્તુમાં પેસતી નથી માટે કાંઈ ને કાંઈ કાંઈ આપે નહિ, ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં એક વસ્તુ બીજ વસ્તુમાં દ્વ્યરૂપે જતી નથી, એક વસ્તુ બીજ વસ્તુમાં ગુણરૂપે બદલાતી નથી; એક વસ્તુ બીજ વસ્તુમાં દ્વ્યરૂપે જતી નથી, એક વસ્તુ બીજ વસ્તુમાં ગુણરૂપે બદલાતી નથી; એક વસ્તુ બીજ વસ્તુમાં પર્યાયરૂપે બદલીને થતી નથી, એક વસ્તુને બીજ વસ્તુમાં બદલાવવાનું સામર્થ્ય કાઈ વસ્તુમાં નથી, એક વસ્તુ બીજ વસ્તુરૂપે ફરી જતી નથી બદલી જતી નથી એકરૂપે થઈ જતી નથી.

એક માણસને બીજો માણસ ઘણા કાળ સુધી સમજવે તો પણ સમજતો નથી માટે સમજનાર પાતે પાતાથી સમજે છે. સમજનારને કોઈ બીજું દ્રવ્ય સમજવી શકતું નથી-બદલાવી શકતું નથી, કર્તાકર્મપણું જુદું જુદું સમજવાના આ ગાથામાં સિદ્ધાંત છે.

જગતમાં જે કાેઇ જેવડી વસ્તુ જે કાેઇ જેવડા ચૈતન્યસ્વરૂપ કે અચૈતન્યસ્વરૂપ દ્રવ્યમાં અને ગુણમાં નિજરસથી જ અનાદિથી જ વર્ત છે.

જગતમાં ચૈતન્ય છે તે ચૈતન્યસ્વરૂપ જેવડા જ છે એટલે કે ચૈતન્ય ચૈતન્યસ્વરૂપથી અહાર નથી કે ચૈતન્યસ્વરૂપથી ઊણા નથી એટલે કે ચૈતન્ય ચૈતન્યમાં જ છે; એ રીતે રજકણ પણ રજકણમાં જ છે, જડ ને ચૈતન્ય પાતાના ભાવથી જ અનાદિથી વર્તે છે, પુદ્દગલના રજકણા પુદ્દગલથી જ અનાદિથી વર્તે છે, આત્મા પાતાના સ્વભાવથી જ અનાદિથી વર્તે છે, આત્મા પાતાના સ્વભાવથી જ અનાદિથી વર્તે છે. એ રીતે દરેકે દરેક દ્રવ્ય પાતાના નિજરસથી અનાદિથી વર્તે છે,

જે દ્રવ્ય જે ગુણુ-દ્રવ્યમાં, નહિ અન્ય દ્રવ્યે સંક્રમે; અણુસંક્રમ્યું તે કેમ અન્ય પરિણુમાવે દ્રવ્યને ? ૧૦૩.

ગાથા–૧૦૩ ] [ ૨૪૧

પુદ્દગલમાં પણ વર્ણ, ગ'ધ, રસ, સ્પર્શ છે માટે પુદ્દગલના રસ પુદ્દગલમાં છે, ચૈતન્યના રસ ચૈતન્યમાં છે.

એક આત્મા એક આત્મામાં ને બીજો આત્મા બીજા આત્મામાં એક રજકણ એક રજકણમાં અને બીજું રજકણ બીજા રજકણમાં; એ રીતે રજકણ તે રજકણમાં છે અને આત્મા તે આત્મામાં છે.

ખરેખર અચલિત વસ્તુસ્થિતિની મર્યાદાને તાડવી અશકય હોવાથી, તેમાં જ (પાતાના તેવડા દ્વ્ય-ગુણમાં જ) વર્તે છે. અચલિત એટલે ન ચળે તેવી વસ્તુસ્થિતિની મર્યાદા છે. આત્મા જડ ખને અને જડ આત્મા ખને એમ ખને નહિ. વસ્તુ પાતાની મર્યાદામાં જ વર્તે છે, ત્રિલાકનાથ તીર્થ કરદ્દેવ પણ તે મર્યાદાને તાડી શકે નહિ. વસ્તુસ્થિતિની મર્યાદાને તાડીને એની તૈયારી વિના કાઈને પરાણ બીજો સમજાવી શકે નહિ. જે વસ્તુ પાતાનાં દ્વ્ય, ગુણ અને પર્યાયથી વર્તી રહી છે તે મર્યાદાને તાડી અશક્ય છે એટલે કે તેને કાઈ તાડી શકે જ નહિ.

વસ્તુસ્થિતિની મર્યાદાને તાડવી અશકય હાવાથી વસ્તુ કવ્યાંતર કે ગુણાંતરરૂપે સંક્રમણ પામતી નથી; ગુણાંતરમાં પર્યાય પણ આવી ગયા. વસ્તુ એની મેળાએ સ્વતંત્ર કરે, એની તાકાતે કરે ત્યારે સ્વતંત્રપણે એના પર્યાય ઊઘઉ, કાઈ પરાણે ફેરવી શકતું નથી કે કાઈ પરાણે સમજાવીને એના પર્યાય ઉઘાડી શકતું નથી. જો કાઈને પરાણે સમજાવી શકાતું હાય તા ત્રિલાકનાથ તીર્થ' કરદેવ અધાને માક્ષમાં લઈ જાય ને! પણ તીર્થ' કરદેવ કાઈને માક્ષમાં લઈ જતા નથી. પાતે સમજે ત્યારે પાતાના માક્ષપર્યાય ઊઘઉ છે.

એક જડ બીજા જડતું કાંઈ ન કરે, એક આત્મા બીજા આત્માનું કાંઈ ન કરે, એક રજકણ આત્માનું કાંઈ ન કરે અને એકેક આત્મા રજકણનું કાંઈ ન કરે કર્મની અવસ્થા એનામાં થઈ રહી છે, આત્મા એને કાંઈ કરી શકતા નથી. છએ પદાર્થી પાતે જેવડી વસ્તુઓ -જેવડા દ્વ્યમાં વર્તી રહ્યા છે તે કાેઈ ફેરવી શકે નહિ. છએ દ્વ્યા કાેઈ કાેઈને કાંઈ આપી શકતાં નથી. કેટલી સરસ વાત છે! આ તાે સુખ થઈ જાય એવાં વાત છે.

કરાડા રૂપિઆ પુષ્યને લઇને આવે ને પાછા ચાલ્યા જાય છે, તેનું આવતું-જતું તે પાતાના હાથની વાત નથી; કોઇને દશ લાખ રૂપિઆ આવ્યા ને પાછા ચાલ્યા ગયા. પણ ભાઇ! પુષ્યના રજકણ હતા તાે આવ્યા પરંતુ એ જવાના હાેય ત્યારે આત્મા એને સ. પ્ર. કા

ર૪૨ ] [ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

રાખી શકે નહિ. શરીરમાં રાગ આવે ત્યારે આત્મા એને કાંઈ રાકી શકે છે? પેઠમાં વાય ચડે, ભીંસ થાય તો કહે કે હું જઉં છું. પાતે શરીર ઉપર મમતા કરી તેથી ભીંસ લાગે છે તેથી કહે છે કે હું ભીંસાઈ જઉં છું પણ ખરી રીતે ભીંસ શરીરમાં થાય છે, આત્મામાં થતી નથી. આત્મા તો શરીરથી જીદા છે, શરીર પાતાનું રાખ્યું રહેતું નથી, શરીર એની સ્થિતિ પ્રમાણે ઠકે છે; કાઈ ડવ્ય કાઈ ડવ્યને રાખી શકતું નથી, આત્મા પાતાના સ્વભાવ સિવાય પરનું કાંઈ ન કરી શકે, અહુ તો પુષ્ય-પાપના ભાવ કરી શકે પણ પરડ્વને તો પલઠાવી શકે જ નહિ.

પૈસા રહેવા કે ડળવા તે પાતાના હાથની વાત નથી, જ્યારે પુષ્ય કરે ત્યારે દુકાન અળે, વિમાવાળા ભાંગ, દીકરી રાંઢ, દાટેલા પૈસા કાયલા થાય વગેરે એક સાથે બધી સરખાઇની કરી વળે. કાઇ કહે કે એવું તા કાઇક વાર થાય ને? અરે! પુષ્ય કરે તા અધા પ્રસંગા કરતાં વાર લાગે નહિ. પરદ્રવ્યને કેમ રહેવું તે તારા હાથની વાત જ નથી ને! માટે આત્માની એાળખાણ કરીને તેમાં ઠરી જા!

ધર્મની શ્રદ્ધા થયા પછી પુરુષાર્થની મંદતાને કારણ પૂરી સ્થિરતા ન જામે તેથી અલ્પ અસ્થિરતા રહે છે પણ તે વસ્તુનું સ્વરૂપ જેમ છે તેમ બરાબર સમજે છે પુરુષાર્થની નબળાઈને કારણે અલ્પ અસ્થિરતાના પરિણામ આવે છે પણ તે સમજે છે કે એક તત્ત્વ બીજા તત્ત્વને કાંઇ પણ કરી શકતું નથી. હું પુષ્યભાવ કરું તા પાંજરાપાળ નભી જાય અને હું પાપભાવ કરું તો બીજાનું ભૂંકું થઈ જાય એવું ધર્મી માનતા નથી; તે સમજે છે કે સામાનું ભલું-બૂરું થવું તે સામાના પુષ્ય-પાપના ઉદયના આધારે છે, હું તેને કરી શકતા નથી, હું તો માત્ર ભલા-બૂરા પરિણામ કરી શકું છું, અલ્પ અસ્થિરતાને કારણે રાગ-દેષ થાય છે, ખરી રીતે તેના હું કર્તા નથી, તેના હું સ્વામી નથી પણ હું તેના જ્ઞાતા છું.

આ રીતે ભગવાન આત્મા આઠ જડ કર્મના કર્તા નથી પણ ભાવકર્મના કર્તા છે, ભાવકર્મને લઈને ડવ્યકર્મ સ્વયં—એની મેળાએ અધાય છે. આ ગાથાઓના સિદ્ધાંતથી આત્મા આઠ કર્મોના અકર્તા ઠર્યો કારણ કે વસ્તુસ્થિતિની મર્યાદા છે તેને કાઈ તાડી શકતું નથી. ૧૦૩.

આ (ઉપર કહેલા) કારણે આત્મા ખરેખર પુદ્દગલકર્મીના અકર્તા ઠર્યા એમ હવે કહે છે:— ગાયા-૧૦૪ ] ૨૪૩

## द्व्वग्रणस्स य आदा ण कुणदि पुग्गलमयिह्य कम्मिह्य । तं उभयमकुव्वंतो तिह्य कहं तस्स सो कत्ता ॥ १०४ ॥

અર્થ:—આત્મા પુદ્દગલમય કર્મમાં દ્રવ્યને તથા ગુણને કરતા નથી; તેમાં તે અન્નેને નહિ કરતા થકા તે તેના કર્તા કેમ હાય ?

આતમાં અરૂપી જ્ઞાનઘન છે તે જગતના રૂપી પુદ્દગલાને કેમ કરી શકે? શું જગતમાં રૂપી પુદ્દગલા નથી કે આત્મા તેને નવીન ઉત્પન્ન કરી શકે? કોઈ દ્રવ્ય કોઈ દ્રવ્યને ઉત્પન્ન કરી શકે નહિ, કાઈ દ્રવ્ય કોઈ દ્રવ્યના પર્યાયને પણ કરી શકે નહિ, તે કર્મની અવસ્થા પુદ્દગલમાંથી ઉત્પન્ન થઈ છે માટે આત્મા તે કર્મની અવસ્થાના કર્તા નથી. આત્માએ આઠ કર્મને કર્યા તે નિમિત્તથી કથન છે. આત્મા શુભાશુભભાવ કરે તેનું નિમિત્ત પામીને પુદ્દગલા કર્મરૂપે પરિણ્મે છે, આત્મા પાતાના વિકારભાવને કરે પણ જડકર્મને તા કરે જ નહિ.

જેવી રીતે-માટીમય ઘડારૂપી કર્મ કે જે માટીરૂપી દ્રવ્યમાં અને માટીના ગુણમાં નિજરસથી જ વર્ત છે તેમાં કુંભાર પાતાને કે પાતાના ગુણને નાખતા-મૃકતા-ભેળવતા નથી.

માટીમય ઘડારૂપી કર્ત વ્ય છે એટલે કે માટીના જે ઘડા થયા તે ઘડા માટીમય છે કે કુંભારમય છે? ઘડા તે માટીમય જ છે, તે ઘડા માટીમય દ્વયમાં અને ગુણમાં નિજરસથી જ વર્ત છે; માટીસ્વરૂપે જે ઘડારૂપી કાર્ય તે માટીની અવસ્થારૂપે વર્ત છે, માટીના રસમાં ઘડા વર્ત છે, કુંભારનું કર્મ ઘડા છે નહિ, કુંભાર કાંઇપણ પાતાના ગુણને કે પાતાની વસ્તુને ઘડામાં નાખતા-ભેળવતા નથી; ત્યારે કુંભારે શું કર્યું? કુંભારે જાણ્યું કે ઘડા થાય છે, ઘડા થાય છે પણ કુંભાર ઘડાને કરી શકતા નથી. જોડે ઊભા ઊભા કુંભારે કોધ કર્યા, પ્રેમ કર્યા તો તે કુંભારની અવસ્થા કોધરૂપે કે પ્રેમરૂપે ઘડામાં પેસી જય છે? નથી પેસતી; કારણ કે કાઇ દ્વયાંતર કે ગુણાંતરરૂપે સંક્રમણ થવાના વસ્તુસ્થિતિથી જ નિષેધ છે; કાઇ વસ્તુ બીજ વસ્તુરૂપે થાય કે કાઇ ગુણ બીજ ગુણરૂપે થાય તેમ ખને જ નહિ એવી વસ્તુસ્થિતિની મર્યાદા છે. કુંભાર માટીમય થયા વિના ઘડારૂપે થવાનું કર્ત વ્ય કરી શકે નહિ, કારણ કે જે દ્વય જેમય હાય, તેમય જ તેની અવસ્થા હોય, માટે ઘડારૂપી અવસ્થા માટીમય જ હોય પણ કુંભારમય ન હોય કારણ

આત્મા કરે નહિ દ્રવ્ય-ગુણ પુદ્દ્ગલમયી કર્મા વિધે, તે ઉભયને તેમાં ન કરતા કેમ તત્કર્તા બને ? ૧૦૪.

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

કે કુંભાર માટીમય થઈ શકતા જ નથી. એક વસ્તુ બીજી વસ્તુમાં પેઢા વિના-પ્રવેશ્યા વિના, સંક્રમણ એટલે કે પાતે પલટી પરરૂપ થયા વિના, ખદલાવી અશક્ય છે.

ડ્રવ્યાંતરરૂપે (અર્થાત્ અન્યડ્રવ્યરૂપે) સંક્રમણ પામ્યા વિના અન્ય વસ્તુને પરિણમાવવી અશક્ય હાેવાથી, પાતાનાં ડ્રવ્ય અતે ગુણ અન્નેને તે ઘડારૂપી કર્મમાં નહિ નાખતા એવા તે કંભાર પરમાર્થ તેના કર્તા પ્રતિભાસતા નથી.

આમાં કર્તાકર્મના સ્પષ્ટ ખુલાસા મૂકયો છે કે એક ચીજ બીજી ચીજમાં જય નહિ તો પછી તે ચીજે બીજી ચીજને કર્યું શું? કાંઇ ન કર્યું. પાતાનાં દ્રવ્ય-ગુણને ઘડામાં નહિ નાખતા એવા તે કંભાર પરમાર્થ પરના કર્તા પ્રતિભાસતા નથી. કંભાર જયારે કોધમાં હાય અને ચાકડા ફેરવતા હાય ત્યારે તે ચાકડામાંથી ઊતરેલા ઘડામાં પણ કાેધ ગરી જવા જોઇએ અને તે ઘડામાંથી પાણી પીનારને પણ કાેધ થવા જોઈએ પણ તેમ તાે થતું નથી; માટે કંભાર ઘડાના કર્તા નથી. કંભાર ક્ષાયિક સમકિતી હાેય અને ઘડા બનાવવા માટે ચાકડા ફેરવતા હાેય તે વખતે કંભારને ક્ષાયિક સમકિતમાં જે શાંતિ ને સુખ વેદાય છે તે શાંતિ અને સુખ શું ઘડામાં પેસી જય છે? અને ઘડામાંથી પાણી પીનારને શું સુખ અને સમ્યક્ત બની આવે છે? તેમ તાે બનતું નથી માટે કંભાર ઘડાના કર્તા પ્રતિભાસતાે નથી એટલે કે ઘડાના કર્તા દેખાતા જ નથી, તેવી ફીતે પુદ્દગલમય જ્ઞાનાવરણાંદ કર્મ કે જે પુદ્દગલદ્રવ્ય અને પુદ્દગલના ગુણમાં નિજરસથી જ વર્તે છે તેમાં આત્મા પાતાના દ્રવ્યને કે પાતાના ગુણને ખરેખર નાખતા-મૂકતાે ભેળવતા નથી કારણ કે (કાેઇ વસ્તુનું) દ્રવ્યાંતર કે ગુણાંતરરૂપે સંક્રમણ થવું અશક્ય છે.

માટીની અવસ્થા કુંભાર કરતા નથી તેવી રીતે જ્ઞાનાવરણાદિ આઠ કર્મની અવસ્થા પુદ્દગલમય જ છે અને પુદ્દગલના નિજ રસથી જ વર્ત છે. આત્માના કાઈ પણ ગુણ કે અવસ્થા આઠ કર્મમાં જતાં નથી અને પુદ્દગલની કાઈ પણ અવસ્થા આત્મામાં આવતી નથી. આચાર્ય દેવ સમજાવે છે કે તું તારા ભાવને કરી શકે, બીજું પરનું તું કાંઈ પણ કરી શકે નહિ; જયારે પુદ્દગલમાં ઘડા થવાની લાયકાત હાય ત્યારે તેવી જ જતની યાગ્યતાવાળા રજકણા ત્યાં હાજર હાય છે. પહેલાં માટીના પિંડા થાય અને પછી થાશ થાય એવી રીતે કમબદ્ધ અવસ્થા જયારે જે થવાની હાય ત્યારે તેવી જતની લાયકાતવાળા રજકણા ઘડા થવારૂપે હાજર હાય છે; તેવી રીતે જે પરમાણ કર્મપણ થવાની લાયકાતવાળા હાય તે જ રજકણા કર્મપણ અંધાય છે, આત્મા તેમાં પાતાનાં દ્રવ્યને કે ગુણને ભેળવતા કે મૂકતા નથી. આત્મા વિકારી ભાવને કરે ત્યારે તેનું નિમિત્ત પામીને કર્મના રજકણા કર્મપણ એની મેળાએ પરિણમે છે. લીંબડાના પાંદડાની અવસ્થારૂપે કથા રજકણા આવે? કે જે કડવા રસરૂપે પરિણમવાની યાગ્યતાવાળા હોય;

ગાથા–૧૦૦ ] રિ૪૫

લીં બડાર્પે થવાની લાયકાતવાળા હોય તે જ પરમાણુ લીં બડાર્પે પરિશ્મે છે, તેવી રીતે આઠ કમેં રૂપે પરિશ્નમવાની જે પરમાણુમાં લાયકાત હોય તે જ પરમાણુ કમેં પણે પરિશ્નમે છે. આત્મા કમેં થી જીદા પદાર્થ છે, તે કમેં માં જતા નથી અને પુષ્યપાપના ભાવ પણ કમેં માં જતા નથી, આત્મા પાતે પાતાનાં દ્રવ્ય-ગુશ્નને કે પર્યાયને આઠ કમેં માં નાખતા નથી—ભળવતા નથી—મૂકતા નથી, કારણ કે કાઈ વસ્તુનું દ્રવ્યાંતર એઠલે કે એક દ્રવ્યનું બીજા દ્રવ્યા થવું અને ગુશ્નાંતર એઠલે એક દ્રવ્યના ગુશ્ બીજા દ્રવ્યના ગુશ્માં સંક્રમવા એઠલે કે બદલવા તદ્દન અશક્ય છે તા પછી દ્રવ્યાંતર અને ગુશ્નાંતરરૂપે બદલ્યા વિના અન્ય વસ્તુને પરિશ્નમાવવી અશક્ય હાવાથી પાતાનાં દ્રવ્ય અને ગુશ્ બન્તેને ગ્રાનાવરશાદિ કર્મમાં નહિ નાખતા એવો તે આત્મા પરમાર્થે તેના કર્તા કેમ હોઈ શકે ? કદી ન જ હોઇ શકે, માટે ખરેખર આત્મા પુદ્દગલકર્મના અકર્તા ઠર્યા.

ખરેખર આત્મા પરના કર્તા છે જ નહિ કારણ કે પરરૂપ થયા વિના પરના કર્તા થઇ શકે જ નહિ માટે આત્મા અકર્તા છે. આઠ કર્મની અવસ્થા આત્મા કરતા નથી, તા પછી શરીર, વેપાર વગેરેની અવસ્થા તા કયાંથી કરે? વેપાર–ધંધાની અવસ્થા હું કરી શકું છું એમ માનવું તે મિથ્યાત્વ છે.

અજ્ઞાની નિર્ામત્તપણ પરના કર્તા થાય છે; પાતે વિકારીભાવ કરે ત્યારે કર્મ અધાય છે એટલે અજ્ઞાની માને છે કે કર્મના હું નિમિત્તકર્તા છું, અજ્ઞાની માને છે તથી ઉપચારથી કહેવાય છે કે આત્માએ કર્મ કર્યું. ૧૦૪٠

આત્માને પુદ્દગલકર્માના કર્તા કહેવા તે ઉપચાર માત્ર છે, એમ હવે કહે છે:—

## जीवह्मि हेदुभूदे वंधस्स दु पस्सिद्ण परिणामं । जीवेण कदं कम्मं भण्णदि उवयारमत्तेण ॥ १०५॥

અર્થ':-જીવ નિમિત્તભૂત ખનતાં કર્મ' ખ'ધનું પરિણામ થતું દેખીને, ' જીવે કર્મ કર્યું' એમ ઉપચારમાત્રથી કહેવાય છે.

જીવ નિમિત્તભૂત અનતાં એટલે અજ્ઞાની આત્મા પુષ્ય-પાપ, રાગ-દ્વેષ હર્ષ-શાકના ભાવ પાતામાં કરે છે તે ભાવા નિમિત્તભૂત અનતાં કમ'નું પરિણામ એટલે કે અવસ્થા થાય છે; જ્યાં સુધી કર્મકૃપે પુદ્દગલાની અવસ્થા ન થાય ત્યાં સુધી તે

જીવ હેતુભૂત થતાં અરે! પરિણામ દેખી ખંધનું, ઉપચારમાત્ર કથાય કે આ કર્મ આત્માએ કર્યું. ૧૦૫.

सिभयसार प्रवयन लाग-४

પદ્દગલા બીજી અવસ્થાર્ષે હાય છે, જવે રાગ-દેષના ભાવ કર્યા તેનું નિમિત્ત પામીને તે વખતે પદ્દગલામાં કર્મ બંધનું પરિણામ થયું તે દેખીને જવે કર્મ કર્યું એમ ઉપચારમાત્રથી કહેવાય છે. જાઓ! આચાર્ય દેવે ચાપ્પો પપ્રલાસા કર્યા છે કે જવ કર્મને કરે એમ ઉપચારમાત્રથી જ કહેવાય છે એટલે કે વાસ્તિવિક રીતે જવ કર્મને કરતા નથી, પાતાના રાગ-દેષના ભાવને અજ્ઞાન અવસ્થાએ કરે પણ જડ કર્મના કર્તા તા આત્મા છે જ નહિ.

આ લાકમાં ખરેખર આત્મા સ્વભાવથી પૌદ્દગલિક કર્મને નિમિત્તભૂત નહિ હોવા છતાં પૌદ્દગલિક કર્મ આત્માએ કર્યું એવા ઉપચાર છે. સ્વભાવથી એટલે સમ્યગ્દષ્ટિ પૌદ્દગલિક કર્મના નિમિત્તભૂત નથી કારણ કે આત્મા છે તે કર્મને નિમિત્તભૂત નથી અને સમ્યગ્દષ્ટિના વિષય પણ આત્મા છે માટે સમ્યગ્દષ્ટિ કર્મના હેતુભૂત નથી. જ્ઞાનીને વિભાવ નથી તે તા જ્ઞાન કરનાર છે. આત્માના સ્વભાવ જો કર્મને નિમિત્તભૂત થાય તા તો આત્માને પરના વળગાડ થયા અને તે વળગાડ ક્યારેય પણ છૂટે નહિ માટે આત્માના સ્વભાવ કર્મને નિમિત્તભૂત નથી. સમ્યગ્દષ્ટિ પણ કર્મને નિમિત્તભૂત નથી, સમ્યગ્દષ્ટિ પણ કર્મને નિમિત્તભૂત નથી, સમ્યગ્દષ્ટિને અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે તેના નિમિત્ત અલ્પ કર્મ બંધાય છે, પરંતુ અસ્થિરતાના જ્ઞાની સ્વામી નથી તેથી તે વાત ગૌણ છે. અજ્ઞાની કર્મને નિમિત્તભૂત થાય છે.

આ લાકમાં ખરેખર આત્મા સ્વભાવથી પૌદ્દગલિક કર્મને નિમિત્તભૂત નહિ હોવા છતાં પણ, અનાદિ અજ્ઞાનને લીધે પૌદ્દગલિક કર્મને નિમિત્તરૂપ થતા એવા અજ્ઞાનભાવે પરિણમતો હોવાથી નિમિત્તભૂત થતાં, પૌદ્દગલિક કર્મ ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી 'પૌદ્દગલિક કર્મ આત્માએ કર્યું' એવા નિર્વિકલ્પ વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવથી ભ્રષ્ટ, વિકલ્પપરાયણ અજ્ઞાનીઓના વિકલ્પ છે; તે વિકલ્પ ઉપચાર જ છે, પરમાર્થ નથી.

આ જગતમાં આત્માના સ્વભાવ કર્મ ળ'ધ થવામાં નિમિત્ત નથી, સ્વભાવ જો નિમિત્તભૂત હોય તો કર્મના બ'ધ કદી છૂટે નહિ, આત્માના સ્વભાવ તા અનાદિ અનંત એકર્પ છે. તે સ્વભાવ જો કર્મને નિમિત્તભૂત થાય તા ત્રિકાળ કર્મ બ'ધમાં નિમિત્તભૂત થવા જ જોઈએ અને ત્રિકાળ નિમિત્તભૂત થતાં કર્મ બ'ધના અભાવ થાય જ નહિ પરંતુ તેમ તા બનતું જ નથી, સ્વભાવ કર્મ બ'ધમાં નિમિત્તભૂત થાય જ નહિ, વિભાવ નિમિત્તભૂત થાય માટે અનાદિ અજ્ઞાન જ પૌદ્ગલિક કર્મને નિમિત્તભૂત છે. આત્મા અજ્ઞાનરૂપે જયાં પરિશુમે છે ત્યાં તે અજ્ઞાનભાવતું નિમિત્ત પામીને પુદ્દગલકર્મ સ્વયં અધ્ધાય છે, તે પુદ્દગલની કર્મ રૂપ અવસ્થા આત્મા કરતા નથી; આત્મા તા અજ્ઞાનભાવે

ગાથા–૧૦૪ ] [ ૨૪૭

પોતાના શુભાશુભભાવને કરે, તે ભાવનું નિમિત્ત પામીને પુદ્દગલકર્મ અધાય. તે પોદ્દગલિક કર્મ આત્માએ બાંધ્યું એમ કહેવું તે વ્યવહાર છે, ઉપચાર છે. તે પોદ્દગલિક કર્મ આત્માએ કર્યું એવા નિર્વિકલ્પ વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવથી ભ્રષ્ટ, વિકલ્પપરાયણ અજ્ઞાનીઓના વિકલ્પ છે. વિકલ્પમાં આરૂઢ થયેલા અજ્ઞાની એમ માને છે કે હું કર્મને નિમિત્તપણ છું તેથી તે કર્મના નિમિત્તકર્તા કહેવાય છે. અજ્ઞાનીને પાતાના સ્વભાવની દષ્ટિ નથી તેથી તે વિકલ્પમાં એકત્વણદ્ધિએ વર્તે છે; પરને હું કરું છું, પરને હું કરું છું એવા ખાટા વિકલ્પ કરીને પરના કર્તાપણાનું સ્વામીપણું પાતે સ્વીકારી લીધું છે તેથી તેને પરના કર્તા કહેવાય છે, બાકી પરને તા અજ્ઞાની પણ કરી શકતા નથી; કાં તા અજ્ઞાની અજ્ઞાનભાવે રાગ-ઢેષને કરે અને કાં તા જ્ઞાની જ્ઞાનભાવે રાગ ઢેષ રહિત એવા નિર્મળ ભાવને કરે, બાકી પરના કર્તા તો જ્ઞાની કે અજ્ઞાની કાઈ નથી.

વીતરાગસ્વરૂપ સાધવામાં કાેઇ, રાગ સહાય કરે ? ન કરે. જ્ઞાનીની દેષ્ટિ સ્વભાવ ઉપર છે, રાગના તે સ્વામી થતા નથી માટે તે બ'ધનું નિમિત્ત થતા નથી. અજ્ઞાની પરનું નિમિત્ત સ્વીકારે છે; માટે તેને પરના કર્તા ઉપચારથી કહ્યો, જ્ઞાની પરનું નિમિત્ત સ્વીકારતા નથી માટે તે પરના કર્તા નથી. ૧૦૫.

હવે, ઉપચાર કઈ રીતે છે તે દેગ્ટાંતથી કહે છે.

## जोधेहिं कदे जुद्धे राएण कदंति जंपदे लोगो । ववहारेण तह कद णाणावरणादि जीवेण ॥ १०६॥

અર્થ:—યોદ્ધાઓ વર્ષે યુદ્ધ કરવામાં આવતાં, 'રાજાએ યુદ્ધ કર્યું' એમ લોક (વ્યવહારથી) કહે છે તેવી રીતે 'જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મ જવે કર્યું' એમ વ્યવહારથી કહેવાય છે.

જગતમાં યુદ્ધ યાદ્ધા કરે છે તાપણ રાજાએ યુદ્ધ કર્યું એમ ઉપચારથી કહેવાય છે; લરકર લડે છે તાપણ રાજા લડે છે એમ કહેવાય છે, તેવી રીતે અજ્ઞાનભાવે આત્મા રાગ-દ્વેષ કરે છે ત્યારે નવાં કર્મા એની મેળે સ્વયં ખંધાઈ જાય છે, માત્ર આત્માના પરિણામની હાજરી હોય છે. કર્મ તા સ્વયં-પાતાની મેળે જ બંધાઈ જાય છે તાપણ ઉપચારથી આત્માએ કર્મ બાંધ્યાં એમ કહેવાય છે.

યોહા કરે જ્યાં યુદ્ધ ત્યાં એ નૃપકર્યું લોકા કહે, એમ જ કર્યાં વ્યવહારથી જ્ઞાનાવરણ આદિ જવે. ૧૦૬.

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

જેમ યુદ્ધપરિણામે પાતે પરિણમતા એવા યાદ્ધાઓ વર્ડ યુદ્ધ કરવામાં આવતાં, યુદ્ધપરિણામે પાતે નહિ પરિણમતા એવા રાજાને 'રાજાએ યુદ્ધ કર્યું'' એવા જે ઉપચાર કરવામાં આવે છે તે પરમાર્થ નથી.

યુદ્ધના પરિણામે તો યોદ્ધા પરિણમી રહ્યા છે, લડવાના ભાવ તો લડવૈયાના છે, મારવાના ભાવ તો યોદ્ધાના છે, રાજાના નથી; રાજા તો આદેશ કરવામાં નિમિત્ત છે પછી લડતી વખતે રાજા નથી; રાજાએ આદેશ કર્યા, પછી લડતી વખતના પરિણામ લડવૈયાના છે. યાદ્ધા જ્યારે લડે છે ત્યારે યુદ્ધ યાદ્ધા કરે છે, રાજા એક્કોર ખેઠા છે.

સિદ્ધાતમાં દેષ્ટાંતના એક અ'શ લેવાય, દેષ્ટાંત તા એક અ'શે લાગુ પડે, જો દેષ્ટાંત આખું લાગુ પડે તા દેષ્ટાંત તે સિદ્ધાંત થઈ જાય માટે સિદ્ધાંતમાં દેષ્ટાંતના એક અ'શ લેવાય. લડતી વખતે યાદ્ધા લડે છે, રાજ લડતા નથી.

તેમ જ્ઞાનાવરણાદિકમ પરિણામે પાતે પરિણામતાં એવા પુદ્દગલકવ્ય વઉ જ્ઞાના-વરણાદિકમ કરવામાં આવતાં, જ્ઞાનાવરણાદિકમ પરિણામે પાતે નહિ પરિણામતા એવા આત્માને 'આત્માએ જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મ' કર્યું 'એવા જે ઉપચાર કરવામાં આવે છે -તે પરમાર્થ નથી.

જેવી રીતે રાજા લડવાના આદેશ કરે છે અને તેનું નિમિત્ત પામીને ધાંહાઓ યુદ્ધ કરે છે તેવી રીતે અજ્ઞાનથી આત્મા રાગ-દ્રેષ કરે છે તે આદેશને સ્થાને છે અને તેના નિમિત્તે જડ પરમાણુમાં એવી શક્તિ છે કે તે કર્મરૂપ સ્વતંત્ર પરિણમે છે, આત્મા તેને કરતા નથી, આત્માની સત્તાભૂમિમાં આત્મા રાગ દ્રેષના પર્યાયને કરે છે પણ પર સત્તામાં કાંઈ કરી શકતો નથી. જેમ ધાહા યુદ્ધ કરે છે પણ રાજા તો એકકાર બેઠા છે તેમ જ્ઞાનાવરણાદિકર્મ અધાય તેમાં આત્માના કાંઈ હાથ નથી. બધી વસ્તુ સ્વતંત્ર જુદી છે, રજકણા સ્વતંત્ર ચીજ છે. આત્મા જયારે અજ્ઞાનભાવે રાગ દ્રેષ કરે ત્યારે તેનું નિમિત્ત પામીને પરિણમવાની તાકાત રજકણમાં છે તેમાં આત્માના હાથ નથી. આત્મા પાતાના અરૂપી વિકારને કરી શકે પણ જડ એવા રૂપીમાં કાંઈ પણ ઘાલમેલ કરી શકે નહિ. જ્ઞાનાવરણાદિકર્મ પૃદ્દગલદ્રવ્ય પાતે પરિણમીને કરે છે, પરંતુ જ્ઞાનાવરણાદિકર્મ રૂપે કાંઈ આત્મા પરિણમતા નથી, કાંઈ આત્મા તેને કરતા નથી, માત્ર આત્માના રાગ દ્રેપરૂપ વિકારી પર્યાય જ્ઞાનાવરણાદિ પૃદ્દગલકર્મ સ્વયં ખંધાય તેમાં નિમિત્ત થાય છે તેથી ઉપચારથી કહ્યું કે આ કર્મ આત્માએ કર્યું પરંતુ તે પરમાર્થ નથી વ્યવહાર છે.

સૌ સૌનાં કામ જી દે જીદાં છે એમ અહીં ખતાવવું છે, તું બીજા દ્વ્યને દખાવ

ગાથા-૧૦૭ ] [ ૨૪૯

અને બીજી દ્રવ્ય તને ક્ષ્માવે એવું કાંઈ છે નહિ; પાતાના ભાવ સારા હાય અને કાેઈ દુશ્મન આવીને ગમે તેમ કરે તાેપણ પાતાના ભાવને દ્રષ્માવી શકે નહિ, હીણા પાડી શકે નહિ; એના ભાવનું જે અમ એને અને આના ભાવનું જે ખમ આને, ખધાં દ્રવ્યા સ્વતંત્ર જુદ્દે જુદાં છે.

સૂર્યનાં કિરણનું નિમિત્ત પામીને કાચબી સ્વયં પરિણમે છે, પણ સૂર્યનાં કિરણે કાચબી પરિણમાવી હોય તો તે બધી જગ્યાએ કાચબી પરિણમાવી દે પરંતુ તેમ નથી. કાચબીના લીલા, પીળા, રાતા એવા જીદા જાદા રંગે પરિણમવાની તાકાત પુદ્દગલમાં પાતામાં છે, પુદ્દગલા સ્વયં પરિણમીને તે અવસ્થારૂપે થયાં છે, સૂર્યનાં કિરણે તે અવસ્થા કરી નથી; ચામાસામાં સૂર્યનાં કિરણનું નિમિત્ત પામીને કાચબી-ઇંદ્રધનુષ થાય છે તે સૂર્યનાં કિરણથી થયું એમ કહેલું તે વ્યવહાર છે.

એમ આત્માની અવસ્થામાં રાગ-દ્વેષ થયાં તે સૂર્યનાં કિરણા સમાન છે અને કર્મ છે તે કાચળી સમાન છે. રાગ દ્વેષનું નિમિત્ત પામીને જે કર્મરજકણામાં કર્મરૂપે પરિણુમવાની ચાગ્યતા હોય તે કર્મરૂપે પરિણુમી જાય છે, પાતામાં (રજકણામાં) કર્મ- રૂપે પરિણુમવાની તાકાત છે તેથી તે પાતે કર્મરૂપે સ્વયં પરિણુમી જાય છે, તેથી ઉપચારથી કહેવાય છે કે આત્માએ જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મ કર્યાં, પણ તે પરમાર્થ નથી. ૧૦૬.

હવે કહે છે કે ઉપરના હેતુથી આમ ઠયુ<sup>c</sup>:—

# उप्पादेदि करेदि य वंधदि परिणामएदि गिण्हदि य । आदा पुग्गलदृब्वं ववहारणयस्स वत्तब्वं ॥ १०७ ॥

અર્ધ:—આત્મા પુદ્દગલદ્રવ્યને ઉપજાવે છે, કરે છે, બાંધે છે; પરિણમાવે છે અને શ્રહણ કરે છે એ વ્યવહારનયનું કથન છે.

આત્મા સાથે આ ઔદારિક શરીર છે તે સ્થૂળ છે પણ કાર્મણ શરીર છે તે તા સૂક્ષ્મ છે. તે બધાં શરીરા જહ છે. તેને આત્મા ઉપજાવે છે, કરે છે, બાંધે છે, બદલાવે છે, શ્રહણ કરે છે તેમ કહેવું તે વ્યવહારનયનું-નિમિત્તનું કથન છે.

> ઉપજાવતા, પ્રણમાવતા, ગ્રહતા, અને ખાંધે, કરે પુદ્દગલદરવને આતમા-વ્યવહારનયવક્તવ્ય છે. ૧૦૭.

सिभयसार प्रवयन लाग-४

આ આત્મા ખરેખર વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના અભાવના લીધે પ્રાપ્ત, વિકાર્ય અને નિર્વત્ય—એવા પુદ્દગલદ્રવ્યાત્મક (-પુદ્દગલદ્રવ્યસ્વરૂપ) કર્મને શ્રહતા નથી, પરિણમાવતા નથી, ઉપજાવતા નથી, કરતા નથી, ભાંધતા નથી.

આ આત્મા ખરેખર વ્યાપ્ત-વ્યાપકભાવના અભાવને લીધે જડ રજકણમાં પૈસી જતા નથી, દ્વ્યકર્મ રૂપ અવસ્થા આત્મા પાતે કરતા નથી, સ્થિતિ ભંધ પણ આત્મા કરતા નથી, કર્મમાં જે મુદ્દત પડે છે તે કર્મ સ્વતંત્ર પરિણમીને પડે છે; આત્મા પાતાના પરિણામમાં તીખાશ કે ઉત્રતા કરે છે એટલે કે પાતામાં પરિણમનનું ચક ચરે છે તેનું નિમિત્ત પામીને જડ પુદ્દગલમાં સ્થિતિભંધ થાય છે તે પુદ્દગલ પાતે સ્વયં પરિણમીને થાય છે, આત્મા તેને કરતા નથી; જડમાં અનુભાગભંધ પણ આત્મા કરતા નથી, તે અનુભાગભંધ પુદ્દગલ પાતે સ્વયં પરિણમીને થાય છે, જડના પ્રદેશભંધ પણ આત્મા કરતા નથી, પુદ્દગલ પાતે સ્વયં પરિણમીને થાય છે, જડના પ્રદેશભંધ પણ આત્મા કરતા નથી, પુદ્દગલ પાતે સ્વયં પરિણમીને પ્રદેશભંધ થાય છે.

પુદ્દગલ પાતે પાતાની અવસ્થાને પહોંચીવળ છે એટલે કે શ્રહણ કરે છે તે પ્રાપ્ય; પુદ્દગલ પાતે પાતાના પર્યાયના કેરફાર કરીને પરિણુમે છે તે તેનું વિકાર્ય કર્મ છે; પુદ્દગલ પાતે પાતાના પર્યાયને નિપજાવે છે તે તેનું નિર્વત્ય કર્મ છે. પ્રાપ્ય, વિકાર્ય અને નિર્વત્ય રૂપ પુદ્દગલકર્મ પાતે પરિણુમે છે, આત્મા તે પુદ્દગલકર્મને શ્રહતા નથી, પરિણુમાવતા નથી, ઉપજાવતા નથી, કરતા નથી અને બાંધતા પણ નથી.

આતમાં કર્મને શ્રહતા નથી એટલે કે પકડતા નથી, આત્મા પાતાના ઊંધા ભાવમાં એટલે કે કોધ-માન-માયા-લાભ, મિઘ્યાત્વ વગેરેમાં પકડાઈ ગયા છે પણ તે જડને પકડતા નથી. પાતાના ચૈતન્યસ્વભાવ જ્ઞાનઘન અરૂપી છે તેનું અજ્ઞાનીને ભાન નહિ હાવાથી પાતાની શક્તિ ઢંકાઈ ગઈ છે તેથી તે અજ્ઞાનભાવને લઇને વિકારી ભાવમાં પકડાઈ જાય છે, પરંતુ તે જડને ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં પકડી રાખતા નથી. આત્મા પુદ્દગલકમેને પરિણમાવતા પણ નથી, નિપજાવતા પણ નથી, કરતા પણ નથી અને આંધતા પણ નથી. પુદ્દગલકમેમાં રસસ્થિતિ ખંધાય છે તેને આત્મા બાંધતા નથી તાપણ હું પરને બાંધું છું નિપજાવું છું, કરું છું, બદલાવું છું અને શ્રહું છું એમ માનવું તે ભ્રમ છે.

આત્મા વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના અભાવને લીધે પરમાં પેસીને પરની અવસ્થાને કરતા નથી, વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના અભાવ હોવા છતાં પણ પ્રાપ્ય, વિકાર્ય અને નિર્વર્ય —એવા પુદ્દગલદ્રવ્યાત્મક કર્મને આત્મા શહે છે, પરિણમાવે છે, ઉપજાવે છે, કરે છે અને બાંધે છે એવા જે વિકલ્પ તે ખરેખર ઉપચાર છે.

ગાથા-૧૦૭]

જ્યાં વ્યાપ્યવ્યાપકપણું ન હોય ત્યાં કર્તાકર્મપણું હોઈ શકે નહિ, જ્યાં વ્યાપ્ય-વ્યાપકપણું હોય ત્યાં કર્તાકર્મપણું હોઈ શકે; આત્માને પુદ્દગલકર્મ સાથે વ્યાપ્યવ્યાપક-પણું નથી તેથી કર્તાકર્મપણું નથી, તાપણ અજ્ઞાની માને છે કે પુદ્દગલકર્મને હું કરું છું તેથી અજ્ઞાનીની અપેક્ષાએ ઉપચારથી કહેવાય છે કે કર્મ આત્માએ કર્યાં. જેમ લાકડીને છાકરાએ થોડા માન્યા હોય તેથી તે કહે છે કે આ મારા થાડા છે તો તેને એમ કહેલું પડે છે કે છાકરા! તારા લાકડીના થાડા તું આથા રાખ! તેમ અજ્ઞાની માને છે કે કર્મ મેં કર્યાં તેથી ઉપચારથી કહેવાય છે કે કર્મ આત્માએ કર્યાં. સૂર્યના કિરણતું નિમિત્ત પામીને જેમ કાચબી સ્વયં પરિણમે છે સૂર્ય તેને પરિણમાવતા નથી એમ આત્માના રાગ-દ્વેય અને અજ્ઞાની અતુકૂળ હાજરી પામીને પુદ્દગલકર્મ એની મેળે સ્વયં પરિણમે છે; આત્માના રાગ-દ્વેય અને અજ્ઞાનના પર્યાય તેને પરિણમાવતા નથી પરંતુ રાગ-દ્વેય ને અજ્ઞાનની અતુકૂળ હાજરીને કારણે ઉપચારથી કહેવાય છે કે કર્મ આત્માએ કર્યાં, પણ ખરી રીતે કર્મ આત્મા કરતા નથી.

આત્મા અજ્ઞાનભાવે પાતાના રાગ-દ્વેષને કરે છે અને હર્ષ-શાકને ભાગવે છે પરંતુ જડને કાેઇ કરી શકતું નથી તેમ ભાગવી પણ શકતું નથી, જડકર્મનું ફળ આવે તેને આત્મા ભાગવી શકતા નથી. ચૂરમું હું ખાઉં છું, ચા હું પીઉં છું, માઢર હું ભાગવું છું એવી માન્યતા તે અજ્ઞાન છે, ચૂરમું કાંઇ તારા આત્મામાં પેસી જાય છે? તેં ખાલું તારા આત્મામાં પેસી જાય છે? તેં ખાલું શું? અજ્ઞાનભાવે ખાધા રાગ ને દ્વેષ, ખાકી જડને કાેઇ ખાઈ શકતું નથી; જ્ઞાનભાવે તાે રાગ-દ્વેષને પણ ખાતા નથી કારણ કે જ્ઞાની રાગ-દ્વેષના પર્યાયના સ્વામી થતા નથી, તેને પાતાના માનતા નથી માટે જ્ઞાનપર્યાયને જ ખાય છે. વિકારી પર્યાય ચૈતન્યની અવસ્થા છે તાેપણ જ્ઞાની તેના સ્વામી થતા નથી તેથી તે વિકારી પર્યાયને ખાતા પણ નથી.

અજ્ઞાની વિકારી પર્યાયને પાતાના માને છે અને વિકારી પર્યાય શૈતન્યની અવસ્થામાં થાય છે તેથી વિકારી પર્યાયના તે ભાકતા છે પણ ચૈતન્યદ્રવ્યથી તદ્દન ભિન્ન એવા પુદ્દગલકર્મના તા તે પણ ભાકતા નથી, પુદ્દગલદ્રવ્ય ચૈતન્યથી દ્રવ્યથી, ગુણથી અને પર્યાયથી બધી રીતે ભિન્ન છે, ચૈતન્યદ્રવ્યને જડદ્રવ્યના કર્તા માનવા એવા વિકલ્પ તે ઉપચાર છે, અજ્ઞાન છે; આદમા કર્મને શ્રહણ કરતા નથી, ઉપજાવતા નથી, બદલાવતા નથી.

કાઇ કહેશ કે શ્રીમદ રાજચંદ્રના આત્મસિકિના દાહરામાં આવે છે કે 'હાય ન ચેતન પ્રેરણા કાેણ ત્રહે તાે કર્મ'? ચેતનની પ્રેરણા ન હાેય તાે કર્મ કાેણ ત્રહણ કરે? ચેતન્ય કર્મને પ્રેરે છે એવાે તેના અર્થ નથી પણ પ્રેરણાના અર્થ મનન શાય છે, રયર ]

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ચૈતન્ય પાતે પરિણામમાં રાગાદિ ભાવનું મનન કરે છે ત્યાં કર્મા એની મેળે સ્વયં બ'ધાઈ જાય છે પણ આત્મા કાંઈ કર્મમાં પેસી જતા નથી. અનાદિથી એવી પક્કડ ને જક્કડ છે કે આ વાત બેસવી મુશ્કેલ પ3 છે. લાેકા કહે છે કે કર્મ આત્મા કરે છે તે કર્મને આત્મા ભાગવે છે પણ ખરી રીતે કર્મ આત્મા કરતા નથી અને ભાગવતા પણ નથી; કર્મને આત્મા કરે છે અને કર્મનાં ફળને આત્મા ભાગવે છે તેમ કહેવું તે નિમિત્તનું કથન છે, વ્યવહારનું કથન છે. કર્મના ઉદય વખતે થતા હર્ષ-શાકને આત્મા અજ્ઞાનભાવે ભાગવે છે પણ બહારના સંયાગને કાેઈ ભાગવી શકતું નથી અને કરી પણ શકતું નથી તાેપણ ઉપચારથી કહેવાય છે કે કર્મ આત્માએ કર્યાં ને કર્મ આત્માએ ભાગવ્યાં. ૧૦૭.

હવે પૂછ છે કે એ ઉપચાર કર્ષ રીતે છે? તેના ઉત્તર દૃષ્ટાંતથી કહે છે:—

## जह राया ववहारा दोसगुणुप्पादगोत्ति आलविदो। तह जीवो ववहारा दव्वगुणुप्पादगो भणिदो॥१०८॥

અર્ધ:—જેમ રાજાને પ્રજાના દેાષ અને ગુણના ઉત્પન્ન કરનાર વ્યવહારથી કહ્યો છે, તેમ જીવને પુદ્દગલદ્રવ્યના દ્રવ્ય-ગુણના ઉત્પન્ન કરનાર વ્યવહારથી કહ્યો છે.

દુનિયામાં કહેવાય છે કે 'યથા રાજા તથા પ્રજા', તો શું, તે વાત સાચી છે? ખરી રીતે તે વાત સાચી નથી. રાજા મહા ધર્મી હોય છતાં પ્રજા રાજાનું માને નહિ, કાઈ કોઈ વાતમાં પ્રજા વિરોધ પણ કરે; રાજા મહા અધર્મી હોય ને પ્રજા મહા ધર્મી હોય માટે રાજા તેવી પ્રજા કયાં થઈ? પરંતુ વ્યવહારથી રાજા અને પ્રજાને સંખંધ છે તેથી વ્યવહારે એમ કહેવાય, કે જેવા રાજા તેવી પ્રજા; પણ વાસ્તિવક તેમ નથી.

પ્રજા સારી હોય ને રાજા મહા અધર્મી થાય તે પાતાનાં પાપનાં ઉદયનું કારણ છે. આ પંચમકાળમાં તો એવું ઘણું બને છે, હજી આ પંચમકાળમાં મુનિના હાથમાંથી આહાર લઈ લેનાર રાજા યહા અધર્મી પાકરો, રાજા એના દિવાનને પૂછરો કે આપણી પ્રજામાં કાઈ એવા માણસ છે કે જેની પાસેથી આપણા કર ન લેવાતા હાય? ત્યારે દિવાન કહેશ કે હા! એક નગ્ન દિગંભર મુનિ છે કે જેની પાસે કાંઈ પણ વસ્તુ ન હાઈ શકે, તે તદ્દન નગ્ન જ હાય છે, ત્યારે રાજા કહેશ કે તે ખાતા તા હશેને? જ્યારે તે ખાય તેના આહારમાંથી એક પહેલા કાળિયા આહારના લઈ લેવા એમ રાજા હુકમ

ગુણદોષઉત્પાદક કહ્યો જ્યમ ભૂપને વ્યવહારથી, ત્યમ દ્રવ્યગુણઉત્પન્નકર્તા છવ કહ્યો વ્યવહારથી. ૧૦૮. ગાથા–૧૦૮ ] [ ૨૫૩

કરશે તેથી મુનિ જ્યારે ગૃહસ્થને ત્યાં આહાર લેવા જશે ત્યારે રાજાના માણસ ત્યાં આવશે અને મુનિના હાથમાં ગૃહસ્થ જ્યારે આહારના કાળિયા આપશે ત્યારે રાજાના માણસ તે કાળિયા લઈ લેશે તેથી મુનિને અંતરાય પડશે અને તે આહાર કર્યા વગર જ પાછા ચાલ્યા જશે, પછી મુનિ જાણશે કે પંચમઆરાના છેડા હવે આવી ચૂક્યા છે એમ જાણી મુનિ સંથારા કરશે, સમાધિમરણ કરીને દેવમાં જશે, અને દેવલાકમાંથી કાઈ દેવ આવીને રાજાને પણ નારી નાખશે. રાજા મરીને નરકે જશે, મુનિ દેવમાંથી મનુષ્યના એકભવ કરીને તે જ ભવે માં લાજશે.

વ્યવહારથી એમ કહેવાય કે જેવા રાજા તેવી પ્રજા, પરંતુ ખરી રીતે તા રાજાના આત્માના ગુણ-દાષ રાજા સાથે વ્યાપે છે અને પ્રજાના આત્માના ગુણ-દાષ પ્રજા સાથે વ્યાપે છે.

જેમ પ્રજાના ગુણદાષાને અને પ્રજાને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવ હોવાને લીધે સ્વ-ભાવથી જ (પ્રજાના પાતાના ભાવથી જ) તે ગુણદાષાની ઉત્પત્તિ થતાં—જોકે તે ગુણદાષાને અને રાજાને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના અભાવ છે તાપણ—'તેમના ઉત્પાદક રાજા છે' એવા ઉપચાર કરવામાં આવે છે.

રાજાના ગુણદાષાને અને પ્રજાના ગુણદાષાને કાંઈ પણ સંખ'ધ નથી તાપણ રાજાને પ્રજાના ગુણદાવાના ઉત્પન્ન કરનાર કહેવું તે ઉપચાર છે. જેમકે લાકમાં કહેવાય છે કે ખાપની કેળવણી પામેલાં છાકરાં બાપ જેવાં હોય, પરંતુ બાપની કેળવણીને લઈને છાકરાં સધર્યાં એમ કહેવું તે વ્યવહાર છે; ખરી રીતે છાકરાંમાં જ કેળવણી લેવાની શક્તિ હતી તેથી તે કેળવણી પામ્યાં, ખાપનું માત્ર નિમિત્ત ખન્યું, ખાપના અને દીકરાના સૌ સૌના ગુણદાષ સૌ સૌમાં પાતામાં જ વ્યાપે છે. બાપના ગુણદાષ દીકરામાં વ્યાપતા નથી અને દીકરાના ગુણદાય ખાયમાં વ્યાપતા નથી, દીકરા મરીને स्वर्भे जाय अपने थाप भरीने नरहे जाय, थाप भरीने स्वर्भे जाय अपने दीहरी भरीने નરકે જાય, અન્ને સ્વર્ગ પણ જાય અને અન્ને નરકે પણ જાય માટે આપદીકરાના ગુણ-દ્વાપના કાંઈ મેળ નથી. ખાપ દીકરાતું, દીકરા ખાપતું, કાેઈ કાેઈતું કાંઈ સુધારી શકે તેમ નથી. પાતે ભાવ કરે ખરા કે છાકરાં કેળવણી પામે તા સારું, છાકરાં માટે જાદી મૂડી રાખે, મકાન જુદાં રાખે, દીકરા-દીકરીને ભણવાના રૂપિઆ જુદા રાખે, સારી કેળવણી પામેલ દીકરીયું હોય તા સારે ઠેકાણે વરે એમ ભાવ કરે, ખાકી પરતું પાત કાંઈ પણ કરી શકતા નથી. જો કેળવણી ખાપ આપી શકતા હોય તા ઘણા છાકરાં કેળવણી આપતા છતાં પણ સુધરતાં નથી, માટે જે સુધરે છે તે પાતાવઉ છે અને જે નથી સુધરતાં તે પાતા વડે નથી સુધરતાં. તેમાં તારું કાંઈપણ કારણ નથી. પાતા

२५४ ]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

વઉ સુધરે ત્યારે સામાને માત્ર નિમિત્ત કહેવાય છે પણ ખરી રીતે કાઈ કાેઇનું કાંઈપણ કંરી શકતું નથી, છાેકરાં પાતે પાતાને જે વાત ગાેઠે તે માને છે ત્યારે હં કહે છે કે મારું માન્યું, તે માત્ર ભ્રાંતિ છે, સૌને ઠીક પઉ તેમ સૌ માને છે, વાસ્તવિકરીતે પરનું કાેઈ માનહું નથી.

તેવી રીતે પ્રજાના ગુણું કાય રાજામાં વ્યાપતા નથી અને રાજાના ગુણું કાય પ્રજામાં વ્યાપતા નથી, રાજાના ગુણું કાયના પ્રજામાં અભાવ છે અને પ્રજાના ગુણું કાયના રાજામાં અભાવ છે, રાજાના ગુણું કાય રાજામાં છે અને પ્રજાના ગુણું કાય પ્રજામાં છે તાપણ જેવા રાજા તેવી પ્રજા તેમ કહેલું તે ઉપચાર છે. રાજા સારા હાય ને પ્રજા પણ સારી થાય તે તે પ્રજા પાતાને કારણે સારી થાય છે અને રાજા અધર્મી હાય ને પ્રજા પણ જો અધર્મી થાય તે પ્રજા પાતાને કારણે અધર્મી થાય છે, રાજાને કારણે નહિ. જેવા રાજા હાય તેવી જ પ્રજા હાય એવા કાંઇ નિયમ નથી, રાજા સારા હાય અને પ્રજા પણ સારી હાય તેવા જ ગુણી હાય ને પ્રજા દાપી હાય, રાજા દાપી હાય ને પ્રજા ગુણી હાય, રાજા દાપી હાય ને પ્રજા ગુણી હાય, રાજા દાપી હાય ને પ્રજા પણ દાપી હાય એમ ચૌભંગી છે. માટે રાજા તેવી પ્રજા એમ કહેલું તે માત્ર ઉપચાર છે.

તેવી રીતે પુદ્દગલડવ્યના ગુણ દાષાને અને પુદ્દગલડવ્યને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવ હોવાને લીધે સ્વ-ભાવથી જ (પુદ્દગલડવ્યના પાતાના ભાવથી જ) તે ગુણ દાષાની ઉત્પત્તિ થતાં– જો કે તે ગુણ દાષાને અને જીવને વ્યાપ્યવ્યાપકભાવના અભાવ છે તાપણ—'તેમના ઉત્પાદક જીવ છે' એવા ઉપચાર કરવામાં આવે છે.

આઠકર્મ જે બંધાય તેનું વ્યાપ્યવ્યાપકપણું પુદ્દગલદ્રવ્યમાં જ છે, આઠકર્મ બંધાવાની તાકાત પુદ્દગલદ્રવ્યમાં જ છે, તે કર્મની અવસ્થા આત્મા કરી શકે નહિ. જેમ આ શરીર આત્માથી જુદી ચીજ છે તેમ કર્મ પણ આત્માથી જુદી ચીજ છે, આત્મા પાતે અજ્ઞાન-મિથ્યાત્વ અને રાગ-દ્રેષાદિના વિકારી ભાવને કરે છે, તે વિકારી ભાવનું નિમિત્ત પામીને જડ રજકણામાં કર્મરૂપ અવસ્થા એની મેળે જ થાય છે, એઠલા નિમિત્તનામિત્તિકસંબંધ છે; તે નિમિત્તનામિત્તિકસંબંધના કારણે આત્મા કર્મ કરે છે એમ કહેવાય, પરંતુ તે કથન ઉપચારથી છે.

આત્માની અવસ્થામાં રાગ-દેષ જેટલા જોરવાળા થાય તે પ્રમાણ નવાં કર્મ ખ'ધાય, તે તેની સ્વત'ત્રતાથી ખ'ધાય છે, પરમાણુમાં પણ અનંત શક્તિ છે માટે તે એની મેળે કર્મપણ પરિણમે છે, કર્મ આત્માને ખેંચે ને આત્મા કર્મને ખેંચે એમ નથી, આત્મા પણ સ્વત'ત્ર વસ્તુ છે અને પુદ્દગલ પણ સ્વત'ત્ર વસ્તુ છે, આત્મામાં ગાથા-૧૦૮

રાગ-દ્વેષના ભાવ થાય ત્યારે કર્મનું નિમિત્ત હોય છે અને પુદ્દગલ કર્મ રૂપે અધાય ત્યારે આત્માના રાગ-દ્વેષના ભાવનું નિમિત્ત હોય છે, એવા નિમિત્તનૈમિત્તિકસં અધ છે. લાહ- ચું બકમાં એવી તાકાત છે કે તે લાહાને ખેં ચે અને લાહામાં ખેં ચાવાની શક્તિ છે, જો લાહામાં ખેં ચાવાની શક્તિ ન હોય અને લાહચું બક જ લાહાને ખેં ચનું હોય તા લાકડાને પણ લાહચું બકે ખેં ચનું જોઈએ, માટે લાહામાં એવી યાગ્યતા છે કે લાહ- ચું બકનું નિમિત્ત-હાજરી પામીને લાહું ખેં ચાઈ આવે છે.

પ્રશ્ન:—કાઈ કહે કે આત્માને બીજ ગતિમાં કર્મ ખેંચી જાય છે ને?

ઉત્તર:—બીજી ગતિમાં જવાની આત્માની પાતાની યાગ્યતા છે, પાતાની ક્રિયા-વતી શક્તિની યાગ્યતાને કારણે આત્મા બીજી ગતિમાં જાય છે, કર્મ આત્માને નરકમાં લઈ જાય અને સ્વર્ગમાં લઈ જાય એમ કહેવું તે વ્યવહાર છે, આત્મા પાતે પાતાના શુભાશુભભાવની યાગ્યતાના કારણે નરક અને સ્વર્ગમાં જાય છે. લોકો બાલે છે કે ગાય અને દીકરી જ્યાં દારે ત્યાં જાય, તેમ આત્માએ કર્મ બાંધ્યાં હોય તે પ્રમાણે આપણે પણ જવું પડે છે પણ તે કથન બધું ઉપચારથી છે. આત્મા કર્મથી દબાણા નથી, પાતાની લાયકાતને કારણે મનુષ્ય, તિર્યં ચ અને સ્વર્ગ-નરકમાં જાય છે.

૨૦૦૦, કારતક વદ ૨ શનિ.

પુર્ગલકમેની કિયા આત્મા કરતા નથી, આત્મા આત્માની જ્ઞાનકિયા કરે છે, જ્ઞાનનું સાક્ષીપહ્યું-જ્ઞાનનું ઉદાસીનપદ્યું તે જ્ઞાનનું સત્કાર્ય છે. હું મારારૂપે થનાર છું પહ્યુ પરરૂપે થનાર નથી એવી શ્રદ્ધા ને જ્ઞાન કરીને જ્ઞાનમાં સ્થિર રહેવું તે જ્ઞાનનું સત્કાર્ય છે, પરના કાર્યરૂપે ન થવું પહ્યુ પાતાના કાર્યરૂપે થવું તે જ્ઞાનનું સત્કાર્ય છે.

રાજા પ્રજાના ગુણ-દાષાના ઉત્પાદક છે એમ વ્યવહારથી કહેવાય પણ ખરી રીતે રાજા પ્રજાના ગુણ-દાષાના ઉત્પાદક નથી. સારા રાજાથી પ્રજા સારી થાય એમ કહેવું માત્ર ઉપચાર છે, સારા રાજાથી પ્રજા સારી થતી નથી પણ પ્રજા પાતે પાતાથી જ સારી થાય છે. તેવી રીતે પુદ્દગલકર્મના ગુણ-દાપને આત્મા કરતા નથી, આત્મા પાતાના ભાવને કરે છે, પુદ્દગલકર્મને કરતા નથી તાપણ પુદ્દગલકર્મ આત્માએ કર્યાં એમ કહેવું તે માત્ર ઉપચાર છે.

હવે આગળની ગાથાની સૂચનિકાર્પ કાવ્ય કહે છે:—અમૃતચંદ્રાચાર્ય દેવે ગાથા સાથે કળશની સંધિ કરી છે. २५६

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

(वसंततिलंडा)

जीवः करोति यदि पुद्गलकर्म नैव कस्तिहिं तत्कुरुत इत्यभिशंकयैव । एतिहिं तीवरयमोहनिवर्हणाय संकीर्त्यते शृणुत पुद्गलकर्मकर्तु ।। ६३ ।।

અર્થ:—'જો પુદ્દગલકમ'ને જીવ કરતા નથી તા તેને કાેણ કરે છે?' એવી આશંકા કરીને, હવે, તીલ વેગવાળા માહના (કર્તાકમ પણાના અજ્ઞાનના) નાશ કરવા માટે, 'પુદ્દગલકમ'ના કર્તા કાેણ છે'તે કહીએ છીએ; તે (હે જ્ઞાનના ઇચ્છક પુરુષા!) તમે સાંભળા.

શિષ્ય પૂછ છે કે આઢકમેને હું કરું નહિ, આઢકમેને હું બદલાવું નહિ તો આઢકમેં કરે છે કે છું? આઢકમેની અવસ્થા આત્મા ન કરે તો કર્મ ખંધાય કેમ તે કહા ? પ્રભુ! અમે કાંઈ કર્મ જાણ્યાં નહોતાં, શાસ્ત્રે કહ્યું કે કર્મ છે ત્યારે અમે કર્મ જાણ્યાં અને આપ તો કહા છા કે કર્મના રચનાર તું નથી ત્યારે તેના રચનાર કોણ છે તે કહા ? પુદ્દગલકમેના કર્તા કાેણ છે તે કહા ? એમ શિષ્ય આશંકા કરે છે. આચાર્ય-દ્વ કહે છે કે 'શૃત્રુત્ત' એટલે સાંભળા, તીલ્ર માહના નાશ કરવા માટે હે જ્ઞાનના ઇચ્છક પુરુષા! તમે સાંભળા, અંતરમાં શું ઘટમાળ થાય છે તે સાંભળા, તીલ્ર વેગ-વાળા માહના નાશ કરવા માટે પુદ્દગલકર્મના કર્તા કાેણ છે તે કહીએ છીએ તે તમે સાંભળા. ૧૦૮.

पुरुगलक्षभिता कर्ता केल के ते देव केले के:— सामण्णपचया खळु चउरो भण्णंति वंधकत्तारो । मिच्छत्तं अविरमणं कसायजोगा य बोद्धव्वा ॥१०९॥ तेसिं पुणोवि य इमो भणिदो भेदो दु तेरसवियप्पो । मिच्छादिट्टीआदी जाव सजोगिस्स चरमंतं ॥११०॥

સામાન્ય પ્રત્યય ચાર નિશ્ચય બંધના કર્તા કહ્યા, —મિથ્યાત્વ ને અવિરમણ તેમ કષાયયોગા જાણવા. ૧૦૯. વળી તેમના પણ વર્ણ વ્યો આ ભેદ તેર પ્રકારના, —મિથ્યાત્વથી આદિ કરીને ચરમ ભેદ સયાગીના. ૧૧૦.

ગાથા ૧૧૧-૧૧૨ ]

249

एदे अचेदणा खळु पुग्गलकम्मुद्यसंभवा जह्या । ते जदि करंति कम्मं णवि तेसिं वेदगो आदा ॥१११॥ गुणसण्णिदा दु एदे कम्मं कुटवंति पच्चया जह्या । तह्या जीवोऽकत्ता गुणा य कुटवंति कम्माणि ॥११२॥

અર્થ:—ચાર સામાન્ય \*પ્રત્યેશ નિશ્ચયથી ખંધના કર્તા કહેવામાં આવે છે— મિથ્યાત્વ, અવિરમણ તથા કષાય અને યાગ (એ ચાર) જાણવા, અને વળી તેમના, આ તેર પ્રકારના ભેંદ કહેવામાં આવ્યા છે—મિથ્યાદષ્ટ (ગુણસ્થાન) થી માંડીને સંયાગ-કેવળી (ગુણસ્થાન) સુધીના, આ (પ્રત્યેયા અથવા ગુણસ્થાના) કે જેઓ નિશ્ચયથી અચેતન છે કારણ કે પુદ્દગલકર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થાય છે તેઓ જો કર્મ કરે તા ભલે કરે; તેમના (કર્માના) ભાકતા પણ આત્મા નથી, જેથી આ 'ગુણ' નામના પ્રત્યેયા કર્મ કરે છે તેથી જીવ તા કર્મના અકર્તા છે અને 'ગુણા' જ કર્માને કરે છે.

આત્મા એક છે અને સામાન્ય પ્રત્યયો એટલે આસવા ભગવાને ચાર કહ્યા છે, આસવા એટલે કર્મ બંધનાં કારણા—મિધ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાગ એ ચાર; પુદ્દગલમાં સુખબુદ્ધિ થવી તે ભ્રાંતિ છે-મિધ્યાત્વ છે, હું કાેઈનું કલ્યાણ કરું છું ને કાેઈ મારું કલ્યાણ કરે છે એવી માન્યતા તે મિધ્યાત્વ છે, આત્મા અખંડ જ્ઞાયકમૂર્તિ છે એને ભૂલીને શરીર તે હું છું-વાણી તે હું છું-મન તે હું છું-શુભાશુભ પરિણામ તે હું છું એવી માન્યતા તે મિધ્યાત્વ છે; પર વસ્તુમાં આસક્તિ તે અવિરતિ છે, પર વસ્તુમાં પ્રીતિના અત્યાગભાવ તે અવિરતિ છે; કોધ-માન-માયા-લાભ તે કપાય છે; આત્માના પ્રદેશનું કંપન તે યાગ છે; આ ચાર પ્રકાર કર્મ બંધનાં કારણા છે અને તેના વિશેષ લેદ તેર પ્રકારના છે, મિધ્યાત્વ ગુણસ્થાનથી માંડીને સયાગીકેવળી (ગુણસ્થાન) સુધીના આસ્ત્રવો પુદ્દગલ કરે છે. આ તેરે ગુણસ્થાના પુદ્દગલકર્મના ઉદ્ધથી ઉત્પન્ન થાય છે તે

પુદ્દગલકરમના ઉદયથી ઉત્પન્ન તેથી અજવ આ, તે જો કરે કર્મા બલે, ભાકતાય તેના જવ ના. ૧૧૧. જેથી ખરે 'ગુણુ' નામના આ પ્રત્યયા કર્મા કરે, તેથી અકર્તા જવ છે, 'ગુણા' કરે છે કર્મને. ૧૧૨.

<sup>\*</sup> પ્રત્યયા = કર્મભ ધનાં કારણા અર્થાત્ આસ્રવા.

२५८ ]

िसमयसार प्रवचन लाग-४

અચેતન છે, તેઓ કર્મ કરે તો ભલે કરે પણ તે કર્મના કર્તા અને ભાકતા પણ આત્મા નથી, આત્મા તો અકર્તા છે. કપાય અને યાગના ચાર પ્રકાર છે અને તેના વિશેષ પ્રકાર તેર છે તે તેરે જડ છે. મિથ્યાત્વ, સાસાદન, મિશ્ર, અવિરતિ, દેશવિરતિ, પ્રમત્તન સંયત, અપ્રમત્તસંયત, અપૂર્વકરણ, અનિવૃત્તિકરણ, સ્ફ્રમસાંપરાય, ઉપશાંતમાહ, શ્રીણમાહ, સ્યાગીકેવળી, તે તેરે ગુણસ્થાન કર્મના નિમિત્તની અપેક્ષા રાખે છે માટે જડ છે. ભાગવાન આત્મા તો અખંડ જ્ઞાયકમૂર્તિ છે.

શિષ્ય પ્રશ્ન કર્યા હતા કે પ્રભુ! કર્મના કર્તા કાે છે? શિષ્ય પૂછતા પૂછતા અહીં સુધી આવ્યા છે કે શરીરાદિની ક્રિયા તા આત્મા કરે નહિ પણ સૂક્ષ્મ કર્માની અવસ્થા પણ આત્મા કરે નહિ, ત્યારે તેને કરે છે કેાે છે? આચાર્ય દેવે એવા ઉત્તર આપ્યા છે કે ચૈતન્યમાં ભેદ પાડવા તે તારું સ્વરૂપ નથી, તું અખંડ જ્ઞાયકમૂર્તિ છાં. કર્મા તેર ગુણસ્થાન દ્વારા બંધાય છે તે પણ અલ્પકાળ બંધન રહેશે કારણ કે તે તારું અભેદસ્વરૂપ નથી એવી આચાર્ય દેવે સંધિ કરી છે. આચાર્ય દેવે કહ્યું છે કે રાજ પ્રજાના ગુણ-દાષના ખરેખર ઉત્પાદક નથી, તેમ આત્મા ખરેખર કર્મના ઉત્પાદક નથી તા ખરેખર કર્મના ઉત્પાદક કાેણ છે? ચૈતન્ય રાજાની સાથે કર્મ બંધાય છે એના કર્તા કાેણ છે? ચૈતન્ય રાજાની સાથે કર્મ બંધાય છે એના કર્તા કાેણ છે? એવી તને ઝંખના થઈ છે તાે હવે કહીએ છીએ કે તારા આત્મા શુદ્ધ છે, તારા આત્મામાં કાંઈ દાય નથી એમ પ્રથમ શ્રદ્ધા લાવ! તારા આત્મા અખંડાનંદ છે એમ એકવાર શ્રદ્ધા લાવ! તારા સ્વભાવના ખરેખર કર્તા તું છા, બીજો કાેઈ નથી; પરના તું કર્તા નથી અને તારા કર્તા બીજો કાેઈ નથી; તું તારા અનંતગુણના પિંડ સ્વરૂપ ચૈતન્યસ્વભાવના કર્તા છાં એમ એકવાર યથાર્થ પણ તને બેઠું તાે અલ્પકાળમાં મક્તિ છે.

ભાઈ! ચૈતન્ય આનં કમાં ભેદ પાડવા તે તારું સ્વરૂપ નથી. આચાર્ય દેવ શિષ્યને કહે છે કે તું મિથ્યાત્વ અવસ્થામાં ઊભા છા તાપણ મિથ્યાત્વ તારું સ્વરૂપ નથી, વળી ત્યાર પછીનું શ્રાવકપણં –મુનિપણું વગેરે ભેદા તે તારું ખરેખર અખંડસ્વરૂપ નથી, એવી એકવાર શ્રદ્ધા લાવ! પરમાર્થનું પૂછતા હાે તા કહીએ છીએ કે શ્રદ્ધા લાવ!

શિષ્યે ઊછળીને પૂછયું છે કે આઠકર્મ રજકણના કર્તા આત્મા નથી ત્યારે તેના કર્તા છે કે કાયું? શિષ્યને તે સમજવાની ખટક થઈ છે. આચાર્ય દેવ કહે છે કે કર્મના કર્તા તું નથી, તારું અખંડ સ્વરૂપ કર્મના કર્તા નથી પણ તેર ગુણસ્થાન કર્મના કર્તા છે. તારા સ્વરૂપમાં ભ્રાંતિ ત્રણકાળમાં નથી; જે ભ્રાંતિ તારા સ્વરૂપમાં હોય તો તે કદી છૂટે નહિ માટે તું તો નિર્વિકલ્પ વીતરાગ છા એમ એકવાર હા તો પાડ! બીજાં બધું છાડ! મૂક એકકાર! સત્સમાગમમાં આવીને સમજવાની જેને ધગશ થઈ છે તેને આચાર્ય દેવ

ગાથા ૧૧૧-૧૧૨ ]

२४६

સમજાવે છે, તારા જ્ઞાનસ્વભાવ કાંઈ જડ કર્મની અવસ્થા થવામાં નિમિત્ત થાય? આતમા જાણકશક્તિવાળું તત્ત્વ છે તે પરમાર્થદષ્ટિએ–સાચીદષ્ટિએ–નિશ્વયદષ્ટિએ જડકર્મને કરતા નથી.

આઠકર્માની અવસ્થા થવામાં જડ કારણ છે, ચૈતન્ય કારણ નથી. તેર ગુણ-સ્થાનને અહીં જડ કહ્યા છે અને તે તેર ગુણસ્થાન જડના કર્તા છે એમ કહ્યું છે. વાસ્તવિક દષ્ટિની-ડ્વ્યદષ્ટિની આ વાત છે. એક્કોર ચેંતન્યદળ અને એક્કોર જડદળ—એમ બે કઠકા કરી નાખ્યા છે, એક્કોર રામ અને એક્કોર આપ્યું ગામ છે.

ખરેખર પુદ્દગલકર્મના, પુદ્દગલદ્રવ્ય જ એક કર્તા છે; તેના વિશેષા-મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાગ બંધના સામાન્ય હેલુંઓ હોવાથી ચાર કર્તા છે; તેઓ જ ભેદરૂપ કરવામાં આવતાં (અર્થાત્ તેમના જ ભેદ પાડવામાં આવતાં), મિથ્યાદિષ્ટથી માંડીને સયાગકેવળી સુધીના તેર કર્તા છે. હવે, જેઓ પુદ્દગલકર્મના વિપાકના પ્રકારા હોવાથી અત્યંત અચેતન છે એવા આ તેર કર્તાઓ જ કેવળ વ્યાપ્યવ્યાપકભાવે કાંઈ પણ પુદ્દગલકર્મને જો કરે તા ભલે કરે; તેમાં છવને શું આવ્યું? (કાંઈ જ નહિ.)

ભ્રાંતિ, આશક્તિ, કષાય અને યાગ-તે નવા ભ'ધના સામાન્ય એટલે સંક્ષેપથી હેતુ છે એટલે કે કારણ છે. જડનું કારણ જડ હાય; અહીં વિકારી પરિણામને પણ જડ કહી દીધા છે. હેતુ એટલે નિમિત્ત, નવાં આડકર્મ ભાંધવાનાં સંક્ષેપથી ચાર નિમિત્ત કારણ છે અને વિશેષ પ્રકારે તેર કારણ છે, તેરે ગુણસ્થાન ચૈતન્યનું કર્તવ્ય નથી, જડનું કર્તવ્ય છે એમ અહીં કહ્યું છે.

ગુણસ્થાનની વ્યાખ્યામાં ચૌદ ગુણસ્થાન આવી જાય પણ ચૌદમે ગુણસ્થાને કર્મ ખંધાતાં નથી એટલે અહીં તેર ગુણસ્થાન લીધા છે. તે તેર ગુણસ્થાનમાં અનુક્રમે મિથ્યાત્વ-અન્નત-કષાય અને જોગની અપેક્ષા છે. જે ગુણના પર્યાય પ્રગટે તે તો ચૈતન્યના પાતાના છે પણ તે પર્યાય પૂરતું આખા ચૈતન્યનું સ્વરૂપ નથી. તે પર્યાય ઉપર લક્ષ મૂકતાં રાગ આવે છે, ભેઠ પડે છે અને અખંડ ચૈતન્ય ઉપર દિષ્ટ મૂકતાં વીતરાગપર્યાય પ્રગટે છે માટે અહીં દ્રવ્યદિષ્ટ-અભેદ્રદ્ષિટ કરાવવાની વાત છે. અધૂરા પર્યાય સાથે રાગ જોડાયેલા હોય છે તે અપેક્ષાએ ગુણસ્થાનને પણ જડ કહી દીધા છે પણ વાસ્તિવક રીતે કાંઈ ગુણસ્થાનના પર્યાય જડ નથી, તેરમે સયાગીકેવળી ગુણસ્થાને પણ અધૂરા પર્યાય છે-અકંપપણું પ્રગટયું નથી, યાગનું કંપન ઊભું છે તેથી ઉપચારથી સયાગીકેવળી ગુણસ્થાનને જડ કહ્યું છે પરંતુ તે કાંઈ વાસ્તિવક રીતે જડ નથી, તે તે આત્માના નિર્મળ પર્યાય છે પરંતુ યાગનું કંપન છે તે વિકાર છે, જડ નિમિત્તથી થતા ભાવ પણ જડ છે, વિકાર જડ છે માટે ગુણસ્થાન પણ જડ છે તેમ આચાર્ય દેવે કહી દીધું છે,

તેર ગુણસ્થાનના ભંગ કર્મના નિમિત્તથી પડે છે, કર્મ જડ છે માટે તે અપૈક્ષાએ ગુણસ્થાનને જડ કહ્યા છે. અધૂરા-પૂરા પર્યાયના ભંગ શુદ્ધ ક્લ્યદેષ્ટિમાં નથી, શુદ્ધ અખંડ નિરપેક્ષ વસ્તુમાં અધૂરાપણા ને પૂરાપણાની અપૈક્ષા લાગ્ર પડતી નથી, તે બધી અપૈક્ષા પર્યાયદેષ્ટિએ છે. અધૂરા પર્યાય ઉપર લક્ષ મૂકતાં રાગ આવે છે, નીચલી દશામાં અધૂરાં પર્યાય સાથે રાગ હોય છે તેથી ગુણસ્થાન કર્મને કરે છે તેમ કહ્યું છે પણ ખરી રીતે ગુણસ્થાન કર્મને કરતા નથી પરંતુ બાકી રહેલા જે રાગ છે તે કર્મ બંધાવામાં નિમિત્ત થાય છે, ચૈતન્યના વિકારી પર્યાય છે, તે પાતાના પ્રસ્પાર્થની મંદતાથી થાય છે, પરંત્ર તે ચૈતન્યના સ્વભાવ નથી. વિપરીત સ્વભાવવાળા ભાવ છે-પર વલણવાળા ભાવ છે, રાગ થવામાં જડનું નિમિત્ત છે તે પાતાના ભાવ નથી માટે રાગાદિને જડ કહી દીધા છે, અને ગુણસ્થાનના વિકલ્પને એ રીતે જડ કહી દીધા છે; તેરે ગુણસ્થાનના ભંગ કર્મની અપૈક્ષાએ પડે છે માટે તેને જડ કહી દીધા છે.

આતમા નિરાળી વસ્તુ છે, આઠકર્મને ખંધાવામાં નિમિત્તપણે પણ તે હાજર નથી, શુદ્ધ દ્રવ્યની અપેક્ષાએ આ વાત છે. શિષ્ય મિથ્યાત્વગુણસ્થાનમાં ઊભા છતાં આચાર્ય દેવ કહે છે કે મિથ્યાત્વથી માંડીને તેરે ગુણસ્થાન જડ છે. શિષ્ય મિથ્યાત્વગુણસ્થાનમાં ઊભા છે તાપણ 'તે અવસ્થા જડ છે, તારું શુદ્ધ દ્રવ્ય એનાથી જીદું છે તેમ ભાન કર,' એમ આચાર્ય દેવ કહે છે. જાગેલાની આ વાત નથી, હજી જાગ્યા નથી પણ માત્ર સત્ની જિજ્ઞાસા થઈ છે કે આત્મા શું છે, તેને સમજાવે છે કે તારા આત્મા પર એવા જડના નિમિત્તપણ પણ કર્તા નથી પરંતુ તેર ગુથસ્થાન કર્મના કર્તા છે.

જડથી જુદા થવાની જિજ્ઞાસા છે તેને સમજવે છે કે મિથ્યાત્વ, અવ્રત, કષાય અને યાગ તારા સ્વભાવમાં નથી, તે ક્ષણ પૂરતાં છે, અલ્પકાળ ભલે થાય પણ તું આત્માના સ્વભાવનું ભાન કરીને તેમાં કરી જા તેા તે ક્ષણમાં ઢળી જશે.

આ તેર કર્તાઓ વ્યાપ્ય-વ્યાપકભાવે કાંઇ પણ પુદ્દગલકમેન કરે તો ભલે કરે તેમાં છવને શું આવ્યું? અહીં ગુણસ્થાનની સાથે બાકી રહેલા જે કષાય અને યાગના પર્યાય છે તે ચૈતન્યની અવસ્થામાં થાય છે પણ તે ચૈતન્યના સ્વભાવ નથી, જડ તરફના ભાવ છે તેથી તેને જડ કહી દીધા છે તેથી તેર કર્તાઓ વ્યાપ્ય-વ્યાપકભાવે પુદ્દગલકમેને કરે છે તેમ કહ્યું છે અને તે અત્યંત અચેતન છે એમ આચાર્ય દેવે કહ્યું છે. કષાય અને યાગના પરિણામ થવામાં જૂનાં કર્મનું નિમિત્ત છે તેથી જૂનું કર્મ લંબાઇને નવાં કર્મને બાંધે છે, એ રીતે જૂનાં કર્મને અને નવાં કર્મને વ્યાપ્ય-વ્યાપકપણું છે. કષાય અને યાગના નિમિત્તે નવાં કર્મ બંધાય છે અને કષાય ને યાગના પરિણામ થવામાં જૂનાં કર્મનું બંધાય છે અને કષાય ને યાગના પરિણામ થવામાં જૂનાં કર્મનું નિમિત્ત છે; એ રીતે જ્નાં કર્મ અને નવાં કર્મને વ્યાપ્ય-વ્યાપકપણું છે,

ગાથા ૧૧૧–૧૧૨ [ ૨૬૧

જાતાં કર્મની અવસ્થા જરા લંભાઇને નવાં કર્મ અધાય છે. જૂનાં કર્મ જરીક લંભાઈને નવાં કર્મ અધાય તાે ભલે અધાય, પણ તેમાં જીવને શું આવ્યું? કાંઈ જ નહિ, જીવ તાે અકર્તા છે.

શિષ્યે જ્ઞાની પાસેથી સાંભાળયું કે આત્મા પરથી નિરાળા છે, તે કર્મના કર્તા નથી, તા પછી શિષ્ય પૂછે છે કે આ નવાં કર્મ અધાય તા છે તેનું કારણ શું છે? શ્રીગુરુ તેને કહે છે કે જાતું કર્મ જરીક લંખાઈને નવું કર્મ અધાય છે.

શિષ્યને અંતરમાં જિજ્ઞાસા થઈ છે કે નવાં કર્મ થવામાં આત્માના હાથ નથી, નવાં કર્મની અવસ્થામાં આત્મા જોડાતા નથી એમ આપ કહેા છા તાપછી નવાં કર્મ તા બંધાય છે તેનું શું કરવું? શિષ્યને સમજવાની જિજ્ઞાસા થઈ છે, હજી ભ્રાંતિ ટળી નથી છતાં સમજવાના કામી છે તેને શ્રીગુરુ કહે છે કે નવાં કર્મ જે બંધાય છે તે જૂનાં કર્મ લંબાઈને બંધાય છે તે બંધાવામાં કર્મનું કારણ છે, તારું કારણ નથી. આ વાત જેને અંતરથી બેસે છે તેને યથાર્થ રીતે સમજય છે.

અજ્ઞાની માને છે કે હું નવાં કર્મ થવામાં નિમિત્ત છું પણ જ્ઞાનીની દર્ષ્ટિ કરી જાય છે, પર ઉપર લક્ષ ન કરે-વિકાર ઉપર લક્ષ ન કરે-ખંડ ઉપર લક્ષ ન કરે પણ અખંડ ઉપર લક્ષ કરે તો તેરે ગુણસ્થાન અચેતન છે. તે કર્મને કરે તો ભલે કરે પણ તેમાં તારા હાથ જરાપણ છે નહિ, પુરુષાર્થનું મંદપણં-અધૂરા પર્યાય તે પણ તારા અખંડ-પૂર્ણ સ્વભાવની અપેક્ષાએ પરમાં જાય છે, તે છે ચૈતન્યના પર્યાય પણ તેમાં કર્મની અપેક્ષા આવે છે માટે તેને પર કહ્યા છે, એકલું આખં-પરિપૂર્ણ ચૈતન્યદળ આચાર્ય દેવે કહ્યું છે, ઊણાવિકારીપર્યાયને ગૌણ કરીને જડ કહી દીધા છે, વસ્તાદર્ષ્ટિની આ વાત છે. આ ગાથામાં પર્યાયદર્શિને ગૌણ કરીને દ્વયદર્શિની મુખ્યતાએ વાત છે.

ચૈતન્યમાં વિકાર નથી માટે તે જડના ઘરના છે, તું તા અખંડ પૂર્ણ જ્ઞાયક છા તેવી દષ્ટિ કર, પછી અલ્પકાળ કર્મ અધાય તો ભલે અધાય પણ તેમાં તારી દષ્ટિને વાંધા નથી; ચૈતન્યની અખંડ દષ્ટિમાં એવું ખળ છે કે અલ્પકાળમાં રાગ-દ્રેષના પર્યાય ઢાળીને સ્થિરતા વધારીને ક્રમે ક્રમે મુક્તિના પર્યાય પ્રગટશે.

આઠ નવાં કર્મને, જરીક લ'ભાઈને જૂનાં કર્મ કરે તે ભલે કરે એમ આચાર્ય-દેવે કહ્યું છે–તેના અર્થ એમ ન લેવા કે જૂનાં કર્મ નવાં કર્મને એમ ને એમ કર્યા જ કરે, સ'ધિ ચાલ્યા જ કરે અને કયારે પણ છૂટે નહિ એવી વાત અહીં નથી, અહીં તાે બે દ્રવ્ય જુદાં છે એવી દૃષ્ટિ કર તે અપેક્ષાએ વાત છે. બે દ્રવ્ય જુદાંની દૃષ્ટિ કરે તેા ક્રમે ક્રમે સ્થિરતા વધારીને કર્મ છૂટી જ જશે. २६२ ] [ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

શિષ્યે પૂછ્યું છે કે પ્રભુ! આ આઢ કર્મ ભંધાય છે તેને કોલ્ ભાંધે છે? આત્મા તો કર્મ ભાંધતા નથી એમ આપ કહેા છા, પરંતુ આઢ કર્મ ભંધાય તો છે? શ્રી ગુરુ કહે છે કે જો ભાઈ! તેર ગુલ્સ્થાન અત્યંત અચેતન-જડ છે, તે ગુલ્સ્થાનમાં જે કષાય અને યાગ રહેલા છે તે વિકારી પર્યાય છે તેમાં જૂનાં કર્મનું નિમિત્ત છે માટે તે જુનાં કર્મ નવાં કર્મને કરે છે. ગુલ્સ્થાનના ભંગ પડવામાં કર્મની અપેક્ષા છે, તે આત્માનું પરિપૂર્લ અખંડ સ્વરૂપ નથી, તે ગુલ્સ્થાનના પર્યાય ખંડવાળા છે, તેના ઉપર લક્ષ મૂકતાં રાગ આવે છે, તેના ભંગ પડવામાં કર્મના સદ્ભાવ અને અભાવની અપેક્ષા છે, કર્મ જડ છે માટે તેના નિમિત્તે પડતા ગુલ્સ્થાન ભંગ તે પણ જડ છે. તે તેર ગુલ્સ્થાનની સાથે રહેલા જે કષાય ને યાગ તે કર્મને ભાંધે છે, એ રીતે તે તેર ગુલ્સ્થાન કર્મના કર્તા છે, કથાય અને યાગમાં જ્નાં કર્મને ભાંધે છે, એ રીતે તે તેર ગુલ્સ્થાન કર્મના કર્તા છે, કથાય અને યાગમાં જ્નાં કર્મનું નિમિત્ત છે માટે જ્નું કર્મ લંભાઈને નવું કર્મ બંધાય છે.

હે શિષ્ય! તું તારા ગ્રાનસ્વભાવ ઉપર લક્ષ રાખ, તે તારા હાથની વાત છે, તારા સ્વભાવ કર્મના સંયાગથી પર, ભ્રાંતિથી પર, અલતથી પર, કપાયથી પર, યાગથી પર, એવા તારા દ્વ્યસ્વભાવ ઉપર દૃષ્ટિ મૂક તા તેર ગુયસ્થાનના વિકાર–મેદ જડ છે, તારા અખંડ સ્વભાવને લક્ષમાં લે તા નિમિત્તપણે પણ તું કર્તા નથી એમ સાભિત થયું, જડની અવસ્થા આત્મા ન કરે અને આત્માની અવસ્થા જડ ન કરે, ખરેખર તે તેર મેદ જડ છે તે તેર વિકારમેદનું કર્તાપણું છાડાવવા આમ વાત કરી છે; એમ નથી કહેવું કે ભલે, તે તેર પ્રકારના વિકાર તારામાં થયા કરે ને તારા પર્યાયમાં કાંઈ વાંધા નથી, એવા આશય નથી. અહીં દ્વ્યદ્ષ્ટિ કરાવવી છે, છતાં પણ અવસ્થામાં જે વિકાર થાય છે, અવસ્થા અધૂરી છે તે લક્ષમાં રાખજે, તે લક્ષ જો ન હાય તા દ્વયદ્ષ્ટિ પણ ખાટી છે દૃષ્ટિ સાથે ઊણા–વિકારી પર્યાયનું ગ્રાન પણ હાય છે, જો ગ્રાન હાય તા જ દૃષ્ટિ સાથી છે.

હવે અહીં આ તર્ક છે કે "પુદ્દગલમય મિથ્યાત્વાદિને વેદતા (ભાગવતા) જવ પાત જ મિથ્યાદષ્ટિ થઇને પુદ્દગલકર્મને કરે છે."

શિષ્ય પૂછ છે કે ભગવન ! આત્મા જો મિધ્યાત્વાદિ તેર ગુણસ્થાનને કરતા નથી તા પછી આ મિધ્યાત્વાદિ, હર્ષ-શાક વગેરે ભાવનું ભાકતાપણ દેખાય છે તેનું શું?

શિષ્ય જિજ્ઞાસુ થઇને પૂછે છે, સમજવાના આકાંક્ષી થઈ પૂછે છે કે જો તે ભાવાના આત્મા કર્તા નથી તા તેના વેદનમાં શાંતિ આવવી જોઈએને? કર્તાપણાના ભાવ જૂટી ગયા તા ભાકતાપણાના વેદનમાં શાંતિ હાવી જોઈએને? પહેલા પ્રક્ષ શિષ્યના કર્તાપણાના હતા એટલે કે પરના અકર્તા થવાના હતા, સ્વભાવના કર્તા થવાના હતા; હવે આ બીજો પ્રક્ષ ભાકતાપણાના છે એટલે કે પરભાવનું ભાકતાપણં જૂટીને

ગાથા-૧૧૧-૧૧૧ [ ૨૬૩

સ્વભાવનું વેદન કરવા તરફના છે તેથી પૂછે છે કે આઠ કર્મના બધનમાં નિમિત્તરૂપ હાજરી પણ આત્માની નથી તો તો આત્માને શાંતિનું વેદન હોવું જોઈએ. આ અજ્ઞાનીના તર્ક છે પણ સત્ તરફ ઢળવા માટેના છે; શિષ્ય કહે છે કે પ્રભુ! તે મિથ્યાત્વાદિ ભાવા જડ કહ્યા તો તે ભાવાનું વેદન તો આત્માને થાય છે. જો જડ હોય તો આત્માને વેદાય કેમ? જો હું વિકારપણે, મિથ્યાત્વપણે, રાગ-દ્વેષની અવસ્થાપણે થનાર ન હોઉં તો આ જે વિકારનું વેદન મારી અવસ્થામાં થાય છે તે શું છે? ભાકતાના ભાવને કાલ કરે છે?

શ્રી ગુરુ કહે છે કે હે ભાઇ! તારા આ તર્ક ખરેખર અવિવેક છે, કારણ કે ભાવ્યભાવકભાવના અભાવ હાવાથી આત્મા નિશ્વયથી પુર્ગલકવ્યમય મિથ્યાત્વાદિનો બોક્તા પણ નથી તો પછી પુર્ગલકર્મના કર્તા તો હોય જ કયાંથી? હે ભાઇ! તને જુદું પાડતાં આવડતું નથી એટલે મિથ્યાત્વાદિ ભાવને હું વેદું છું એમ તને લાગે છે તે તારા અવિવેક છે, આત્મા ખરેખર બાક્તા નથી પણ અજ્ઞાનતાથી તને બાક્તા લાગે છે; આત્મા ખરેખર કર્તા પણ નથી અને બાક્તા પણ નથી હર્ષ-શાકના ભાવનું વેદવાપણું આત્માન સ્વભાવમાં નથી કારણ કે ભાવ્ય જે વિકાર તેના સ્વભાવમાં અભાવ છે, વિકારી ભાવનું વેદન સ્વભાવમાં નથી તો પછી બાક્તાપણું કયાંથી હોય? અહીં વસ્તુ-દૃષ્ટિની વાત છે; અવસ્થાદૃષ્ટિથી અજ્ઞાનપણું કરે ને બાગવે તેની વાત આ ગાથામાં કાઢી નાખી છે. પર તરફના વલણવાળા ભ્રાંતિના ભાવ અને રાગદ્રેષના ભાવ તે બધા ભાવો દ્રવ્યદૃષ્ટિએ આત્મામાં નથી, દ્રવ્યદૃષ્ટિએ આત્મા તેના કર્તા નથી પણ અજ્ઞાન અવસ્થાએ કર્તાપણું ને બાકતાપણું માન્યું છે કે પરને હું કરું છું ને પરને હું ભાગવું છું, હર્ષ-શાકને હું કરું છું ને હર્ષ શાક ને હું ભાગવું છું પણ જ્ઞાનઅવસ્થા થતાં વિકારીભાવાનું કર્તાપણું અને બાકતાપણું શ્રુદી જય છે.

શિષ્યે પૂછ્યું હતું કે આ હર્ષ-શાકનું વેદન થાય છે તેનું શું સમજવું? તેના શ્રીગુરુએ જવામ આપ્યા કે ભાકતાપણું અજ્ઞાનથી ભાસે છે પણ ખરી રીતે આત્મા ભાકતા નથી તા કર્તા તા હાય જ કયાંથી? ભાવ્ય—ભાવક ભાવના અભાવ હાવાથી દ્વ્યસ્વભાવ પરના ભાકતા નથી, જ્ઞાનઅવસ્થા થતાં પરના ભાકતાપણાની ખુદ્ધિ છૂટી જાય છે પછી અલ્પ અસ્થિરતા ખાકી રહે છે તેને અહીં ગણી નથી.

પુદ્દગલક્વ્યમય ચાર સામાન્યપ્રત્યયાના ભેદરૂપ તેર વિશેષપ્રત્યયા કે જેઓ 'ગુલ્સ્યાન' શબ્દથી કહેવામાં આવે છે (અર્થાત્ જેમનું નામ ગુલ્સ્થાન છે) તેઓ જ કેવળ કર્માને કરે છે, તેથી જવ પુદ્દગલકર્માના અકર્તા છે, 'ગુલ્સ્થાન' જ તેમના કર્તા

2 68 ]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

છે; અને તે 'ગુણસ્થાન' તા પુદ્દગલકવ્ય જ છે; તેથી એમ ઠર્યું કે પુદ્દગલકર્મના, પુદ્દગલકવ્ય જ એક કર્તા છે.

માહ અને જોગના કારણે ગુણસ્થાનના ચૌદ પ્રકાર પડે છે તે આત્માનું અખંડ સ્વરૂપ નથી, માહ અને જોગ તે વિકારી પર્યાય છે, આત્માના સ્વભાવ નથી; પાતાના પુરુષાર્થીની મંદતાએ પર વલણવાળા ભાવ છે માટે તે પરના છે, જડના છે તેથી તેના કર્તા જડ છે, માહ અને જોગથી કર્મ ખંધાય છે અને તે માહ ને જોગ જડના નિમિત્ત થાય છે માટે તેને જડ કહ્યા. એ રીતે જડ કર્મના કર્તા જડ છે; જીનું કર્મ જરા લં બાઈને નવું કર્મ બંધાય છે, પુરુષાર્થની મંદતા વગેરે પર્યાય કર્મની અપેક્ષા રાખે છે માટે તે આત્માનું અખંડ સ્વરૂપ નથી, છે તા ચૈતન્યના પર્યાય પણ કર્મની અપેક્ષા રાખે છે માટે તેને પર કહી દીધું છે. એક્કોર આખું શુદ્ધ ચૈતન્યદળ અને એક્કોર આપ્યું પુદ્દગલનું દળ એમ બે ભાગલા કરી નાખ્યા છે; ગુણસ્થાનના પ્રકાર, ભંગ-ભેદ તે બધા અખંડ ચૈતન્યસ્વરૂપમાં નથી, પર અપૈક્ષિત દૃષ્ટિએ —પર્યાયદૃષ્ટિએ—ભંગદૃષ્ટિએ ગુણસ્થાનના પ્રકાર ચૈતન્યના પર્યાયમાં છે ખરા, પણ અખંડ પરિપૂર્ણ વસ્તુદ્ધિ તેને સ્વીકારતી નથી. અખંડ પરિપૂર્ણ વસ્તુમાં વાસ્તવિક રીતે અધૂરાપહું જો હોય તા વસ્તુનું પરિપૂર્ણ વસ્તુત્વ સિદ્ધ થતું નથી. પર્યાયદિષ્ટિએ અધૂરાપણાના ને પૂરાપણાના ભાગ છે ખરા, પણ નિરપેક્ષદ્ધિ તેને સ્વીકારતી નથી. એકમાં તેર પ્રકાર તે પર્યાય-દુષ્ટિએ છે, અભ'ગદુષ્ટિમાં ભ'ગદુષ્ટિ ગૌણ છે. વિકારીભાવના હું કર્તા-લાકતા નથી એ વાત જેને એઠી તેને ભવ રહે નહિ, પછી અલ્પ અસ્થિરતા રહે છે પણ તે ખરી જાય છે, ક્રમે ક્રમે સ્થિરતા વધારીને અલ્પભવમાં મુક્તિ લેશે. આ વાત જેને રુચિ-બેઠી તેને કર્મનું કર્તાપણું છૂટી જાય છે અને તેથી કર્મનું બંધાવાપણ પણ છૂટી જાય છે. અને પાતે જ્ઞાન-શ્રદ્ધા-ચારિત્ર વધારીને મુક્તિના પર્યાય પ્રગઢ કરે છે. જેને આ વાત એસતી નથી તેને કર્મનું કર્તાપણું છૂટતું નથી અને તેથી કર્મનું ખંધન પણ તેને ઊભું રહે છે.

२०००, अरतक वह उ रिव.

શાસ્ત્રમાં પ્રત્યયોને ભંધના કર્તા કહેવામાં આવ્યા છે. ગુણસ્થાના પણ વિશેષ પ્રત્યયો જ છે તેથી એ ગુણસ્થાના ભંધના કર્તા છે અર્થાત્ પુદ્દગલકર્મના કર્તા છે. વળી મિથ્યાત્વાદિ સામાન્ય પ્રત્યયો કે ગુણસ્થાનરૂપ વિશેષ પ્રત્યયો અચેતન પુદ્દગલદ્વયમય જ છે, તેથી એમ સિદ્ધ થયું કે પુદ્દગલદ્વય જ પુદ્દગલકર્મનું કર્તા (-કરનારું) છે; જીવ કર્તાનથી. જીવને પુદ્દગલકર્મના કર્તા માનવા તે અજ્ઞાન છે.

અહીં શુદ્ધદૃષ્ટિને લક્ષમાં લઈને વાત કરી છે. કર્મના નિમિત્તે જેટલા ભંગ-

ગાથા ૧૧૩–૧૧૫ | િ ૨૬૫

ભેદ પર તે આત્માના નથી એવી અંતર અભેદદષ્ટિથી અહીં વાત લીધી છે, આવી અભેદદષ્ટિનું જ્ઞાન કરી, શ્રદ્ધા કરી અને ઠરવું તે મુક્તિના ઉપાય છે. પર્યાયદષ્ટિથી ગુણ-સ્થાના આત્માના પર્યાયમાં થાય છે, પરંતુ દ્રવ્યદષ્ટિથી કર્મના નિમિત્તે થતા ભાંગ બધા કર્મના છે એમ કહ્યું છે. ૧૦૯-૧૧૨٠

વળી જીવને અને તે પ્રત્યયાને એકપહ્યું નથી એમ હવે કહે છે:—

जह जीवस्स अणण्णुवओगो कोहो वि तह जिंद अणण्णो । जीवस्साजीवस्स य एवमणण्णत्तमावण्णं ॥ ११३ ॥ एविमह जो दु जीवो सो चेव दुव णियमदो तहाऽजीवो । अयमेयते दोसो पच्चयणोकम्मकम्माणं ॥ ११४ ॥ अह दे अण्णो कोहो अण्णुवओगप्पगो हवदि चेदा । जह कोहो तह पच्चय कम्मं णोकम्ममिव अण्णं ॥ ११५ ॥

અર્ધ:—જેમ જીવ ને ઉપયોગ અનન્ય અર્થાત્ એકરૂપ છે તેમ જો કોધ પણ અનન્ય હોય તો એ રીતે જીવને અને અજીવને અનન્યપાયું આવી પડયું. એમ થતાં, આ જગતમાં જે જીવ છે તે જ નિયમથી તેવી જ રીતે અજીવ કર્યો; ( ખન્નેનું અનન્ય-પાયું હોવામાં આ દાષ આવ્યા; ) પ્રત્યય, નાકર્મ અને કર્મના એકપણામાં અર્થાત્ અનન્યપણામાં પણ આ જ દાષ આવે છે. હવે જો ( આ દાષના ભયથી ) તારા મતમાં કોધ અન્ય છે અને ઉપયોગસ્વરૂપ આત્મા અન્ય છે, તો જેમ કાધ તેમ પ્રત્યથા, કર્મ અને નાકર્મ પણ આત્માથી અન્ય જ છે.

हिपयांग केम अनन्य छवना, क्वींध तेम अनन्य की, तो होष आवे छव तेम अछवना अंकत्वना. १९३. तो कगतमां के छव ते क अछव पण निश्चय ६२; नेक्षि, प्रत्यय, क्षमीना अंकत्वमां पण होष अं. ११४. को क्वींध अं रीत अन्य, छव हिपयांगआत्मक अन्य छे, तो क्वींधवत् नेक्षि, प्रत्यय, क्षमीते पण अन्य छे. १९५.

#### 288

िसमयसार प्रवयन लाग-४

જેમ જવના ઉપયાગ જવ સાથે અનન્ય એટલે એકરૂપ છે, જવ અને તેના ગ્રાનસ્વભાવ તન્મયરૂપે એકસ્વભાવે એકાકાર છે તેવી રીતે કોધ-માન-માયા-હર્ષ-- શાક વગેરે વિકારીભાવા પણ જો જવની સાથે અનન્ય એટલે કે એકરૂપે હાય તા આત્મા અને જડ પુદ્દગલા બન્ને એક થઈ ગયા. ગ્રાનસ્વભાવ જેવી રીતે આત્માના છે તેવી જ રીતે કોધાદિભાવા પણ હાય તા ગ્રાનસ્વભાવ જેમ આત્માથી છૂટે નહિ તેમ કોધાદિભાવા પણ આત્માથી છૂટે નહિ; તેવી રીતે પ્રત્યય એટલે આસ્વ, અને નાકર્મ એટલે શરીરાદિક અને આઠ પ્રકારનાં દ્વ્યકર્મ, તે બધાં પણ ગ્રાનસ્વભાવ જેવાં જો અનન્ય એટલે એકરૂપ હાય તા તેઓ પણ કદી આત્માથી છૂટે નહિ, માટે જેમ કોધાદિભાવા આત્માથી જુદા છે તેમ કર્મ-નાકમં-પ્રત્યય વગેરે આત્માથી જુદા છે એમ જાણવું.

જેમ જવના ઉપયોગમયપણાને લીધે જવથી ઉપયોગ અનન્ય છે તેમ જડ કોધ પણ અનન્ય જ છે એવી જો પ્રતિપત્તિ કરવામાં આવે (-એમ જો માનવામાં આવે) તા ચિદ્રૂપના અને જડના અનન્યપણાને લીધે જીવને ઉપયોગમયપણાની માફક જડ કોધ-મયપણું પણ આવી પડે, એમ થતાં તા જે જીવ તે જ અજીવ કરે,—એ રીતે અન્ય દ્રવ્યના લાપ થાય.

આત્મા જાણવા-દેખવાના સ્વરૂપથી અનન્ય છે તેવી રીતે જો ક્રોધ પણ આત્માથી અનન્ય હોય તો જીવને જડપણં કર્યું. ક્રોધાદિ વિકાર થાય છે ચૈતન્યના પરિણામમાં, પણ તે જડના નિમિત્ત થાય છે માટે જડ છે તેમ અહીં કહ્યું છે. ક્રોધને જો આત્મા સાથે અનન્યપણં માને તા વિકારીભાવ અને અવિકારીભાવ બે એક થઈ જાય, ક્રોધ ક્રાણક-એક સમય પૂરતા છે ને આત્મા ત્રિકાળી છે, ત્રિકાળી આત્મા એક સમય પૂરતા વિકારીભાવરૂપે થતા નથી. જો કે ાધ વખતે કે ાધ જ થઈ જાય, માન વખતે માનરૂપ જ થઈ જાય, શુભભાવ વખતે શુભભાવરૂપે જ થઈ જાય. અશુભ ભાવ વખતે અશુભભાવરૂપ જ થઈ જાય શુળ ભાવ વખતે અશુભભાવરૂપ જ થઈ જાય.

વિકારી ભાવ ચૈતન્યના પર્યાય છે પણ તે આત્માના સ્વભાવભાવ નથી, જડ નિમિત્તે થતા ભાવ છે માટે જડ છે. જો તે વિકારીભાવારૂપ જ આત્મા થઈ જાય તા આત્મા પણ જડ થઈ જાય, પરંતુ તેમ ખનતું નથી. અજ્ઞાનીને કે કાલ વખતે જાગૃતિ નથી રહેતી તે અપેક્ષાએ તે જડ છે, કે ાધ વખતે આત્માની જાગૃતિ હણાય છે તે અપેક્ષાએ અજ્ઞાનીને જડ કહ્યો છે પણ ખરી રીતે અજ્ઞાની જડ થઈ જતા નથી.

આત્મા તા વિશાળ જાગૃતિ સ્વરૂપે છે, જાગતી જ્યાત છે, ક્રોધ તે જાગૃતિને રાકે છે. જો ક્રોધ જેટલા જ આત્મા થઇ જાય તા જાગૃતિ અને અજાગૃતિ બન્ને એક થઇ જાય, ગાથા ૧૧૩–૧૧૫ ે રિક્૭

એક થઈ જાય તે જુદા પડે કઈ રીતે? ક્રાેધ, માન, માયા, લાભ તે જાગૃતિને રાકનાર છે ને ચૈતન્યસ્વરૂપ ભગવાન આત્મા જાગૃતિના વિકાસ કરનાર છે.

લાકા કહે છે કે આ તા તમે ઊંચી ઊંચી પૂર્ણિમા જેવી વાતા કરા છા. અરે લાઈ! વસ્તુિસ્થિતિની તને ખબર નથી, સત્તું તે શ્રવણ કર્યું નથી, અને આગ્રહમાં પકડાઈ ગયા છે તેથી ઊંચી ઊંચી પૂર્ણિમા જેવી વાત લાગ, બાકી આ તા બીજની વાત થાય છે, પૂર્ણિમાની વાત નથી. પૂર્ણતાની વાત હાય તા એમાં તા જાણી-માનીને કરવાનું આવે, જાણવા, માનવાની વાત તે બીજની વાત છે અને કરવાની વાત તે પૂર્ણિમાની વાત છે.

આત્મામાં પુષ્ય-પાપના ભાવા નથી પણ આત્મા તા નિર્વિકારી પરિપૂર્ણ શુદ્ધ સ્વરૂપે છે એવી જે અખંડ દૃષ્ટિ તે નિશ્ચયનય અને અવસ્થામાં પુષ્ય-પાપના ભાવા થાય છે એવું જે જ્ઞાન તે વ્યવહારનય.

ઊંધા લાકડાં જીવાને અનાદિથી પકડાઈ ગયાં હાય છે તેથી તે કહે છે કે વ્યવહારથી નિશ્ચય ઊઘઉ પણ તે વાત તદ્દન ખાંટી જ છે. શુભભાવ તેા વ્યવહાર છે અને શુભ-ભાવ એટલે વિકારીભાવ તેનાથી અવિકારી આત્મા ઊઘઉ? કદી ન ઊઘઉ, વ્યવહારના નાશ કરવાથી નિશ્ચય સ્વભાવ ઊઘઉ; વ્યવહાર એટલે વિકારી ભાવ; તે વિકારીભાવના નાશ કરવાથી અવિકારી ભાવ ઊઘઉ; વિકારીભાવ તે વ્યવહાર અને તેને જાણવા તે વ્યવહારનય; વ્યવહારનયના ઘણા ભાંગ છે.

આત્માના ખરેખરા સ્વભાવની વાત સાંભળતાં (સત્ સ્વરૂપની વાત સાંભળતાં) અરુચિ થાય તો તે અનંતાનુષ્મં ધી કોધ છે, આ વાત સાંભળતાં એમ થાય કે અરર! આવી વાત, આવી લૂંખેલૂખી વાત, કોરે કોરી વાત, એવી અરુચિ થાય તે અનંતાનુષ્મં ધી કોધ છે, આત્મા પરથી નિરાળા છે તે વાત અજ્ઞાનીને કારે કારી લાગે છે પણ અરે ભાઈ! તે વાત કારી નથી પણ ખરેખરી રસિક છે, આત્માના જિજ્ઞાસુઓને, હિતના વાંછકાને આ વાત ખહુ રસિક લાગે છે; તેને તા નિરાળા સ્વરૂપની વાત તરફ જ ઉતકંઠા રહે છે, તેમાં જ તેને હાંશ અને ઉમંગ આવે છે.

પરથી નિરાળી નિરપેક્ષ વસ્તુ પાતે પાતામાં છે, ભાદ્યમાં કયાંય નથી, શરીરમાં નથી, વિકારમાં નથી; વ્યવહારમાં નિશ્ચય નથી, લેકિકા વ્યવહાર વ્યવહાર કરી રહ્યા છે પણ ચૈતન્યના વ્યવહાર ચૈતન્યમાં હોય કે જડમાં હોય ? ચૈતન્યમાં જ હોય. વ્યવહાર નય તા એને કહેવાય કે અખંડ દ્રવ્યસ્વભાવના સ્વીકાર કર્યા પછી, પ્રતીતિમાં લીધા પછી અલ્પ વિકારી અવસ્થા બાકી રહે છે તેને જાણી લેવું તે વ્યવહારનય.

#### 286

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

આત્માના નિર્મળ આનંદરૂપ પર્યાય તે આત્મદ્રવ્યમાંથી જ પ્રગટે છે, આત્મા અને આત્માના પર્યાય બન્ને અભેદ છે, માટે નિર્મળ પર્યાય પ્રગટવાના આધાર દ્રવ્ય પાતે છે પણ પર વસ્તુ કાઈ તેના આધાર નથી.

જે એમ માને છે કે બહારથી હું કાંઇ કરું તા ધર્મ પ્રગટે એના અર્થ એમ થયા કે હું તા એક નમાલી ચીજ છું, મારામાં તા કાંઈ માલ જ નથી, પર વસ્ત હાય તા મારા પર્યાય પ્રગટે એમ માનનારને આત્મા પ્રત્યે અણગમા છે તે અનંતાનુઅ'ધી કોધ છે, અનંત સંસારમાં રખડવાના ભાવ હજી તેને ઊભા છે.

આત્મા તા ચિદ્રૂપ છે, જાણવા-દેખવાના સ્વભાવવાળા છે તેને કોધ સાથે અનન્યપણું માનતા ચિદ્રૂપને કોધપણું આવી પડે, વિકારપણું આવી પડે માટે કોધરૂપ વિકારીભાવ અને ચિદ્રૂપપણું તે બન્ને જુદે જુદાં છે.

આત્મામાં ક્રોધ નથી, માન નથી, વિકાર નથી, એમ ગાખ્યા કરે અને બાલ્યા કરે તો લાભ થાય? ન જ થાય. પણ ચિદ્રુપ આત્માનું જેવું સ્વરૂપ છે તેવું જાણે, પ્રતીત કરે અને અનુભવ કરે તો લાભ થાય; નીચદ્રી ભૂમિકામાં શુભ પરિણામ આવે. દ્વ-ગુરુ-શાસ્ત્ર તરફ ખહુમાન આવે, પૂજા કરે, ભક્તિ કરે, સ્વાધ્યાય કરે પરંતુ તે સમજે કે આ બધાં નિમિત્તો વગરનું મારું સ્વરૂપ છે; તેવું જ્ઞાન હોય તો દ્વ, ગુરુ, શાસ્ત્રને નિમિત્તરૂપ કહેવાય, એવા નિરાળા આત્માનું જ્ઞાન હોય તો દ્વ-ગુરુ-શાસ્ત્રને નિમિત્તરૂપ કહેવાય, પોતે પાતાના પુરુષાર્થી સમજે ત્યારે દ્વ-ગુરુ-શાસ્ત્રને નિમિત્ત કહેવાય, દ્વ-ગુરુ-શાસ્ત્રની જ મને લાભ થશે, ધર્મ થશે એમ માને તો તેને દ્વ-ગુરુ-શાસ્ત્ર નિમિત્તરૂપ પણ નથી, નિમિત્તને નિમિત્તરૂપ સ્વીકારે તો નિમિત્ત થયું કહેવાય પણ નિમિત્તને ઉપાદાનરૂપે જ સ્વીકારે તો નિમિત્ત પોતે જ ઉપાદાન થઈ ગયું, નિમિત્ત ક્યાં રહ્યું?

દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્ર તરફના વલણવાળા ભાવ તે શુભભાવ છે, તે શુભભાવ સમ્યગ્ગ્રાન ન થાય પણ શુભભાવના નકાર કરવાથી સમ્યગ્ગ્રાન થાય.

અહીં સાચી દૃષ્ટિનું વર્ષુ ન કર્યું છે, સાચી દૃષ્ટિ થયા પછી દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્રની ભક્તિમાં જોડાયા વિના જવ રહે નહિ, સાચી દૃષ્ટિ થયા પછી અશુભ રાગ ડાળવા શુભ રાગમાં જવ જોડાય છે. દયા-પૂજ-ભક્તિ વગેરેના શુભપરિણામ તેને આવ્યા વગર રહેશ નહિ; દૃષ્ટિ થયા પછી તે શુભપરિણામથી ધર્મ થશે તેમ ન માને, જો તેમ માને તા તા પછી ઊ'ધી દૃષ્ટિ અને સવળી દૃષ્ટિમાં શું ફેર પડ્યા ? માટે દૃષ્ટિ પછી શુભ-ભાવ આવે પણ તેનાથી લાભ ન માને. સમ્યગ્દર્શન પછી સ્થિરતામાં આગળ વધતાં

ગાથા ૧૧૩–૧૧૫ ] રિકલ્

વ્રતાદિના પરિણામ પણ આવે, મહાવ્રતના શુભભાવ પણ આવે પરંતુ તેનાથી ધર્મ ન માને, સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રના નિર્મળ શુદ્ધપર્યાય જેઠલે જેઠલે અંશે પ્રગટે તેને જ ધર્મ માને, શુભભાવ તા વિકારીભાવ છે તેનાથી પુણ્યળ ધ થાય પણ ધર્મ ન માને; વ્રત અને મહાવ્રત આદિ શુભપરિણામને વ્યવહારથી આદરણીય માને પણ નિશ્ચયથી નહિ.

અનાદિકાળથી સ્વભાવની અરુચિ હોવાથી આ વાત સાંભળતાં અજ્ઞાનીને એમ લાગે છે કે અરર! અમારું બધું ઉડાડી નાંખે છે, પણ અરે ભાઇ! આમાં તો આખો ચૈતન્યસ્વભાવ કહેવાય છે, અનંતું કરવાનું કહેવાય છે. ચૈતન્યસ્વભાવની ઓળખાણ કરતાં અનંતો પુરુષાર્થ કરવાનો રહે છે. શું ધર્મ કાંઇ બહાર ફૂદવાથી પ્રગટતો હશે કે અંતર્દિષ્ટ મૂકતાં પ્રગટતો હશે? પણ અજ્ઞાનીને તો એમ જ થઇ ગયું છે કે હું જાણે અનંત ગુણના પિંડ આત્મા જ નથી! અને મારા આધાર જાણે કેમ કાંઇ બીજો પદાર્થ હોય! એવું થઇ પડયું છે; જ્ઞાની તો સમજે છે કે મારા આધાર હું પાતે જ છું, મારા આધાર સિવાય બીજાથી મને ધર્મ થાય જ નહિ. સમ્યગ્દિષ્ટ અને મિથ્યાદિષ્ટમાં અનંતગુણા આંતરા અંતરમાં હોય છે, બહારની ક્રિયા કદાચિત સરખી દેખાય પરંતુ અંતરમાં તદ્દન તફાવત હોય છે.

આત્માનું અને ત સ્વાવલં બી સ્વરૂપ છે તેને સાંભળતાં એમ થાય કે આ તો નિશ્ચયાભાસ છે, તેવી અરુચિ થાય તો તે અને તાનુખે ધી કોધ છે. આત્માએ જો પાતે પાતાના સ્વભાવનું ખૂન કર્યું હોય તા આ ભાવથી જ ખૂન કર્યું છે. નિશ્ચય એટલે ખરેખર; એવા ખરેખરા સ્વભાવની અરુચિ થઈ તેથી "કેવળી આગળ રહી ગયા કોરો."

નિશ્વયાભાસનું સ્વરૂપ શુષ્કતામાં જાય છે, પણ જે યથાર્થ સ્વાવલ'બી નિશ્વય સ્વરૂપને સમજ્યા છે તેને નિર્મળ પર્યાય વધતા જાય છે. જ્યાંસુધી અધૂરા છે ત્યાંસુધી અશુભ પરિણામથી બચવા શુભ પરિણામમાં જેડાય છે; પરિપૂર્ણ સ્વાવલ'બી તત્ત્વ ઉપર દૃષ્ટિ રાખીને પુરુષાર્થ કરતા શુદ્ધ નિર્મળ પર્યાયને વધારતા જાય છે. નિશ્વય એટલે ખરેખર; એવા ખરેખરા સ્વભાવને જેણે જાણ્યા તેનું અ'તર પરિણમન પલટા ખાઈ જાય છે. નિશ્વયાભાસી શુદ્ધ સ્વરૂપની વાતા કર્યા કરે છે પણ શુદ્ધ સ્વરૂપ ઉપર દૃષ્ટિ નથી, નિર્મળ પર્યાયને વધારવાના પુરુષાર્થ નથી. અશુભ પરિણામથી બચવા શુભ પરિણામમાં જોડાવાના જેના પ્રયત્ન નથી તે નિશ્વયાભાસી છે. જેણે યથાર્થ સ્વરૂપ જાણ્યું છે તેનું અ'તર'ગ આખું ઊથલપાથલ થઈ જાય છે.

ક્રીધ તે આત્મા છે એમ થઈ જતાં આત્મા જીઠા રહેતા નથી. ક્રોધ પાતે જ

200 1

सिभयसार प्रवयन लाग-४

આત્મા થઈ ગયા, તેથી તેવી માન્યતામાં આત્મા જડ છે એમ થયું. જેમ કોધ જડ છે તેમ પ્રત્યયા, કર્મ ને નાકર્મ-શરીરાદિ તે પણ બંધાં જડ છે.

વિકાર મારામાં નથી એમ જણાવતાં વિકાર ભલે થયા કરે એમ કહેવાનું નથી પણ 'હું નિરપેક્ષ વસ્તુ અનાદિ અનંત છું; સ્વાધીન છું-શુદ્ધ છું' એમ પ્રતીત થઇ ત્યાં વિકારના આદર રહેશે નહિ; જ્યાં વિકાર ભાવના આદર નથી ત્યાં પછી રાગ-દ્વેષરૂપ વિકારભાવ વધશે કે ઘટશે? ઘટે જ, વધે નહિ; પાતાના અવિકારી સ્વભાવના આદર થયા તેના સ્વભાવપર્યાય વધવાના, જે તરફના આદર થાય તે તરફના પુરુષાર્થ વળે અને પર્યાય વધે જ; જેણે પાતાને પરથી જુદા માન્યા અને જાણ્યા તેને વિકાર ઠાળવાનું જ જોર આવે પરંતુ જેણે વિકારભાવને પાતાના માન્યા છે, વિકારના અને નિર્મળ આત્માના જુદા ભેદ જાણ્યા નથી તેને વિકારભાવ ઠાળવાનું અને સ્વભાવપર્યાય વધારવાનું જોર આવશે કયાંથી? શેમાં ઊભા રહીને વિકારભાવને ઠાળશે? સ્વભાવની અસ્તિમાં રહીને વિકારભાવની નાસ્તિ કરી શકાય, પણ વિકારમાં ઊભા રહીને વિકારને શી રીતે ઠાળી શકાય?

કોધ તે પણ અન્ય છે, જો એમ છે તા રાગ-દ્રેષ, હર્ષ-શાક, રતિ-અરતિ, તે ભાવા પણ આત્માના નથી અને પ્રત્યેયા, કર્મ, તેાકર્મ, તે પણ અધાં અન્ય છે, આત્મામાં નથી, કારણ કે તેમના જડપણામાં ફેર નથી, જે ભાવે તીર્થ કરગાત્ર અધાય તે ભાવ પણ આત્માથી અન્ય છે.

સત્તે ખોડું કોણ કહે? અસત્ય (-અસત્ દૃષ્ટિવાળા); પણ સત્તે સત્ તા ખાડું કહે નહિ, કેવળજ્ઞાની પણ સત્તે ખોડું ન કહે, સત્ તે સત્તે સાચું જ કહે પણ અસત્ય જેના હૃદયમાં છે તે સત્તે ખાડું કહે; સત્ય વાત ખેસે નહિ એટલે ખળભળાટ થઈ જાય. કાઈને એમ થાય કે એકલા નિશ્ચય જ આવે છે પણ આમાં એકલા નિશ્ચય કયાં આવ્યો? શું, આ બધા વ્યવહાર નથી? ભેદ પાડીને સમજે તે વ્યવહાર નથી? વિકલ્પ થાય, રાગ-દ્રેષ થાય, તે બધાનું જ્ઞાન કરવું તે બધા વ્યવહાર જ છે, નિમિત્ત-નમિત્તિક-સંબંધ જાણવા, હૈય-ઉપાદેયનું સ્વરૂપ જાણવું, સાધ્ય-સાધકભાવ જાણવા, તે બધા વ્યવહાર જ છે.

નિશ્ચય એટલે યથાર્થ, વ્યવહાર એટલે આરોપ. આરોપ તે અણારોપ થઇ શકે નહિ. રાગ-દ્રેષના ભાવ જડ છે એમ કહેતાં લોકો થરથરી ઊઠે છે પણ ચૈતન્યના સ્વભાવમાં રાગ-દ્રેષ નથી તે અપેક્ષાએ તે જડ કહેવાય છે; પરંત્ર રાગ-દ્રેષના ભાવ કાંઇ જડ કર્મ કરાવી દેતું નથી, પાતે ઊંધા પુરુષાર્થમાં જોડાય છે ત્યારે રાગ-દ્રેષ થાય ગાથા ૧૧૩–૧૧૫ ] [ ૨૭૧

છે, પાતાના પર્યાયમાં થાય છે તે અપેક્ષાએ વ્યવહારથી શૈતન્યના પણ કહેવાય; રાગ- દ્વેષ મારા છે, મારા છે, હું કરું છું, હું કરું છું, એવી ભુદ્ધિ તો અનાદિથી જવાની છે જે, માટે તે ભુદ્ધિ છાડાવવા અને દ્વયસ્વભાવ તરફ દૃષ્ટિ કરાવવા દ્વયદ્ષ્યિની પ્રધાનતાથી અહીં વાત કરી છે; દ્વયદ્ષ્યિ થયા વિના ભવના અભાવ થાય તેમ નથી. દ્વયસ્વભાવમાં રાગ-દ્વેષ નથી માટે 'નથી' એમ જ ખતાવેને? 'નથી' એને 'છે' ખતાવે? માટે જેવા વસ્તુના સ્વભાવ છે તેવું સ્વરૂપ સાંભળતાં જેને તણતણાઢ થાય તે આત્માની વાત સાંભળવાને લાયક નથી.

જે ભાવે તીર્થ કરગાત્ર ખંધાય તે ભાવ પણ વિકારી ભાવ છે-ખંધભાવ છે, જડભાવ છે એવી વાત સાંભળતાં માણસાને થરથરાટ છૂટે છે, પણ ભાઇ! જરા ઊભા તો રહે! સાંભળ તો ખરા! શું ગુણ વડે ખંધ થાય? જો ગુણ વડે ખંધ થાય તો તે છૂટે કયારે? માટે જે ભાવે તીર્થ કરગાત્ર ખંધાય તે ભાવ પણ વિકારી ભાવ છે. એકવાર દિષ્ટના વિષય જે આપ્યું ચૈતન્યદળ છે, તેને દષ્ટિમાં લાવ તા ખરા! તે આપ્યા ચૈતન્યદળને દષ્ટિમાં લીધા વિના અંદરથી તું શું પ્રગટાવીશ! તું કયાં જઈશ!

તીર્ધ કરગાત્ર કાને બંધાય? રાગના એક અંશ પણ આદરણીય નથી એમ માન્યતા થયા પછી જ્ઞાની હજી વીતરાગ થયા નથી તેથી પ્રશસ્ત રાગ આવી જાય છે પરંતુ રાગના અંશમાત્ર પણ આદરણીય માન્યા નથી તાપણ અધૂરાશને કારણે ઊંચી જાતના પ્રશસ્ત રાગ આવી જતાં તીર્ધ કરગાત્રના અંધ થાય છે આવા જ્ઞાનીને તીર્થ કરગાત્ર અંધાય એવા પ્રશસ્ત રાગ આવે નહિ કારણ કે તેણે પરથી જુદા નિરાળા સ્વતંત્ર આત્મા જાણ્યા નથી અને રાગને આદરણીય માન્યા છે તેથી તેને તીર્થ કરગાત્રના અંધ ન થાય પરંતુ જ્ઞાનીને જ તીર્થ કરગાત્રના અંધ થાય.

તીર્થ કરગાત્ર બંધાવાના ઊંચા પ્રશસ્ત ભાવ પણ જડભાવ છે. કાઇ કહેશે કે અરે! એવા ઊંચા શુભભાવને જડભાવ કહેવાય? પણ જે ભાવ ચૈતન્યની જગૃતિને રાકે તેને જડ ન કહેવા ત્યારે કહેવા શું? ચૈતન્યની જાગૃતિને રાકે તે સ્વભાવભાવ ન હાય પણ વિરુદ્ધ જાતવાળા વિકારીભાવ જ હાય અને વિકારીભાવ દ્વયદ્ધિએ જડ જ છે.

કાઇ કહેશ કે આવી વાતમાં ભક્તિ પણ ઊડી જશે. અરે ભાઇ! દેવ-ગુરુ-શાસની ભક્તિ, પૂજા, પ્રભાવના વગેરેના શુભભાવ જેવા જ્ઞાનીને થાય એવા અજ્ઞાનીને થાય જ નહિ.

તીર્થ કરપદ, ચકવર્તી પદ, અળદ્વપદ, તે પદ અધાં સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવાને જ અધાય છે, કારણ કે જ્ઞાનીને એમ ભાન છે કે એક મારા નિર્મળ આત્મસ્વભાવ જ આદરણીય २७२ ]

છે, ते सिवाय रागना એક અ'श है पुद्दग्रसना એક रજકણ પણ આદરણીય નથી; આવી प्रतीत થતાં હજી સ'પૂર્ણ વીતરાગ થયા નથી તેથી રાગના ભાગ આવે છે તેમાં ઊંચી જાતના રાગ આવતાં તીર્થ કર, ચક્રવર્તી વગેરે પદ્દવીઓ અ'ધાય છે. ધર્મ પણ જ્ઞાનીને થાય છે અને ઊ'ચા પુષ્ય પણ જ્ઞાનીને થાય છે, અજ્ઞાનીને આત્માના સ્વભાવની ખબર નથી, તેથી તેને ધર્મ પણ નથી અને ઊ'ચાં પુષ્ય પણ નથી; આવી સ્વાશ્રય તત્ત્વની વાત સાંભળતાં જો અ'તરથી તત્ત્વસ્વભાવમાંથી વિધાસ ખેસે તા સિદ્ધગતિ છે, નાંહ તા નિગાદગતિ તૈયાર છે. તત્ત્વના આદરમાં સિદ્ધગતિ છે ને તત્ત્વના અનાદરમાં નિગાદગતિ છે, સિદ્ધગતિમાં જતાં વચ્ચે એકાદ બે ભવ થાય તેની ગણતરી નથી અને નિગાદમાં જતાં વચ્ચે અમુક ભવ થાય તેની ગણતરી નથી, કારણ કે ત્રસના કાળ થાડા છે ને નિગાદના કાળ અને છે. તત્ત્વના અનાદરનું ફળ નિગાદ અને આદરનું ફળ સિદ્ધગતિ છે

પહેલાં તા શ્રવણ કરતાં સત્ સ્વરૂપના આદર થવા જોઈએ, આદર થતાં રુચિ વધે ને રુચિ વધતાં અ'તમુ ખ વલણના પુરુષાર્થ થાય, પણ જો સત્ શ્રવણ કરતાં આદર ન થાય તાે એની રુચિ પણ કયાંથી વધે અને રુચિ વગર પુરુષાર્થ થાય કયાંથી?

જ્ઞાનીનાં પુષ્યપરિષ્ણામ અને અજ્ઞાનીનાં પુષ્યપરિષ્ણામમાં પણ ફેર છે. અજ્ઞાનીની દૃષ્ટિને અને જ્ઞાનીની દૃષ્ટિને કાંઈ રીતે મેળ ખાય નહિ, અજ્ઞાનીની દૃષ્ટિ આખી પરમાં છે અને જ્ઞાનીની દૃષ્ટિ આખી સ્વમાં છે. બન્નેની દૃષ્ટિમાં આખો ઉગમણા અને આથમણા આંતરા છે; અજ્ઞાનીને ભ્રાંતિ વગેરે જે ભાવ થાય તે બધા અજ્ઞાનમય છે, જડમય છે; જ્ઞાનીના બધા ભાવા જ્ઞાનમય છે, જગ્રતિસ્વરૂપ છે. આત્માના ભાન વિના ચારાશી લાખના અવતાર કરે તે કાંઈ આત્મા કહેવાય? આત્મા તો અનંતગુણમૂર્તિ, આનંદના પિંડ છે તેના સ્વાદ લે અને તેમાં લીન થાય તેને આત્મા કહેવાય.

રાગ-દ્વેષને મારા માન્યા તો ઢળશે કયાંથી? દોષના કાળ એક સમય છે અને ગુણના કાળ ત્રિકાળ છે, વિકારના એક સમય ગયા ને બીજો સમય આવ્યા તે પણ ગયા ને વસ્તુ તો તે બન્ને સમયમાં આખી રહી માટે વસ્તુમાં વિકાર થતા નથી પણ પર્યાયમાં થાય છે. જો વસ્તુમાં વિકાર થતા હોય તો આત્મા જડ થઈ જાય, ભિન્ન ડવ્યના લાપ થાય, તે માટા દાષ આવે છે. અવગુણના નાશ થઈને ગુણના પર્યાય પ્રગટે છે તે આત્માના સ્વભાવ ભર્યા છે તેમાંથી પ્રગટે છે.

એક જીવ અને તકાળ પહેલાં સિદ્ધ થયા અને બીજો જીવ અને તકાળ પછી સિદ્ધ થયા તેમાં પાછળથી સિદ્ધ થનારની શક્તિ શું ઘટી જાય છે? નથી ઘટતી, પાછળથી સિદ્ધ થનાર આત્માની તાકાત જો ઘટી જતી હોય તો આવે કયાંથી? એટલે કે દરેક ગાથા ૧૧૬-૧૨૦ ]

203

આત્માની તાકાત અનંતકાળસુધી એક સરખી ને એક જાતની જ છે તેમાં ફેરપઉ નહિ. અનંતકાળ પહેલાં સિદ્ધ થનાર અને અનંતકાળ પછી સિદ્ધ થનાર બન્ને આત્માની તાકાત એક સરખી જ છે. અનાદિ અનંત દ્રવ્ય અખંડપણે જેમ છે તેમ છે.

જે ઠેકાણેથી ઊંધું માને છે તે જ ઠેકાણે તપાસ તો તે જ ઠેકાણે સવળું માનવાનું છે. સવળી માન્યતા કરીને ઊંધી માન્યતાને છાડ! અખંડ ચૈતન્યતત્ત્વની રિદ્ધિ-સમૃદ્ધિની ખબર નથી તેથી બાહ્ય દિપ્ટથી માને છે કે હું આવડા છું પણ આત્મા તેવડા નથી; આત્મા શરીરાદિથી, શુભાશુભ પરિણામથી રહિત અખંડ પરિપૂર્ણ તત્ત્વ છે. ધીના ઘડા છે તે ઘીમય નથી પણ માટીમય છે, તેમ વર્ણાદિવાળા જવ છે. તે જ્ઞાનમય છે પણ વર્ણાદિવાળા નથી. વિકારીપર્યાય અને શરીર છે ખરાં પણ તે આત્માના સ્વભાવ નથી. નિમિત્તને જાણવું તે વ્યવહાર, અને તે પાતામાં નથી તેમ નિષેધ કરવા તે નિશ્ચય. આત્મા પાતે અનંતગુણના પિંડ અખંડ દ્વય છે તેમ પ્રતીત કરવી અને પર સ્વરૂપે પાતે નથી તેમ નિષેધ કરવા તે નિશ્ચય. ૧૧૩–૧૧૫.

હવે સાંખ્યમતના અનુયાચી શિષ્ય પ્રતિ પુદ્દગલદ્રવ્યનું પરિણામસ્વભાવપણું સિદ્ધ કરે છે (અર્થાત્ સાંખ્યમતી પ્રકૃતિ-પુરુષને અપરિણામી માને છે તેને સમજાવે છે).

હવે કોઈ એકાંત લઈ જાય તેને સમજાવે છે. કોઈ કહે છે કે રાગ-દ્રેષ, કાંધ વગેરે જડના છે, મારા આત્મામાં તે નથી, મારા આત્મા તો શક છે માટે હવે આપણ ગમે તેમ રાગ-દ્રેષ કરીએ તાપણ વાંધા નથી કારણ કે તે જડના છે, તેને આચાર્ય દ્વ કહે છે કે ભાઈ! તેને અમે વસ્તુદ્ધિની વાત કરીએ છીએ ત્યાં આવું ઊંધું કયાં માયું! વસ્તુદ્ધિએ આત્મા પવિત્ર નિર્મળ છે પરંતુ અવસ્થામાં પણ જો મલિનતા ન થતી હોય તો નિષેધ કરે કાેણ! અવસ્થામાં મલિનતા થાય છે તેથી તેના નિષેધ કરાય છે. સાંખ્યમતના અનુયાયી શિષ્ય પુરુષ અને પ્રકૃતિને અપરિણામી માને છે તેને સમજાવે છે:-

# जीवे ण सयं बद्धं ण सयं परिणमदि कम्मभावेण । जइ पुग्गलद्व्वमिणं अप्परिणामी तदा होदि ॥ ११६ ॥

જીવમાં સ્વયં નહિ બહ, ન સ્વયં કર્મભાવે પરિણુમે, તા એવું પુદ્દગલદ્રવ્ય આ પરિણુમનહીન બને અરે! ૧૧૬. સ. ૩૫

२७४

सिभयसार प्रवयन लाग-४

कम्मइयवग्गणासु य अपरिणमंतीसु कम्मभावेण । संसारस्स अभावो पसज्जदे संखसमओ वा ॥११७॥ जीवो परिणामयदे पुग्गलद्व्वाणि कम्मभावेण । ते सयमपरिणमंते कहं णु परिणामयदि चेदा ॥११८॥ अह सयमेव हि परिणमदि कम्मभावेण पुग्गलं द्व्वं । जीवो परिणामयदे कम्मं कम्मत्तमिदि मिच्छा ॥११९॥ णियमा कम्मपरिणदं कम्मं चिय होदि पुग्गलं द्व्वं । तह तं णाणावरणाइपरिणदं मुणसु तच्चेव ॥१२०॥

અર્થ:—આ પુદ્દગલદ્રવ્ય જવમાં સ્વયં ખંધાયું નથી અને કર્મભાવે સ્વયં પરિણમતું નથી એમ જો માનવામાં આવે તો તે અપરિણામી કરે છે; અને કાર્મણ-વર્ગણાઓ કર્મભાવે નહિ પરિણમતાં, સંસારના અભાવ કરે છે અથવા સાંખ્યમતના પ્રસંગ આવે છે.

વળી જવ પુદ્દગલડ્વોને કર્મભાવે પરિશુમાવે છે એમ માનવામાં આવે તો એ પ્રશ્ન થાય છે કે સ્વયં નહિ પરિશુમતી એવી તે વર્ગણાઓને ચેતન આત્મા કેમ પરિશુમાવી શકે? અથવા જો પુદ્દગલડ્વય પાતાની મેળે જ કર્મભાવે પરિશુમે છે એમ માનવામાં આવે, તા જવ કર્મને અર્થાત્ પુદ્દગલડ્વ્યને કર્મપશે પરિશુમાવે છે એમ કહેવું મિધ્યા કરે છે.

જો વર્ગાણા કાર્માણતણી નહિ કર્માભાવે પરિણ્મે, સંસારના જ અભાવ અથવા સમય સાંખ્યતણા ઠરે! ૧૧૭. જો કર્માભાવે પરિણુમાવે જવ પુદ્રગલદ્રવ્યને, કચમ જવ તેને પરિણુમાવે જે સ્વયં નહિ પરિણુમે? ૧૧૮. સ્વયમેવ પુદ્રગલદ્રવ્ય વળી જો કર્માભાવે પરિણુમે, જવ પરિણુમાવે કર્માને કર્માત્વમાં—મિથ્યા ખને. ૧૧૯. પુદ્દગલદ્વવ જે કર્માપરિણુત, નિશ્ચયે કર્મ જ ખને; જ્ઞાનાવરણક્રત્યાદિપરિણુત, તે જ જાણા તેહને. ૧૨૦.

ગાથા ૧૧૬–૧૨૦ ૄં ૄ ૨૭૫

માટે જેમ નિયમથી \*કર્મરૂપે પરિણમેલું પુદ્દગલદ્રવ્ય કર્મ જ છે તેવી રીતે ગ્રાનાવરણાદિરૂપે પરિણમેલું પુદ્દગલદ્રવ્ય ગ્રાનાવરણાદિ જ જાણા.

આત્મા સાથે રહેલી આઠ કર્મની માટી એટલે કે જડકર્મની જે અવસ્થા થાય છે તે ન માનવામાં આવે અને પુદ્દગલ કર્મપણ પરિણમ્યું જ નથી એમ માને તો તે અપરિણામી કરે છે અને સંસારના અભાવ કરે છે અને તેથી સાંખ્યમતના પ્રસંગ આવે છે. જે કર્મની અવસ્થા માનતા નથી તેના મતમાં એમ આવ્યું કે કાંટા અને ઝેર એવી કાેઈ પુદ્દગલની અવસ્થા જ નથી, એ રીતે પુદ્દગલ અપરિણામી છે; પરંતુ તેમ કહેનારની વાત તદ્દન જાૃઠી છે. કાંટા અને ઝેર તે કાંઈ મૂળ દ્રવ્ય નથી પણ પરમાણના પર્યાય છે. પરમાણમાં કર્મ પણ પરિણમવાની તાકાત છે. પરમાણ જો કર્મ પણ પરિણમતાં ન હોય તા સ'સારના અભાવ ડરે ને આત્માના માક્ષ ડરે; એ રીતે આત્મામાં વિકાર નથી. ને વિકાર નથી તા સંસાર પણ નથી. જો પરમાણની કર્મપણ અવસ્થા થતી જ ન હોય તા આત્મામાં સંસારનું નિમિત્તકારણ કાેણ ? સંસારનું ઉપાદાનકારણ તા આત્માના અશુદ્ધ ભાવ છે પણ તે અશુદ્ધભાવ થવામાં જડકર્મની હાજરી ન હોય તા વિકાર ન हाय अने विकार न हाय ता विकारना अलाव करी भाक्ष केना करवा? अ रीते ता સંસાર અને માક્ષ બન્નેના અભાવ કરે છે. કર્મની હાજરીનું નિમિત્ત વિકારમાં છે પણ સ્વભાવમાં તેની હયાતીનું નિમિત્ત નથી. જો વિકારમાં પણ નિમિત્ત ન હોય તો વિકાર જ ન હોય. માટે ભાઈ! પરમાસ જો કર્મરૂપે ન થતાં હોય તા સંસારના અભાવ થાય.

કાઈ એમ કહે કે પુદ્દગલકવ્ય પાતાની મેળે પરિષ્ણમતું નથી પણ જીવ તેને કર્મ
રૂપે પરિષ્ણમાવે છે; પણ ભાઈ! જે વસ્તુમાં પાતામાં જ કર્મ પણ પરિષ્ણમવાની તાકાત નથી, અથવા પાતે પાતાથી કર્મ રૂપે પરિષ્ણમતું નથી તેને બીજો કેમ પરિષ્ણમાવી શકે? માટે એમ સિદ્ધ થાય છે કે પુદ્દગલકવ્ય પાતાની મેળે જ કર્મભાવે પરિષ્ણમે છે. જવ કર્મને અથવા પુદ્દગલકવ્યને કર્મ પણ પરિષ્ણમાવે છે એમ કહેવું ખાંદું દરે છે. ચૈતન્યના વિકારી પરિષ્ણામ કર્મ કરાવતું નથી પણ પાતે પરિષ્ણમે છે ત્યારે થાય છે. જદ આત્મામાં નથી અને આત્મા જદમાં નથી, જે જેનામાં ન હાય તે તેને કેમ ખદલાવે-પરિષ્ણમાવે? માટે કર્મ પણ પુદ્દગલકવ્ય પાતે જ પરિષ્ણમે છે. એ રીતે નિયમથી કર્મ રૂપે પરિષ્ણમેલું પુદ્દગલકવ્ય કર્મ જ છે, તે જ રીતે જ્ઞાનાવરષ્ણાદિરૂપે પરિષ્ણમેલું પુદ્દગલકવ્ય કર્મ જ છે, તે જ રીતે જ્ઞાનાવરષ્ણાદિરૂપે પરિષ્ણમેલું પુદ્દગલકવ્ય જ્ઞાનાવરષ્ણાદિ

<sup>\*</sup>કર્મ =કર્તાનું કાર્ય, જેમકે-માટીનું કર્મ ધડો.

205 ]

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

૨૦૦૦, કારતક વદ ૪ સામ.

પુદ્દગલની કર્મ રૂપ અવસ્થા આત્મા કરતા નથી; જુદી ચીજ જુદી ચીજની અવસ્થા કરે નહિ. સાકરને ખબર નથી કે હું જીભ ઉપર પહું તા આગળું અને લાકડા ઉપર પહું તા ન આગળું, પણ એનામાં બદલવાની શક્તિ છે તેથી સ્વયં બદલે છે, તેવી રીતે પુદ્દગલદ્રવ્યમાં કર્મ પણ પરિણમવાનું સ્વયં સામર્થ્ય છે, પાતે સ્વયં કર્મ પણ પરિણમ છે, આત્મા તેને પરિણમાવતા નથી.

આચાર્ય દેવે પહેલાં કહ્યું હતું કે ક્રોધ-માન-માયા-લાભ તારા આત્માના સ્વભાવ નથી. એ વિકારની લાગણીઓ આત્માના અંતર ઘરની નથી; થાય છે આત્માના પર્યાયમાં, પણ તે ક્ષણિક છે, સંયાગી ભાવ છે તેથી તેને જડના કહ્યા હતા. આથી કાઈ એમ સમજ જાય કે ક્રોધ-માન-માયા-લાભ અધાં જડનાં છે એમ આપે કહ્યું તેથી તે ભલે રહ્યાં, જડનાં હાય તા અમારે ટાળવાં નથી, હવે અમે ગમે તેમ વર્તીએ, વિષય સેવીએ, લ'પડપણા કરીએ તાપણ વાંધા નથી? અરે મૂર્ખ! મરી જઈશ! ચાલ્યા જઈશ નરક ને નિગાદમાં! આવી ઉત્તમ સ્વભાવદષ્ટિની વાત સ્વચ્છ દી થવા માટે માટે કહી નથી, પુષ્યભાવ છાડી પાપભાવમાં પ્રવર્તવા માટે આ વાત કહી નથી, પણ તે વિકારી-ભાવ તારા સ્વભાવ નથી તેમ શ્રદ્ધા કરવા કહ્યું છે. એવા ને એવા વિષય-વિકાર ને યુદ્ધિભાવ તું કર તેટલા માટે આ વાત આચાર્ય દેવે કરી નથી પણ તે ભાવા હાળવા માટે વાત કરી છે. સ્વભાવદેષ્ટ્રિએ કર્મના નિમિત્ત થતા જે વિકારી ભાવા તે તારામાં નથી માટે તું સ્વભાવદપ્ટિના પુરુષાર્થ કરી તે વિકારી ભાવાના નાશ કર, તેમ તે ભાવાને નાશ કરવા સ્વભાવદષ્ટિ ખતાવી છે; પરંતુ તે ભાવા રાખવા અને સ્વચ્છંદી થવા માટે કહ્યું નથી. જો અજ્ઞાનભાવે તું પાતે રાગ-દ્વેષના ભાવ ન કરતા હા તા સંસાર કાેના! અને જો સંસારઅવસ્થા ન હાેય તા મુક્તિના ઉપાય કયાં રહ્યો? તે કાંઈ પણ રહેતું નથી, માટે તારા સ્વભાવમાં રાગ-દ્વેષાદિ ભાવા નથી એમ દૃષ્ટિ કર એમ કહેવાના આશય છે. સંસાર અને માક્ષ બન્ને પર્યાયા આત્માની અવસ્થામાં થાય છે પણ તે બન્ને પર્યાય એક સાથે ન હોય, સંસારપર્યાય હોય ત્યારે માલપર્યાય ન હોય ને માલપર્યાય હોય ત્યારે સંસારપર્યાય ન હોય. અનાદિની આત્મામાં સંસારપર્યાય છે માટે આત્માના સ્વભાવને ઓળખી સ્વભાવની દષ્ટિ કરી તેમાં સ્થિર થા તા માક્ષપર્યાય પ્રગટે અને સંસાર-પર્યાયના અભાવ થાય. સંસારપર્યાયના અભાવ કરવા માટે સ્વભાવદે હિની વાત કરી છે.

જો પુદ્દગલદ્રવ્ય જીવમાં સ્વયં નહિ ખંધાયું થકું કર્મ ભાવે સ્વયમેવ ન પરિણમે, તો તે અપરિણામી જ ઠરે. એમ થતાં, સંસારના અભાવ થાય. કારણ કે પુદ્દગલદ્રવ્ય કર્મ રૂપે ન પરિણમે તો જીવ કર્મ રહિત ઠરે; તો પછી સંસાર કોના ? ગાથા-૧૧६–૧૨૦ ] [ ૨૭૭

આઠ કર્મ જો સ્વયં ન પરિણમે તો તે અપરિણામી ઠરે, તેમાં ખદલવું ન ઠરે તેથી તે કૂટસ્થ ઠરે અને તેથી સંસાર પણ સાબિત ન થાય.

પરમાણુમાં પરિણમવાની તાકાત ન હોય તો તે બદલે નહિ એટલે કે એકર્પ રહે, અને એકર્પે રહે તેથી આત્મામાં વિકારનું નિમિત્ત ન થાય; વિકાર થવામાં નિમિત્ત ન હોય તા વિકાર પણ ન હોય, અને વિકાર ન હોય તા સંસાર પણ ન હોય, સંસાર ન હોય તા સ્વભાવ હોય અને માક્ષ હોય.

પુદ્દગલદ્રવ્યની અવસ્થા નજરે દેખાય છે. અફીલ્ના પરમાલુ સ્વતંત્ર પરિલ્મે છે. લાકડું પાલીમાં બૂડલું નથી તે પુદ્દગલદ્રવ્યનું પરિલ્મન છે. લાદાની કડકી પાલીમાં મૂકે તે બૂડી જાય છે તે પલ પુદ્દગલદ્રવ્યનું પરિલ્મન છે. પરમાલુઓ જ્યારે લાકડાની અવસ્થાએ થયાં ત્યારે ન બૂડે પલ લાદાની અવસ્થાએ થયાં ત્યારે બૂડે; ઘણા પરમાલુ લેગા થયા માટે બૂડ અને થાડા પરમાલુ લેગા થાય તો ન બૂડ એવું નથી. લાદાની કડકીમાં થાડા પરમાલુઓ છે તાપલ બૂડે છે અને લાકડામાં ઘણા પરમાલુઓ છે તાપલ તરે છે. તે બધી પરમાલુનો અવસ્થા છે. પરમાલુ એડલે છેલ્લામાં છેલ્લા ઝીલા રજકલ, તેમાં કાંઈવાર બૂડવાની અવસ્થા થાય ને કાંઈવાર તરવાની અવસ્થા થાય; તેવી રીતે પરમાલુમાં કર્મરૂપે પરિલ્મવાની પલ તાકાત છે, તેથી તે કર્મરૂપે સ્વયં પરિલ્મે છે.

કર્મ પાતે સ્વયં પરિશુમે છે, બીજીં કાઇ તેને પરિશુમાવતું નથી. અહીં જો એમ તર્ક કરવામાં આવે કે "જીવ પુદ્દગલદ્રવ્યને કર્મ ભાવે પરિશુમાવે છે તેથી સંસારના અભાવ થતા નથી," તા તેનું નિરાકરણ બે પક્ષ લઇ ને કરવામાં આવે છે:—શું જીવ સ્વયં અપરિશુમતા પુદ્દગલદ્રવ્યને કર્મ ભાવે પરિશુમાવે કે સ્વયં પરિશુમતાને? પ્રથમ, સ્વયં અપરિશુમતાને પર વડે પરિશુમાવી શકાય નાંહ; કારણ કે (વસ્તુમાં) જે શક્તિ સ્વત: (પાતાથી જ) ન હોય તેને અન્ય કાઇ કરી શકે નહિ (માટે પ્રથમ પદ્મ અસત્ય છે.) અને સ્વયં પરિશુમતાને તા પર (અન્ય) પરિશુમાવનારની અપેક્ષા ન હોય; કારણ કે વસ્તુની શક્તિઓ પરની અપેક્ષા રાખતી નથી. (માટે બીજો પક્ષ પણ અસત્ય છે.) તેથી પુદ્દગલદ્રવ્ય પરિશુમનસ્વભાવવાળું સ્વયંમેવ હોા.

આતમા પાતે જે દ્રવ્યમાં ખદલવાની શક્તિ હોય તેને ખદલાવે કે ખદલવાની શક્તિ ન હોય તેને ખદલાવે ? પરમાણ જો સ્વયં ન ખદલાતાં હોય તો આત્મામાં તાકાત નથી કે તેને ખદલાવી શકે? જે વસ્તુમાં ખદલવાની તાકાત ન હોય તેને બીજીં દ્રવ્ય પરિશામન આપી શકે નહિ એટલે કે તેને ખદલાવી શકે નહિ. અને જો પુદ્દગલદ્રવ્ય પાતે સ્વયં ખદલે છે, એનામાં પાતામાં ખદલવાની તાકાત છે તા એમાં આત્માએ શું કર્યું?

ર૭૮ ] [ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

કારણ કે જે પાતે જ સ્વયં પરિણમે છે તેમાં બીજાએ પરિણમાવ્યું તેમ કહેવું તે મિથ્યા દરે છે. વસ્તુની શક્તિઓ પરની અપેક્ષા રાખતી નથી.

આત્મામાં રાગ-દેવના જે વિકારી દાષ થાય છે તે પરમાણુ નથી પણ આત્માના અરૂપી ભાવ છે, ચૈતન્યના અરૂપી ચિદાભાસ છે. ગુસ્સા આત્મા કરે છે. ગુસ્સા કર્મ કરાવતું નથી. પાત કરે છે ને પાતે દાળી શકે છે. લાખ તીર્થ કર કે કેવળજ્ઞાની પાસે ઊભા હોય પણ પાતે બદલે નહિ તો તેને કોઈ બદલાવી શકે નહિ. આ ગાથામાં કર્મ એની મેળે પરિણમે છે તેમ વાત છે અને આના પછી આત્મા તરફની ગાથા આવશે ત્યાં એમ કહેશે કે વિકાર આત્મા કરે છે, કર્મ વિકાર કરાવતું નથી. પહેલાં એમ કહેં હતું કે આત્મામાં સંસાર નથી તે ડ્વ્યદ્ષ્ટિની મુખ્યતાએ, પર્યાયનું વજન ગૌણ કરીને, કહ્યું હતું; પણ અવસ્થાદ્ષ્ટિએ સંસાર તારામાં છે. તારા પર્યાયમાં છે. તારા પર્યાયમાં સંસાર ન હોય તો દાળવાનું રહેતું નથી એમ હવેની ગાથામાં કહેશે.

પુદ્દગલકર્મ એની મેળે-સ્વયં પરિશ્મે છે, પરંદ્રવ્ય તેને પરિશ્નમાવતું નથી, વસ્તુની શક્તિએ પરની અપેક્ષા રાખતી નથી. લાંદામાંથી લાંકકું કમે કમે પરમાં ફ્યાની અવસ્થા ખદલીને થાય છે તે પરમાં ફ્યાની પાતાની તાકાત છે. પરમાં ફ્યું સ્વતંત્રપણ ખદલીને લાંદામાંથી લાંકકું થાય છે અને લાંકડામાંથી લાંકું પણ સ્વતંત્રપણ પરમાં ફ્યું ખદલીને થાય છે. કાંઇ પણ વસ્તુમાં ખદલવાની શક્તિ છે તે પરની અપેક્ષા રાખતી નથી, પરની અપેક્ષા રાખે તો વસ્તુ પરાધીન થઇ જાય. કાંઇને એમ થાય કે પરવસ્તુનું નિમિત્ત તો છે ને? નિમિત્તમાત્ર હાય છે પણ નિમિત્ત કાંઇ દ્રવ્યને ખદલાવી દેતું નથી-પરિશ્નમાવી દેતું નથી. વસ્તુ કાંઇની અપેક્ષા રાખતી નથી, દ્રવ્યનું પરાધીનપણું નથી પણ સ્વાધીનપણું છે; નિમિત્ત માત્ર હાજર હાય છે પણ તે પરવસ્તુને ખદલાવી દેતું નથી. વસ્તુસ્વરૂપ જેમ છે તેમ સમજે તો સમ્યગ્નાન થાય. શરીરનું ખદલાવી દેતું નથી. વસ્તુ વગેરે પુદ્દગલદ્રવ્ય પાત્તે પરિશ્નમીને થાય છે, આત્મા તેને કરી દેતા નથી. આઢ કર્મ એની મેળે પરિશ્નમી રહ્યાં છે, જે પાતાથી ખદલતાં હોય તેને બીજાં ખદલાવે છે તેમ કહેલું તે વાત જ ખાદી છે. નિમિત્ત હોય છે ખરું પણ વસ્તુ પરની અપેક્ષા રાખતી નથી, પાતે સ્વત: પરિશ્નમે છે.

પુદ્દગલદ્રવ્ય પરિણમનસ્વભાવવાળું સ્વયંમવ હો. એમ હોતાં (હોવાથી), જેમ ઘડારૂપે પરિણમેલી માટી જ પાતે ઘડા છે તેમ, જડ સ્વભાવવાળા જ્ઞાનાવરણાદિકમેં રૂપે પરિણમેલું પુદ્દગલદ્રવ્ય જ પાતે જ્ઞાનાવરણાદિકમેં છે. આ રીતે પુદ્દગલદ્રવ્યનું પરિણામ-સ્વભાવપણું સિદ્ધ થયું.

ઘડાના કરનાર કંભાર છે એમ કહેવું તે વાત સાચી નથી કારણ કે વસ્તુની

ગાથ ૧૨૧–૧૨૫] [ ૨૭૯

શક્તિ પરની અપેક્ષા રાખતી નથી. માટીમાં બદલવાની શક્તિ છે, ઘડા થવામાં માટી પાતે જ સન્મુખ થઈ રહી છે, માટી પાતે પરિણમીને ઘડા થાય છે. તેવી રીતે જ્ઞાના-વરણાદિ પુદ્દગલકર્મ પુદ્દગલ પાતે પરિણમીને થાય છે, તારું તત્ત્વ જીદું છે અને એનું તત્ત્વ જીદું છે, અને તત્ત્વો જીદાં છે, આ રીતે પુદ્દગલકવ્યનું પરિણામસ્વભાવપણું સિદ્ધ થયું.

હવે આ અર્થનું કળશરૂપ કાવ્ય કહે છે:— ( ઉપજાતિ )

> स्थितेत्यविद्या खलु पुद्गलस्य स्वभावभृता परिणामशक्तिः। तस्यां स्थितायां स करोति भावं यमात्मनस्तस्य स एव कर्ता ॥ ६४ ॥

અર્થ:—આ રીતે પુદ્દગલડ્રવ્યની સ્વભાવભૂત પરિગ્રમનશક્તિ નિર્વિષ્ન સિદ્ધ થઇ. એ સિદ્ધ થતાં, પુદ્દગલડ્રવ્ય પાતાના જે ભાવને કરે છે તેના તે પુદ્દગલડ્રવ્ય જ કર્તા છે.

પુર્ગલદ્રવ્યમાં સ્વભાવરૂપે પરિણમવાની એટલે કે સ્વભાવરૂપે ખદલવાની શક્તિ વિદ્ર વિના નિર્વિદ્રપણે સાબિત યઈ, પુર્ગલદ્રવ્યમાં પરિણમવાની શક્તિ એટલે કે અવસ્થાથી અવસ્થાંતર થવાની શક્તિ સ્વતંત્ર છે, તેને પરિણમવામાં કોઈ વચ્ચે વિદ્ર કરી શકતું નથી. જે એમ કહે કે અમે હોઈ એ તો જડનાં કામ થાય, તેમ કહેનારને કહે છે કે બેધડક રીતે પુર્ગલદ્રવ્યની શક્તિ નિર્વિદ્ર સિદ્ધ થઈ, પરમાણમાત્ર પાતાની એક અવસ્થાથી બીજી અવસ્થાને પાતે જ બદલાવે છે, પરમાણ પાતે જ એક અવસ્થાથી બીજી અવસ્થામાં પરિણમીને ઊપજે છે, તેની અવસ્થા થવામાં તેનું જ કારણ છે, કોઈ પરનું કારણ નથી એમ નક્કી થતાં પુર્ગલદ્રવ્ય પાતાના ભાવને કરે છે, તે ભાવના તે પાતે જ કર્તા છે. ૧૧૬–૧૨૦٠

હવે જીવનું પરિણામીપણું સિદ્ધ કરે છે:-

ण सयं बद्धो कम्मे ण सयं परिणमदि कोहमादीहिं। जइ एस तुज्झ जीवो अप्परिणामी तदा होदी॥१२१॥

કમે સ્વયં નહિ ખહ, ન સ્વયં ક્રોધભાવે પરિણુમે, તા જીવ આ તુજ મત વિષે પરિણુમનહીન ખને અરે! ૧૨૧. 260]

समयसार प्रवयन साग-४

अपरिणमंतिह्य सयं जीवे कोहादिएहि भावेहिं। संसारस्स अभावो पसज्जदे संखसमओ वा ॥१२२॥ पुग्गलकम्मं कोहो जीवं परिणामएदि कोहतं। तं सयमपरिणमंतं कहं तु परिणमयदि कोहो ॥१२३॥ अह सयमप्पा परिणमदि कोहभावेण एस दे बुद्धी। कोहो परिणामयदे जीवं कोहत्तमिदि मिच्छा ॥१२४॥ कोहुवजुतो कोहो माणुवजुत्तो य माणमेवादा। माउवजुत्तो माया लोहुवजुतो हवदि लोहो॥१२५॥

અર્થ:—સાંખ્યમતના અનુયાયી શિષ્ય પ્રતિ આચાર્ય કહે છે કે હે ભાઈ! આ જવ કર્મમાં સ્વયં ખંધાયા નથી અને કોધાદિભાવે સ્વયં પરિણમતા નથી એમ જો તારા મત હોય તા તે (જવ) અપરિણામી ઠરે છે. અને જવ પાતે કોધાદિભાવે નહિ પરિણમતાં, સંસારના અભાવ ઠરે છે અથવા સાંખ્યમતના પ્રસંગ આવે છે.

વળી પુદ્દગલકર્મ જે કાેધ તે જીવને કાેધપણ પરિણમાવે છે એમ તું માને તાે એ પ્રશ્ન થાય છે કે સ્વયં નહિ પરિણમતા એવા તે જીવને કાેધ કેમ પરિણમાવી શકે? અથવા જો આત્મા પાતાની મેળે કાેધભાવે પરિણમે છે એમ તારી સુદ્ધિ હાેય, તાે કાેધ જીવને કાેધપણ પરિણમાવે છે એમ કહેવું મિથ્યા કરે છે.

ક્રોધાદિભાવે જે સ્વયં નહિ છવ પાતે પરિણ્મે, સંસારના જ અભાવ અથવા સમય સાંખ્યતણો ઠરે! ૧૨૨. જે. ક્રોધ-પુદ્દગલકર્મ-જીવને પરિણ્માવે ક્રોધમાં, કચમ ક્રોધ તેને પરિણ્માવે જે સ્વયં નહિ પરિણ્મે! ૧૨૩. અથવા સ્વયં છવ ક્રોધભાવે પરિણ્મે-તુજ ખુદિ છે, તા ક્રોધ જીવને પરિણ્માવે ક્રોધમાં-મિશ્યા ખને. ૧૨૪. ક્રોધાપયાગી ક્રોધ, જીવ માનાપયાગી માન છે, માયાપયુત માયા અને લાભાપયુત લાભ જ ખને. ૧૨૫.

ગાથા ૧૨૧–૧૨૫ ]

માટે એ સિદ્ધાંત છે કે કોધમાં ઉપયુક્ત (અર્થાત્ જેના ઉપયાગ કોધાકારે પરિષ્ક્રમ્યા છે એવા) આત્મા કોધ જ છે, માનમાં ઉપયુક્ત આત્મા માન જ છે, માયામાં ઉપયુક્ત આત્મા માયા છે અને લાભમાં ઉપયુક્ત આત્મા લાભ છે.

269

જો આત્મા પાતે જ રાગ-દ્વેષમાં વિકારભાવે સ્વયં પરિણમીને ન થતા હાય, કોધ, માન, માયા, રાગ-દ્વેષરૂપે આત્મા પાતે સ્વયં પરિણમીને ન થતા હાય તા જવ અપરિણામી ઠરે છે ને આત્માની અવસ્થામાં વિકાર થયા વિના સંસાર કાેના ! સંસાર આત્માની વિકારી અવસ્થા છે તે જો આત્મામાં ન થતી હાય તા સંસાર જ ન હાય અને સંસાર ન હાેય તા માસ પણ ન હાેય.

કાઈ કહે કે શું કરીએ ભાઈ! કર્મના એવા આકરા ઉદય હાય તા ધંધામાં સાચાં-ખાંદાં પણ કરવાં પડે. પરંતુ તેમ કહેનારની વાત તદ્દન ખાંદી છે. જો તું કોધાદિમાં ન પરિણમે તા શું જડ તને પરાણે કાધાદિમાં જોડાવે છે? જો જડ તને કાંધાદિમાં પરિણમાવે તા જડ ચૈતન્યના પરિણામના કર્તા થયા તેથી એ દ્રવ્ય એક થઈ ગયાં પરંતુ એવા વસ્તુના સ્વભાવ છે જ નહિ, આત્મા પાતે જ સ્વયં કોધાદિ વિકારરૂપે પરિણમે છે તે વખતે જડ કર્મ નિમિત્તરૂપે હાજર હોય છે.

સાંખ્યમત આત્માને તદ્દન શુદ્ધ માને છે, અવસ્થાને માનતા જ નથી. આગળની કેટલીક ગાથામાં એમ વાત આવી હતી કે આત્મા શુદ્ધ છે અને ક્રાંધાદિ જડ છે પરંત આ ગાથામાં અવસ્થાની વાત કરી કારણ કે કાેઈ શુષ્ક એમ વાત ન લઈ જાય કે આપણ વિષયકષાય એવા ને એવા કરાે, કારણ કે આત્મા તા શુદ્ધ છે, માટે આપણે ગમે તેવા વિષય આદિમાં વર્તીએ તાપણ વાંધા નથી. તેવી શુષ્કતા ન થવા માટે આચાર્ય દ્વ સમજાવે છે કે ક્રોધ, માન, માયા વગેરે વિકારીભાવા તારા આત્માની અવસ્થામાં થાય છે. એકવાર કહ્યું કે કોધાદિ તારા નથી અને ખીજવાર કહ્યું કે તારી અવસ્થામાં કોધાદિ થાય છે. કોધાદિભાવ તારામાં નથી એમ આચાર્ય દેવે કહ્યું તે સમ્યક્ષ્મદ્રાના વિષય છે. સમ્યક્ષ્મદ્રા પારપૂર્ણ અખ'ડ દ્રવ્યતે સ્વીકારે છે. તે અધૂરા, પૂરા કે વિકારી પર્યાયતે સ્વીકારતી નથી પરંતુ શ્રદ્ધા સાથે રહેલું જ્ઞાન પરિપૂર્ણ અખંડદ્રવ્યને જાણે છે અને અધૂરા પૂરા અને વિકારી પર્યાયને પણ જાણે છે, શ્રદ્ધા સાથે રહેલું જ્ઞાન જાણે કે મલિનતા મારા પુરુષાર્થ ની નખળાઈથી થાય છે. એ રીતે અવસ્થાને જણાવવા માટે અહીં અવસ્થા દષ્ટિથી કહ્યું છે, અવસ્થામાં મલિનતા છે ખરી, નથી એમ નહિ. જો અવસ્થાને મલિન ન માને તા જ્ઞાન ખાંહે કરે છે. પુરુષાર્થની નખળાઈથી પાતે વિકારી અવસ્થારૂપે ન પરિણમે તા મલિનતા થાય નહિ. જડ કર્મ મલિનતા કરાવી દેતું નથી. સ. પ્ર. ૩૬

### ૨૮૨ ] [ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

જો જડ કર્મ મિલનતા કરાવે તો તો કર્મા કાયમ પડયાં જ છે તે મિલનતા કરાવ્યાં જ કરશે અને તને શુદ્ધ થવાના પ્રસંગ જ નહિ અને, પરંતુ કર્મ કોધાદિભાવે આત્માને પરિણમાવતું નથી; પાતે વિકારી અવસ્થારૂપે પરિણમે તો કોધાદિ કષાય થાય છે. એ રીતે કાધ, માન, વિષય, કષાય વગેરે પાતાના જ કારણે છે તેથી જડ કર્મ કોધાદિભાવ કરાવે છે તે વાત જૂઠી ઠરે છે. માટે ત્રિકાળી નિયમ છે કે જેના ઉપયાગ કાધાકારે પરિણમ્યા છે એવા આત્મા કોધ જ છે, માનમાં જોડાયેલા આત્મા માન જ છે, માયામાં જોડાયેલા આત્મા માન જ છે.

આતમા તો શુદ્ધ છે, પવિત્ર છે, અને નિર્મળ જ છે પણ પુરુષાર્થની નખળાઈથી જે સ્વરૂપ પાતાનું છે તે સ્વરૂપે સ્થિર નહિ રહેતાં અણગમા, દિલગિરી, કોધ, માન વગેરેમાં જોડાઇ જતાં અવસ્થામાં તે ભાવા થાય છે. વિકારી પર્યાય આત્માથી જુદા નથી એવી અભેદ અપેક્ષાથી આત્મા કોધ જ છે તેમ કહી દીધું.

કર્મ કોધ કરાવે છે તેમ પણ નથી અને આત્મામાં કોધ પેસી જાય છે તેમ પણ નથી. પાતે કોધરૂપ અવસ્થાપણે પરિણમ છે ત્યારે અવસ્થામાં કોધ થાય છે, પણ આખા આત્મા કોધરૂપે થતા નથી; જો આખા આત્મા કોધરૂપે થાય તા કોધ ઢળે કયાંથી?

સંસારી છવા એમ માને છે કે હું કોધ કરું તા સંસારની વ્યવસ્થા ચાલે, ઘરનાં માણસ, છાંકરાં અને નાંકરચાંકર વગેરેને ઢપકા આપીએ તા તે સુધરે. જુઓ! આ ઊંધાના અભિપ્રાય! ઢપકા હું આપ, કોધ હું કર, અને સુધરે સામા છવ એમ કેમ ખને? જો તારી સાચી સલાહથી સામા માણસ સુધરતા હાય તા તારા કોધાદિ-ભાવથી સામા ખગડવા જોઈએ, કારણ કે સિદ્ધાંત તા એક જ હાય. પરંતુ તે તારી વાત તદ્દન જૂઠી છે, તારા શુભ ભાવનું કે અશુભભાવનું લાભ-નુકસાન તને જ છે, સામાનું ખગડવું સુધરવું તે સામાને હાથ છે, સામાની અવસ્થાની વ્યવસ્થા તેના કારણે થાય છે. તું માને છે કે નાંકરચાંકર ઉપર જરા દબાણ કરું તા કામ થાય તે વાત તદ્દન જૂઠી છે, તારાથી સામા દખાતા નથી પણ તારા કોધથી તું પાતે દખાણા છે, સામાને કેમ થવું, કેમ ન થવું તે તેના કારણે છે. સૌ દ્રવ્ય સ્વતંત્ર છે, કોઈ કોઈને સુધારી શકતું નથી, પાતે પાતાવઢ સુધરે ત્યારે સામાને નિમિત્ત કહેવાય, પણ અજ્ઞાની જવ્ય માની બેસે છે કે મારાથી સુધર્યા અને મારાથી ભગડયો, પણ ખરી રીતે પાતાથી જ સુધર્યો છે ને ભગડયો છે. સૌ દ્રવ્ય સ્વતંત્ર છે, સૌ તેને ગાઠે તેમ સૌ કરે છે, કોઈનું કોઈ જરાપણ કરી શકતું નથી.

જો જીવ કર્મમાં સ્વયં નહિ વ્યાધાયા થકા કોધાદિભાવે સ્વયમેવ ન પરિણમે તા તે ખરેખર અપરિણામી જ કરે. એમ થતાં સંસારતા અભાવ થાય. ગાથા ૧૨૧–૧૨૫ [ ૨૮૩

જો જીવ કર્મમાં સ્વયં ન બંધાયા હાય એટલે કે ભાવભંધનમાં ન ખંધાયા હાય, જીવમાં ખંધાવાના વિકારભાવ ન હાય એટલે કે પાતે રાગ દ્વેષના વિકારભાવે સ્વયં ન થતા હાય તા ખરેખર આત્મા અપરિણામી ઠરે એટલે કર્મ વિકારભાવે આત્માને પરિણમાવે પણ આત્મા પાતે વિકારભાવે ન પરિણમે તા આત્મા અપરિણામી ઠરે.

આતમા વિકારરૂપે થાય છે અને વિકારના નાશ પણ કરે છે ને સ્વભાવભાવ પ્રગટે છે તેમાં આત્મા સ્વયં-પાતે ખદલે છે. રાગ-દ્વેષ ને શુભાશુભ લાગણીઓની અવસ્થારૂપે આત્મા પાતે ન પરિણમે તો સંસારના અભાવ થાય; વિકાર આત્મામાં તદ્દન ન જ હોય તો આત્માના માક્ષ હોય.

અહીં જો એમ તર્ક કરવામાં આવે કે "પુદ્દગલકર્મ જે કોધાદિક તે જીવને કોધાદિભાવે પરિશુમાવે છે તેથી સંસારના અભાવ થતા નથી," તો તેનું નિરાકરણ બે પક્ષ લઈને કરવામાં આવે છે:—પુદ્દગલકર્મ કોધાદિક છે તે સ્વયં અપરિશુમતા જીવને કોધાદિભાવે પરિશુમાવે કે સ્વયં પરિશુમતાને? પ્રથમ, સ્વયં અપરિશુમતાને પર વડે પરિશુમાવી શકાય નહિ; કારણ કે (વસ્તુમાં) જે શક્તિ સ્વત: ન હાય તેને અન્ય કોઈ કરી શકે નહિ. અને સ્વયં પરિશુમતાને તો પર (અન્ય) પરિશુમાવનારની અપેક્ષા ન હોય; કારણ કે વસ્તુની શક્તિઓ પરની અપેક્ષા રાખતી નથી. (આ રીતે અન્ને પક્ષ અસત્ય છે.) તેથી જીવ પરિશુમનસ્વભાવવાળા સ્વયમેવ હો.

જડ ક્રોધ, જડ કર્મ, આત્મા વિકારપણે ન થતા હાય તેને વિકારપણે કરે છે કે આત્મા વિકારપણે થતા હાય તેને વિકારપણે કરે છે? તે બેમાંથી કઇ રીતે વાત છે?

જો આત્મા વિષય-કષાય, રાગ-દ્રેષ વગેરે વિકારી ભાવે ન પરિશ્રમે તો અન્ય કોઈ તેને બદલાવી શકે નહિ-પરિશ્રમાવી શકે નહિ; જે સ્વયં પાતે બદલતો જ નથી તેને બહેલાવી શકે ! જે પાતે સ્વયં વિકારરૂપે પરિશ્રમતો નથી તેને જડ કર્મ કઈ રીતે વિકારપશે પરિશ્રમાવી શકે ! અને જો પાતે જ સ્વયં બદલે છે, પાતે જ સ્વયં વિકારરૂપે પરિશ્રમ છે તો તેને પરની અપેક્ષા લાગ્ર પડતી નથી. પહેલામાં કહ્યું કે જેનામાં સ્વત: પરિશ્રમવાની શક્તિ નથી તેને બીજો કેમ પરિશ્રમાવી શકે ! અને બીજામાં કહ્યું કે જો પાતે સ્વત: પરિશ્રમ છે તો પછી બીજાની અપેક્ષાની જરૂર નથી. વસ્તુની શક્તિઓ પરની અપેક્ષા રાખતી નથી, પાતે જ સ્વત: વિકારપશે પરિશ્રમ છે તેમાં પરના હાથ નથી. આ પહેલી વ્યવહારશુદ્ધિ ખતાવે છે. કર્મ તને રાગ-દ્રેષ પરાશે કરાવે છે એવી માન્યતાથી સ્વભાવની શુદ્ધિ થશે નહિ પશ્ર જો એમ માને કે કર્મ મને રાગ-દ્રેષ કરાવતું નથી, હું મારા પુરુષાર્થની નખળાઇથી

268]

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

રાગ-દ્વેષમાં પરિણમું છું તેથી વિકાર થાય છે, તેા આ હજી વ્યવહારશુદ્ધિ છે. અંતરંગમાં શુભાશુભ પરિણામથી પણ આત્માનું સ્વરૂપ જુદું છે એવી દ્રવ્યદેષ્ટિની વાત તેા હજી બાકી રહે છે. આ તેા બન્તે દ્રવ્યની સ્વતંત્રતાની વાત થઈ.

> જ્યાં જ્યાં જે જે યાગ્ય છે, તહાં સમજવું તેહ. ત્યાં ત્યાં તે તે આચરે, આત્માર્થી જન એહ.

જે ઠેકાણે દ્રવ્યનું જોર આપ્યું હોય ત્યાં તે પ્રમાણે સમજવું અને જ્યાં અવસ્થાની અપેક્ષાએ વાત કરી હોય ત્યાં તે રીતે સમજવું, ખેંચતાણ કરે તે કામ આવે નહિ. ખેંચતાણ તે સહજ સ્વરૂપમાં નથી.

જડ અને ચૈતન્ય બન્ને સ્વતંત્ર-જુદા પદાર્થ છે, કાઈ કાઈને બદલાવી શકતું નથી. કેટલાક કહે છે કે કર્મ જેવા ઉદ્દયમાં આવે તે પ્રમાણે પુષ્યના પરિણામ કે પાપના પરિણામ થાય પણ તેમ નથી. જો તારા ભાવમાં મંદ કવાય હોય તા પૂજા-ભક્તિના શભપરિણામ થાય અને તીવ્ર કપાય હેાય તેા વિષય-કપાય થાય, તે ખધું તારા કારણે થાય છે, કર્મના કારણે નહિ; તારું વીર્ય તીવ્ર ઊંધું હોય તા તીવ્ર રાગ ફેષ થાય અને તારું વીર્ય મંદ ઊંધું હોય તાે મંદ રાગ-દ્રેષ થાય, તારું જેવી જાતનું વીર્ય હાય છે તેવી જાતના રાગ દેષ થાય છે. કર્મના મંદ ઉદય હોય તેા મંદ રાગ દેષ થાય અને તીલ ઉદય હોય તા તીલ રાગદ્રેય થાય એવું વસ્તુનું સ્વરૂપ છે જ નહિ. પાતે તીલ રાગ-દ્વેષ કરવા કે મંદ રાગ-દ્વેષ કરવા તે આત્માના હાથની વાત છે. કર્મ તા નિમિત્ત માત્ર છે. પાતે જે રીતે જોડાય છે તે રીતે રાગ-દ્વેષ થાય છે. વિકારમાં ચૈતન્ય પાતે પ રહ્યુમે છે છતાં જડ પરિહ્યુમાવે છે તેમ કહેલું તે ખાટી વાત છે, ચૈતન્ય પાતે પરિહ્યુમતા નથી પણ જડ પરિણમાવે છે તેમ કહેવું તે પણ ખાડી વાત છે, કારણ કે જે પાતે જ પરિણમતા નથી તેને પર કાેણ પરિણમાવી શકે? માટે બન્ને પક્ષ ખાટા કરે છે. આત્મા વિકાર કરવામાં સ્વતંત્ર છે તે৷ પછી અવિકારી આત્મધર્મ પ્રગટ કરવામાં સ્વતંત્ર હાય જ તેમાં નવાઈ શી છે? આત્મા વિકારપરિગ્રામ કરવામાં કે અવિકારપરિગ્રામ કરવામાં સ્વતાંત્ર છે એમ સામોત થયું.

આ રીતે જીવ પરિણામસ્વભાવવાળા સ્વયમેવ હા. એમ હાતાં (હાવાથી), જેમ ગરુડના ધ્યાનરૂપે પરિણમેલા મંત્રસાધક પાતે ગરુડ છે તેમ, અજ્ઞાનસ્વભાવવાળ કોધાદિરૂપે જેના ઉપયાગ પરિણમ્યા છે એવા જીવ જ પાતે કોધાદિ છે. આ રીતે જીવનું પરિણામસ્વભાવપણ સિદ્ધ થયું.

આચાર્ય દેવે ગરુડના દાખલા આપ્યા છે કે જેમ ગરૂડના મંત્રસાધક પાતે

ગાથા ૧૨૧–૧૨૫] [ ૨૮૫

ગરુડતું ધ્યાન કરતા હાેવાથી હું પાતે ગરુડ છું એમ અજ્ઞાનતાથી માની એસે છે તેમ જેના ઉપયાગ ક્રોધાદિરૂપ પરિણમ્યા છે એવા અજ્ઞાની જીવ પાતે જ ક્રોધાદિ છે. અજ્ઞાનીએ ક્રેાધ-માન માયા-લાભને પાતાનાં માન્યાં છે તેથી તેના ઉપયાગ તેમાં અટકી ગયા છે એટલે કે એકાકાર થયા છે, તેથી અજ્ઞાની જીવને ક્રાધમય અને માનમય કહ્યો છે. રાગ-દ્રેષ ને શભાશભ પરિણામના કર્તા અજ્ઞાની છે, જ્ઞાની તેના કર્તા નથી, જ્ઞાની તા રાગ-દ્રેષના પરિણામના કર્તા અજ્ઞાની રાગ-રાગદ્રેષના પરિણામના ઉત્પાદક છે તેથી તેને તે-મય કહ્યો છે.

આચાર્ય દેવ એક્કોર કહે છે કે ચૌદ ગુણસ્થાન જડ છે અને બીજી બાજી કહે છે કે ક્રોધ-માન-માયાના વિકાર આત્માના પર્યાયમાં છે. જેના ઉપયાગની એકાગ્રતા વિકારમાં જોડાણી તે આત્મા ક્રોધરૂપ છે, તે અવસ્થાદષ્ટિથી કહ્યું છે.

આચાર્ય દેવે ગરુડના દાખતા આપ્યા કે ગરુડનું ધ્યાન કરતાં ગરુડરૂપ થઈ ગયા તેમ વેપારના ધંધાવાળા વેપારમય થઈ જાય છે. વકીલા વકીલાતના ચાપડામાં એકાશ્ર થઈ જાય છે. ધાકડાંના વેપારી ધાકડાંચય થઈ જાય છે. એક માણસ ધાકડાંના વેપારી હતા તેમાં તે એટલા બધા તલ્લીન થઈ ગયા કે પાણી પીવા ગયા ત્યાં કહે 'રૂ' 'પા'. રમાં એવા એકાશ્ર થઈ ગયા કે પાણીને બદલે રૂ. રૂ થઈ પડ્યું; તેવી રીતે જેને ક્રોધમાન-કપટ-લાભ વગેરે હું જ છું તેમ થઈ પડ્યું છે, શુદ્ધ-ઉપયાગ જાણે હું નથી જ પણ વિકારી ઉપયાગ જ હું છું એમ થઈ પડ્યું છે તેવા જીવને અવસ્થાદિષ્ટિની અપેક્ષાએ ભગવાને તે–મય જ-વિકારમય જ કહી દીધા છે. આત્મા પાતે જ અવગુણરૂપે પરિણમ છે. અવગુણ જડ કરાવે તેમ કાઈ દિવસ બનતું નથી.

હવે આ અર્થનું કળશરૂપ કાવ્ય કહે છે:—

( अपनित )

स्थितेति जीवस्य निरंतराया
स्वभावभूता परिणामशक्तिः ।
तस्यां स्थितायां स करोति भावं
यं स्वस्य तस्यैव भवेत्स कर्ता ॥ ६५ ॥

અર્થ:—આ રીતે જીવની સ્વભાવભૂત પરિણમનશક્તિ નિર્વિષ્ન સિદ્ધ થઈ, એમ સિદ્ધ થતાં, જીવ પાતાના જે ભાવને કરે છે તેના તે કર્તા થાય છે.

આત્મામાં પાતાથી જ પાતાના સ્વભાવ બદલવાની શક્તિ સ્વયંસિદ્ધ છે તેમ સાળીત થયું. પાતાના પરિણમનમાં કોઈના હાથ નથી. સૌ પાત પાતાના ભાવાને કરે 26

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

છે, ચૈતન્ય ચૈતન્યના ભાવાને કરે છે, પરમાં પરમાં હના ભાવાને કરે છે, જ્ઞાની જ્ઞાન-ભાવને કરે છે, અજ્ઞાની રાગ-દ્વેષને કરે છે, જ્ઞાની રાગ દ્વેષના કર્તા નથી, અજ્ઞાની જડતા કર્તા નથી, જડ છે તે રાગ દ્વેષના ભાવનું કર્તા નથી એમ ત્રણે પાત પાતાના ભાવને કરે છે. વસ્તુસ્વભાવને સમજ્યે જ સિદ્ધિ છે, બીજો કાઈ ઉપાય નથી.

૨૦૦૦ કારતક વદ ૫, મંગળ.

આત્મા કર્તા છે અને તેનું કાર્ય શું છે તે વાત અહીં ચાલે છે. અજ્ઞાની અજ્ઞાનભાવે રાગ-દ્વેષના કર્તા થાય છે, જ્ઞાની જ્ઞાનભાવે જ્ઞાનના કર્તા (-થનારા) થાય છે; જડ પરમાણુના કર્તા જ્ઞાની કે અજ્ઞાની કાર્ય નથી, જડ પરમાણુ પાતે પાતાના સામર્થ્યથી પરિણમીને કાર્ય લાવે છે.

પાંચ ગાથામાં જીદાં જીદાં સ્વતંત્ર કામ ખતાવ્યાં. હવે, કાઇ એમ સમજી જય કે વિકારી ભાવા આત્મા કરે, તા જ્ઞાની પણ વિકારી ભાવા કરે કે નહિ? તેને સમજાવે છે. અજ્ઞાનીના ઉપયાગ એટલે વેપાર સ્વભાવના અભાનરૂપ છે, આત્માના જ્ઞાનમય તેના વેપાર નથી. વર્તમાન વિકાર ઉપર દેષ્ટિ તે અજ્ઞાનનું કાર્ય છે, વિકાર ઉપર એકાથ થવું તે અજ્ઞાનનું કામ છે; ત્રિકાળ સ્વભાવ ઉપર દેષ્ટિ તે જ્ઞાનનું કાર્ય છે, જ્ઞાનમાં એકાથ થવું તે જ્ઞાનનું કામ છે.

હિંસા, જૂડું, ચારી, અબ્રહ્મ, દયા, દાન, પૂજા, ભક્તિ, એ અશુભ અને શુભ ભાવને આત્મા કરે એમ ખતાવ્યું તો ગ્રાની પણ એ જ ભાવને કરે છે કે બીજા ભાવને કરે છે એમ કાઈને પ્રશ્ન થાય તેને હવેની ગાથામાં સમજાવે છે. ૧૨૧–૧૨૫

ज्ञानी ज्ञानभयलावने। અने અज्ञानी अज्ञानभय लावने। કર્તા છે:-

### जं कुणदि भावमादा कत्ता सो होदि तस्स कम्मस्स । णाणिस्स स णाणमओ अण्णाणमओ अणाणिस्स ॥१२६॥

અર્થ:—આત્મા જે ભાવને કરે છે તે ભાવરૂપ કર્મના તે કર્તા થાય છે; જ્ઞાનીને તે તે ભાવ જ્ઞાનમય છે ને અજ્ઞાનીને અજ્ઞાનમય છે.

આત્મા અને આત્માના ગુણા કાયમ એકરૂપ રહે છે અને અવસ્થા ક્ષણે ક્ષણે બદલાય છે; તેમાં સ્વભાવ અવસ્થાના આત્મા કર્તા છે, પણ વિકાર અવસ્થાના આત્મા

જે ભાવને આત્મા કરે, કર્તા ખને તે કર્મના; તે જ્ઞાનમય છે જ્ઞાનીના, અજ્ઞાનમય અજ્ઞાનીના. ૧૨૬

ગાથા–૧૨૬ ] [ ૨૮૭

કર્તા નથી. અજ્ઞાની વિકારી અવસ્થાના કર્તા થાય છે. જે ભાવમાં કરનારા કર્તા થઈ ને અઠકે તે ભાવના તે કર્તા થાય છે ને તે ભાવ તેનું કાર્ય થાય છે.

જ્ઞાનીને તા સાચી શ્રદ્ધા, સાચું જ્ઞાન અને સાચી એકાત્રતારૂપ અવસ્થા હાય છે, તે જ્ઞાનીનું કાર્ય છે; ક્રોધ, માન, માયા, લાભ વગરે વિકારી અવસ્થા તે અજ્ઞાનીનું કાર્ય છે.

આ રીતે આ આત્મા સ્વયમેવ પરિણામસ્વભાવવાળા છે તાપણ પાતાના જે ભાવને કરે છે તે ભાવના જ—કર્મપણાને પામેલાના—કર્તા તે થાય છે; (અર્થાત્ તે ભાવ આત્માનું કર્મ છે અને આત્મા તેના કર્તા છે).

ભગવાન આત્માં પાતાવ3 બદલવાના સામર્થ્યવાળા છે, આત્મા કાયમ ઠકીને ફેરફારરૂપે થવાના સ્વભાવવાળા છે; તે ફેરફાર થવારૂપ સ્વભાવ એઠલે કે પરિણમન-સ્વભાવ કાઇ સંયાગથી થયા નથી, પરથી થયા નથી, વિકારથી થયા નથી પણ સ્વયમેવ પાતે પાતાથી જ અનાદિ અનંત સ્વયંસિદ્ધ છે.

અદલવાના સ્વભાવવાળા છે તાપણ જે ભાવને—જે કર્ત વ્યને પામેલા છે તેના જ તે કર્તા થાય છે. પહેલાં હતા તે જ બીજે ક્ષણે છે, નાશ થયા નથી; નાશ થતા નથી પણ ટકીને બદલે છે, ફેરફાર થાય છે, અવસ્થાંતરપણું પામે છે.

એક માણસ પાતે ક્રોધના ભાવ ખદલાવીને ક્ષમાના ભાવ પ્રગટ કરે છે તેમાં માણસ તો તેના તે જ છે, પણ પર્યાય ખદલ્યા છે. પર્યાયઅપેક્ષાએ બીજો માણસ થયા તેમ કહેવાય પણ દ્રવ્યઅપેક્ષાએ તા ક્રોધ અને ક્ષમા એ બન્ને અવસ્થામાં માણસ તા તેના તે જ છે.

તેમ આત્મા વસ્તુ પાતે કાયમ રહીને ફેરફાર થાય છે; તેમાં બે પ્રકાર છે—જ્ઞાની અને અજ્ઞાની, પારકી ઓશિયાળ રાખીને થનારા થાય તે અજ્ઞાની છે, હું બીજાનું ભલું-ભૂકું કરું અને બીજા મારું ભલું-ભૂંકું કરે એવા જે ભાવ તે અધી પારકી ઓશિયાળ છે, પરાધીનતા છે, સ્વાધીનતાના નાશ છે, સ્વભાવનું ખૂન છે. પાતાના સ્વાધીન અને સ્વતંત્ર સ્વભાવને ભૂલીને ઠીક-અઠીકભાવમાં રાકાઈને તેના કર્તા થાય છે તે અજ્ઞાની છે.

હું બીજાને માટે રાેકાઉં, બીજા મને મદદ કરે એવી પરની ઓશિયાળમાં ન રાેકાણા, પરાધીનતામાં ન ટકયા, રાગ-દ્વેષમાં ન રંગાયા એવા જ્ઞાનીને પરાધીનતાનાં કાર્ય અટકતાં, જાણવાનું કાર્ય રહ્યું. તેથી જ્ઞાની પવિત્ર કામને કરે છે, નિર્મળ પર્યાયને પ્રગઢાવે છે ને મલિનતાને ઢાળે છે એવું ઉત્તમ જ્ઞાયકભાવનું કાર્ય જ્ઞાનીને કરવાનું હોય છે.

सिभयसार प्रवयन लाग-४

२८८ ]

તે ભાવ જ્ઞાનીને જ્ઞાનમય જ છે, કારણ કે તેને સમ્યક પ્રકારે સ્વપરના વિવેક વઉ (સર્વ પરદ્રવ્યભાવાથી ભિન્ન) આત્માની ખ્યાતિ અત્યંત ઉદય પામી છે.

વસ્તુ થાલાય છે છતાં પણ તેમાં ખૂબી એ છે કે જે જ્યાં રાકાય છે તેના તે કર્તા થાય છે અને તે તેનું કર્મ થાય છે. જ્ઞાની સમજે છે કે જ્ઞાન જ મારું સ્વરૂપ છે, ( જ્ઞાનમાં બીજા અનંતગુણ લઈ લેવા, ) હું જ્ઞાનના પિંડ આત્મા છું, જ્ઞાન અને આનં કની મૃર્તિ હું છું, સ્વરૂપનું જ્ઞાન, સ્વરૂપની પ્રતીતિ અને સ્વરૂપમાં કરતું તે જ મારું કર્તવ્ય છે, વિકારીભાવા તે હું નથી, તે મારું કર્તવ્ય નથી. જ્ઞાનીને એવા સ્વપરવિવેક, આત્માની ખ્યાતિ એટલે કે આત્માની પ્રસિદ્ધિ અત્યંત અંતરમાં ઉદ્ધ્ય પામી છે. લેાકા પ્રસિદ્ધિ ખહારમાં માને છે, બહારમાં પ્રસિદ્ધિ કાઢવા માગે છે પરંત્ર તે પ્રસિદ્ધિ તા ધૂળધાણી અને વા પાણી છે. હું શુદ્ધ, નિર્મળ, શાંત અને પવિત્ર છું એવા સ્વભાવની ખ્યાતિ જ્ઞાનીને અત્યંત ઉદ્ધ્ય પામી છે; ભલે અત્યારે કેવળજ્ઞાન પ્રગઢ નથી પરંત્ર પૃણ્યપાપના એક પણ અંશને પાતાપણે સ્વીકારતા નથી એવી ખ્યાતિ અત્યંત ઉદ્ધ્ય પામી છે.

પ્રશ્ન:—આવી અંતરની પ્રસિદ્ધિ જેને પ્રગટ થઈ છે એવા જ્ઞાની ખાય-પીએ ખરા કે નહિ?

ઉત્તર:—ગ્રાની ખાતા-પીતા દેખાય ખરા, પરંતુ ખરી રીતે ગ્રાની ખાતા પણ નથી, પીતા પણ નથી, માંદા પણ હોતા નથી અને સાજ પણ હોતા નથી; તેમ અગ્નાની પણ ખાય નહિ, પીએ નહિ, સાજો પણ હોય નહિ અને માંદા પણ હોય નહિ પણ તે માને કે હું ખાઉં છું, પીઉં છું, સાજો છું, માંદા છું, તે તેનું અગ્નાન છે.

પરથી જુદાપણાના વિવેકપગ્રે જાણવું તે ભાવના જ્ઞાની કર્તા છે, વિવેક પૂર્વક પરથી નિવૃત્તપણ સ્વરૂપમાં સ્થિર થવારૂપ અવિકારભાવના જ્ઞાની કર્તા છે, તે ભાવ જ્ઞાનીનું કર્તવ્ય છે, જ્ઞાનીની તે કરજ છે.

અજ્ઞાની પાતે પાતાના સ્વરૂપને સમજતા નથી તેથી તે ઠગ છે. અત્યારના માણસો તો કેટલાક એમ કહે છે કે અમારી કેવી ચાલાકી છે! અમે બીજાને છેતરીને કામ કરીએ છીએ! પણ ભાઈ! વાસ્તવિકપણે કાઈ કાઈને ઠગી શકતું નથી, પાતાના ભાવને પાતે જ ઠગે છે, લુચ્ચાઈ કરી તેં, માટે તું જ ઠગાણા, જડ પદાર્થ કાઈવાર તારા થતા નથી, છતાં તું તેને મારા, મારા, એમ માની રહ્યો છે તેથી તું પાતે જ ઠગાયા છે. પરને પાતાનું માનવું તે તુકસાન પાતાથી પાતાને થયું છે. પરવસ્તુના પલદન સ્વભાવ છે તેથી તે એકરૂપે નહિ રહેતાં પલટી જાય છે, અદલી જાય છે. તે અદલતાં અજ્ઞાનીને

ગાથા–૧૨૭ [ ૨૮૯

એમ થાય છે કે હાય! હાય! મારી વસ્તુ વહી ગઈ; તેમ માનનારા ઠગ છે. પર વસ્તુને પાતાની માની તેણે પાતાની વસ્તુને પાતાની માની નથી. આત્મામાં પણ ખદલવાના સ્વભાવ છે—આત્મા ફેરફાર થવાના સ્વભાવવાળા છે, તેથી ઊ'ધી માન્યતામાંથી સવળી માન્યતા કરી શકે છે. અજ્ઞાની પુણ્ય-પાપના ભાવને અને પર રજકણને પાતાના માને છે, પરથી હું જોદા શી રીતે છું તેનું ભાન નથી તેથી તેનું અજ્ઞાનપણે જ કાર્ય થાય છે, અજ્ઞાનીને ભેદજ્ઞાનની જ્યાતિ અત્યંત અસ્ત થઈ ગઈ છે. જે ભાવ વડે સર્વાર્થસિદ્ધિના ભવ મળે તે ભાવ પણ મારા નથી તાપછી ખાયડી-છાકરાં તા મારાં કચાંથી હાય! પરંતુ એવું ભાન અજ્ઞાનીને નહિ હોવાથી તે ખધાંને પાતાનાં માને છે કારણ કે તેને ભેદજ્ઞાનજ્યાતિ અત્યંત અસ્ત પામી છે.

અજ્ઞાની એમ માને છે કે ફલાણા ભાઈએ અમુક કામમાં ડહાપણ વાપર્યું તેથી તેને લાખો રૂપિયા મળ્યા, તેમ માનવું તે બધાં ફાંફાં છે. અને પછી અમુક પ્રસંગે તે રૂપિયા જાય તેમ હતા પણ તેને તે વેપાર બંધ કરી દીધા એટલે રહી ગયા, એવી માન્યતા બધી અજ્ઞાનતા છે. અજ્ઞાની એમ માને છે કે વસ્તુને હું હલાવી-ચલાવી શકું છું. દેખાય છે એમ કે વસ્તુ કરે છે છતાં તે માને છે કે હું ફેરવું છું. તે શું ફેરવ્યું? તે તારા વિકલ્પ ફેરવ્યા, બાકી પરવસ્તુને ફેરવવી આત્માના હાથની વાત નથી, એક પરમાણને એક ક્ષેત્રથી બીજે લઈ જવાની તાકાત ત્રણકાળમાં કોઈની નથી. અરે ભગવાન! તું તો જડથી જુદા ને રાગ-દેષના નાશક છા એને બદલે એમ માને છે કે રાગ-દેષના ઉત્પાદક પરના સંથાહક અને પરના કર્તા તે તારું અજ્ઞાન છે.

જ્ઞાનીને સ્વ પરતું ભેઠજ્ઞાન થયું છે, સ્વ એટલે પાતે અવિકારી વસ્તુ, પર એટલે વિકારીભાવ અને જડ પદાર્થા-તેનું ભેઠજ્ઞાન થયું છે, સ્વસ્વરૂપની ઓળખાણ થઈને સ્વરૂપમાં લીન થાય ને પરભાવાથી નિવૃત્ત થાય. ખસ આ જ માર્ગ છે, આ સિવાય બીજો કાેઈ માર્ગ છે નહિ. જ્ઞાની જ્ઞાનના કર્તા છે, અજ્ઞાની ભેઠજ્ઞાન પ્રગટ નહિ થયું હોવાથી અજ્ઞાનના કર્તા છે. ૧૨૬.

જ્ઞાનમય ભાવથી શું થાય છે અને અજ્ઞાનમય ભાવથી શું થાય છે તે હવે કહે છે:—

# अण्णाणमओ भावो अणाणिणो कुणदि तेण कम्माणि। णाणमओ णाणिस्सदुण कुणदि तह्यादु कम्माणि॥१२७॥

અજ્ઞાનમય અજ્ઞાનીના, તેથી કરે તે કર્મને; પણ જ્ઞાનમય છે જ્ઞાનીના, તેથી કરે નહિ કર્મને. ૧૨૭.

िसमयसार प्रवयन काग-४

અર્થ:-અજ્ઞાનીને અજ્ઞાનમય ભાવ છે તેથી અજ્ઞાની કર્મોને કરે છે, અને જ્ઞાનીને તા જ્ઞાનમય (ભાવ) છે તેથી જ્ઞાની કર્મોને કરતા નથી.

આત્માના નિર્મળ-પવિત્ર સ્વભાવના અજાણ અજ્ઞાની રાગ-દ્રેષ અને અજાણ અવસ્થાના કર્તા થાય છે અને ત્યાં જ રાકાઈ જાય છે, જ્ઞાનીને પાતાના સ્વભાવની એાળખાણ હોવાથી પાતામાં લીન થતા સ્વમાં રાકાય છે, તેના કર્તા થાય છે.

અજ્ઞાનીને, સમ્યક્ પ્રકારે સ્વપરના વિવેક નહિ હોવાને લીધે ભિન્ન આત્માની ખ્યાતિ અત્યંત અસ્ત થઈ ગઈ હોવાથી, અજ્ઞાનમય ભાવ જ હોય છે.

સમ્યક્ પ્રકારે કહીને " સમ્યગ્દર્શ નજ્ઞાનચારિત્રાણિ માક્ષમાર્ગ: " એ બધુ લીધુ છે. તે ત્રણેથી અજ્ઞાની ભ્રષ્ટ થયા છે. આત્મા અનંતગુણમૂર્તિ પવિત્ર નિર્દોષ છે, એની પ્રસિદ્ધિ જેને આથમી ગઈ છે, એવા ભેઠજ્ઞાનની જયાતિ જેને અસ્ત થઈ ગઈ છે તેવા અજ્ઞાની પરનાં કામ મારાં છે એમ માની ત્યાં અઠકી ગયા છે; રાગ-દ્રેષ, શરીર વાણી-મન તે અધાં મારાં છે અને હું તે-મય છું, તેમ ખન્નેના એકત્વની ટેવમાં ટેવાઇ ગયેલા પાતાનું જ્ઞાનદર્શનમય અનાકુળ સ્વરૂપ છે તેનાથી ભ્રષ્ટ થયા છે, પર એવા રાગ-દ્રેષ સાથે એક થઈને તેને અહંકાર પ્રવત્યાં છે. જ્ઞાનીને દહતા છે ત્યારે અજ્ઞાનીને અહંકાર પ્રવત્યા છે. ખરેખર, રાગ તે હું નથી તેવા સ્વભાવની ખબર નથી તેથી ખરેખર રાગ તે હું છું, દ્વેષ તે હું છું, પ્રતિકૂળતા આવે તેા મને અલગમા જ થાય, અનુકૂળતા આવે તા રાગ જ થાય એમ અજ્ઞાની પાતાને વિકારીભાવ જેવડા જ માને છે. રાગ-દ્વેષ મારા સ્વભાવમાંથી આવે છે, રાગ દ્વેષ મારું કર્તવ્ય છે, મારી કરજ છે, મારાં કાર્ય છે, હું જો રાગ-દ્રેષ ન કરું તા કાેેે કરે એમ રાગ દ્રેષી, ક્રોધી, માની, કપટી, લાેભી પાતાના વીતરાગસ્વભાવને ચૂકીને અજ્ઞાની સ્વભાવના અજાણ, બે ખબરાે, પુષ્ય-પાપનાં કાર્યને પાતાનું કર્તવ્ય માની તે ભાવના કર્તા થાય છે. કાયમી વસ્તુ નિર્મળ છે, તેના ગુણ પણ નિર્મળ છે. અનંત જેતું સામર્થ્ય છે એવા સ્વભાવથી ભ્રષ્ટ થયેલા પરભાવને કરતા, પાતાના સ્વભાવનાં જ્ઞાન, શ્રદ્ધા અને કરવાનું છાડી દે છે.

અજ્ઞાની એમ માને છે કે આ ઠેકાણે અમે ઊભા હતા તો આ કામ સરખાં થયાં, સરેડ ચડયાં, અમારી બે દિવસની ગરહાજરી હોય તો કામ વેડફાઈ જાય છે. અરે ભાઈ! એ તો વેડફાવાના હોય તો વેડફાઈ જાય જ તેમાં કોઈનું કાંઈ ન ચાલે, માત્ર અહંકાર કરીને તારા ભાવમાં તે નુકશાન કર્યું. પરની કાઈપણ અવસ્થા સંધાગે અને, તેને આત્મા કરે નહિ, અવસ્થા થાય કાેઈથી ને કરનાર કાેઈ બીજો અને તે ચાેખ્ખું અસત્ય છે તેને સત્ય કેમ મનાય ? કાેઈ કહે કે મેં આ બધું ભાગું કર્યું તાે

ગાયા-૧૨૭ ] ફિલ્૧

આ સારા પ્રસંગા ઊકલ્યા. અરે ભાઈ! જે સંયોગા ભેગા થવાના હોય તેને કોઈ આત્મા ભેગા કરી આપે કે મેળવી આપે તેમ કહેવું તે ા અસત્ય જ છે, કોઈ કહે કે મારા હાથ હળવા માટે આ ચીજ સારી થાય છે તેન નાનવું તે ખધા ગપગાળા છે. એક પરમાણુ જેવા અનંત પરમાણુનું દળ-તેનાં લગડાં, મકાન, કાગળ, કલમ તે ખધાં તેની મેળે પરિશામીને થાય છે. અજ્ઞાની માને છે કે હું કરું છું તે ભાવના તે કર્તા થાય છે.

ગ્રાનીને તેા સમ્યક પ્રકારે સ્વપરના વિવેક વડે ભિન્ન આત્માની ખ્યાતિ આત્યાંત ઉદય પામી હાવાથી ગ્રાનમય ભાવ જ હાય છે.

ગ્રાનીને તો હું પરડવ્યથી અને પરભાવથી તદ્દન જુદા આત્મા છું, ચેતનામય મારું સ્વરૂપ છે એટલે કે જાણવાં-દેખવારૂપ ટકી જવું તે મારું સ્વરૂપ છે, હા-ના નું જરા-પણ ઉત્થાન થવારૂપ ભાવ તે મારું સ્વરૂપ નથી, એ રીતે ગ્રાનીને ભિન્ન આત્માની પ્રસિદ્ધિ અત્યંત ઉદય પામી છે-પ્રગટ થઈ છે. એ રીતે ધર્મી છવ માક્ષના પથે પડેલા, સ્વતંત્રતાના રાહે ચડેલા, ગ્રાન, ગ્રાનની પ્રતીતિ, ગ્રાનનું કરવું-તેના કર્તા છે, હું જાણનારા જ છું, દેખનારા જ છું, સાક્ષીરૂપે રહેનારા છું તેવું જેને ભાન છે તેને મેં આ કર્યું કે મેં આ ન કર્યું તેવા ભાવ ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં કર્તા છુદ્ધિએ હાતા નથી, હું બીજાને સમજાવી શકું, મારાથી બીજા સમજ જાય છે એવી માન્યતા ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં ગ્રાનીને ન હાય; એની સમજવાની લાયકાત એના પાતાથી જ છે, એની સમજવાની અવસ્થા એનાથી જ થઈ છે.

જ્ઞાનીને સમ્યક્ પ્રકારે સ્વપરના વિવેક વડે ભિન્ન આત્માની ખ્યાતિ અત્યંત ઉદય પામી હોવાથી જ્ઞાનમય જ ભાવ હોય છે; અને તે હોતાં, સ્વપરના નાનાત્વના વિજ્ઞાનને લીધે જ્ઞાનમાત્ર એવા પાતામાં સુનિવિષ્ટ (સમ્યક્ષ પ્રકારે સ્થિત) થયેલા, પર એવાં રાગ-દ્વેષથી પૃથગ્ભૂતપણાને (ભિન્નપણાને) લીધે નિજરસથી જ જેને અહંકાર નિવૃત્ત થયા છે એવા પાતે ખરેખર કેવળ જાણે જ છે, રાગી અને દ્વેષી થતા નથી (અર્થાત્ રાગ અને દ્વેષ કરતા નથી); તેથી જ્ઞાનમય ભાવને લીધે જ્ઞાની પાતાને પર એવા રાગ-દ્વેષરૂપ નહિ કરતા થકા કર્માને કરતા નથી.

ગ્રાનીને સ્વપરના વિવેકી જ્ઞાન વડે ભેઠજ્ઞાનની જ્યાતિ પ્રગઢ થઈ છે તેથી સ્વપરના નાનાત્વના વિજ્ઞાનને લીધે ગ્રાનમાત્ર એવા પાતાના સ્વરૂપમાં સ્થિત થાય છે. ગ્રાની જાણે છે કે પર અને હું ત્રણેકાળે જીદા છીએ, પરના અને મારા કાઈ કાળે મેળ

### 262

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

નથી, તેવી રીતે જ્ઞાનીને સ્વપરની તદ્દન ભિન્નતા ભાસી છે. અજ્ઞાનમાં "સ્વપરના એક્તવપણાથી " એમ આચાર્ય દેવે કહ્યું હતું અને અહીં જ્ઞાનીને "નાનાત્વ એટલે જીદા-પણાના બાધને લીધે" એમ કહ્યું છે. અજ્ઞાની સ્વભાવથી ભ્રષ્ટ થયેલા છે તેથી પુષ્ય અને પાપનાં કામ મારાં છે. એમ માની ત્યાં રાકાઈ રહ્યાં છે અને જ્ઞાની પાતાના સ્વભાવમાં સુનિવિષ્ટ એટલે કે સમ્યક્ષ્પ્રકારે નિવિષ્ટ એટલે કે સ્થિર થયા છે, અને પર એવા રાગ-દ્વેષથી એટલે કે પુષ્ય-પાપના પરિણામથી પૃથગ્ભૂતપણાને લીધે હું જીદા હું, મારું સ્વરૂપ જાણવા સિવાય કાંઈ નથી એવા જ્ઞાનીને વિવેક વર્તે છે. જાણવામાં દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રાદિ અનંત ગુણ ભેગા આવી જાય છે. અજ્ઞાની પરને પાતાનું માનીને અહંકારે પ્રવર્ત્યો છે અને તે નિજરસના પ્રગટવાથી અહંકાર સહજ નિવર્ત્યો છે. હા અને ના ના ખદભદારના જે જે વિકલ્પા ઊઠે તે મારા કાંઈ પણ છે નહિ, પુરુષાર્થની નખળાઈથી તે પાંરણામ આવે છે પણ તે મારું સ્વરૂપ નથી, જ્ઞાનીને સ્વભાવનું જ્ઞાન, સ્વભાવની પ્રતીતિ અને સ્વભાવનું આચરણ પ્રગટ થયાં હોવાથી પર તે હું છું એવી અહંજી સહજ નિવૃત્ત પામી છે.

ગ્રાનીને પાતાના સ્વભાવથી સુખ છે, અગ્રાની બીજ મને સારા કહે, માટા કહે તેમ માનીને સુખ માને છે; બહારનાં કાર્યામાં કાઈ પૂછવા ન આવે તાપણ પાતાની મેળે સલાહ આપ્યા કરે અને બીજા ન માને તા તેને દુ:ખ થ્મય; ગ્રાનીને તા સામા પૂછવા આવે અને ન માને તાપણ તેનું સુખ જાય નહિ. અણસમજી અગ્રાનીને તા એમ થાય કે પહેલાં મારા પિતા હતા તેથી મભા હતા, પણ હવે મભા ન રહ્યો, પહેલાં મારું બધા માનતા હતા, હવે કાઈ મારું માનતા નથી. અરે ભાઈ! તે માને તાપણ તેને કારણ અને ન માને તાપણ તેને કારણ, તારું માનવું તારામાં છે અને સામાનું માનવું સામામાં છે. ગ્રાની સમજે છે કે મારું કાઈએ માન્યું નથી, મેં કાઈનું માન્યું નથી, મેં સલાહ કાઈને આપી નથી અને કાઈની સલાહ મેં લીધી નથી, મારા મભા પહેલાં કાઈએ રાખ્યા નથી અને મારા મભા કાઈ દિવસ ઢળયા નથી; ગ્રાનીને શાંતરસના અનુભવ હાવાથી પરના અહંકાર નિવૃત્ત થયા છે. જે વાત પાતાને બેસે છે, ગાઠે છે તેને જ સૌ માની રહ્યું છે એઢલે કે સૌ પાતે પાતાને જ માની રહ્યું છે, પરનું માન્યું તેમ કહેવું તે ઉપચાર છે.

દરેક આત્મા પાતે સ્વત ત્રપણે પાતાના સ્વભાવના કરનાર અને ઠરનાર છે, પરનું કાંઈ પણ કરી શકે નહિ. ત્રિલાકનાથ તીર્થ કરદેવ જે અનંત વીર્યની મૂર્તિ છે તેઓ પણ પરનું કાંઈ કરી શકયા નથી તાે પછી પામરના શ્યા ગજા! મફતનાં ખાેટાં અભિમાન ગાથા–૧૨૭ [ ૨૯૩

અજ્ઞાની કરે છે. અજ્ઞાની કહે છે કે એવી સારી સલાહ બીજાને આપીએ કે તે માન્યા વિના રહે નહિ! પણ ભાઇ! એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યનું કાંઇ કરી શકે નહિ. સામા બીજાનું માને છે તે પાતે સ્વત ત્રપણે માને છે, કાેઇ તેને પરાણે મનાવી દેતું નથી, માત્ર અજ્ઞાનીને એવી ભ્રાંતિ છે કે હું પરને મનાવી દઉં છું. ચૈતન્યના જ્ઞાનગુણથી ભ્રષ્ટ થયેલાને અહ'કાર થયા વિના રહે નહિ.

ગ્રાનીને સ્વપરના વિવેક હોવાથી પરથી જીદાપણાની શ્રદ્ધા ને ગ્રાન હોવાથી, શ્રદ્ધા-ગ્રાન અને નિજરસના અનુભવ હોવાથી પરના અહ'કારથી નિવત્રો છે એવા પાતે ખરેખર કેવળ જાણે જ છે, જાણવા અને દેખવા સિવાય આત્માનું બીજીં કાંઈ કત્વ્ય છે નહિ. ગ્રાની સાક્ષીપણ રહેતા થકા રાગી-દ્વેષી થતા નથી એટલે કે રાગ-દ્વેષના કર્તા થતા નથી. બધાં ક્વ્યા તદ્દન જુદે જુદાં-સ્વતંત્ર છે. સૌ સૌના સ્વભાવના ઢગલા સ્વતંત્ર-જીદા છે. ગ્રાની કેવળ જાણે જ છે. અલ્પ રાગ-દ્વેષ થાય છે તેને પણ જાણે છે. ગ્રાનીને અનંતાનુખ'દ્યીના અનંતા કપાય ઢળી ગયા છે અને જે અલ્પ રાગ-દ્વેષ થાય છે તેના કર્તા થતા નથી તેથી જ્ઞાની રાગી-દ્વેષી થતા નથી તેમ કહ્યું છે; અલ્પ રાગ-દ્વેષ થાય છે તે ગૌણ છે. અનુકૂળતાના રાગમાં અને પ્રતિકૂળતાના દ્વેષમાં ગ્રાની અટકતા નથી તેથી પાતાથી પર એવા-વિકારી ભાવને નહિ કરતા થકા કર્મને પણ કરતા નથી. આચાર્ય દેવે એવી સ્પષ્ટ-સહેલી અને સુગમ ટીકા કરી છે કે બાળક પણ જો ધ્યાન રાખે તો તેને પણ સમજાઈ જાય તેવી વાત છે. આચાર્ય દ્વની કહેવાની રીત એવી સરસ છે કે વસ્તુસ્વરૂપનું રહસ્ય સીધી રીતે સમજાઈ જાય, એવા સરલ ભાવ-સીધાભા પ કહેવાની સીધી ઢળ એકેક ગાથામાં છે કે એકદમ સમજાઈ જાય.

કાંધાદિક માહનીય કર્મની પ્રકૃતિના ઉદય આવતાં ચૈતન્યના ઉપયાગમાં રાગ-દ્વેષની કલુષિતતાના સ્વાદ આવતાં તે જ હું છું તેમ રાગ-દ્વેષમાં અહંબુદ્ધિ કરતો, સ્વપરનું ભેદજ્ઞાન નહિ હોવાથી અજ્ઞાની અજાણ પાતાને રાગી-દ્વેષી કરે છે, પાતાના સ્વભાવમાં નથી એવા નિમિત્તાધીન ભાવને પાતાના કરીને તેના જ કર્તા થાય છે અને તે રીતે અજ્ઞાનભાવથી કર્મળંધ થાય છે.

જ્ઞાનીને સ્વપરનું ભેઠજ્ઞાન હોવાથી તે એમ જાણ છે કે એકલા શુદ્ધ પરથી ઉપાધિ વગરના જ્ઞાનમાત્ર શુદ્ધોપયાંગ છે તે જ હું છું, તે જ મારું સ્વરૂપ છે; રાગ- દ્વેષ છે તે મારું સ્વરૂપ નથી તેમ રાગ-દ્વેષમાં અહં અદ્ધિ નહિ કરતા થકા જ્ઞાની પાતાને રાગી-દ્વેષી કરતા નથી, કેવળ જ્ઞાતા જ રહે છે તેથી તે કર્માને કરતા નથી, આ પ્રમાણે સ્વભાવનું ભાન થવાથી વિકારભાવ થતા નથી અને નવાં કર્મ પણ ખંધાતા નથી,

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

२००० अरते वह हे अध.

જડના પરિણામ જડથી થાય અને આત્માના પરિણામ આત્માથી થાય. જ્ઞાનભાવથી જ્ઞાનઅવસ્થા થાય અને અજ્ઞાનભાવથી અજ્ઞાનઅવસ્થા થાય. અજ્ઞાની રાગ-દ્વેષની અવસ્થા કરે અને જ્ઞાની જાણવાની અવસ્થા કરે.

હવે આગળની ગાથાના અર્થની સ્ચનાર્પ કાવ્ય કહે છે:— ( આર્યા)

> ज्ञानमय एव भावः कुतो भवेद् ज्ञानिनो न पुनरन्यः। अज्ञानमयः सर्वः कुतोऽयमज्ञानिनो नान्यः॥६६॥

અર્થ:—અહીં પ્રક્ષ છે કે જ્ઞાનીને કેમ જ્ઞાનમય જ ભાવ હોય અને અન્ય (અર્થાત્ અજ્ઞાનમય) ન હોય? વળી અજ્ઞાનીને કેમ સર્વ ભાવ અજ્ઞાનમય જ હોય અને અન્ય (અર્થાત્ જ્ઞાનમય) ન હોય?

ધર્મી જિવને અધા ધર્મમય જ ભાવ કેમ હાય એમ શિષ્યના પ્રશ્ન છે. ગ્રાની લડાઈમાં ઊભા હાય તાપણ તેનું આત્મભાવમય જ કાર્ય છે, લડાઈનું કાર્ય ગ્રાનીનું નથી, ધર્મી જીવ લડાઈમાં કે વેપારમાં કયાંય ઊભા નથી પણ આત્મામાં ઊભા છે. અગ્રાનીને અધા અધર્મમય ભાવ કેમ હાય અને ગ્રાનીને અધા ધર્મમય ભાવ કેમ હાય એમ શિષ્યના પ્રશ્ન છે. ૧૨૭.

આ જ પ્રશ્નના ઉત્તરરૂપ ગાથા કહે છે:--

णाणमया भावाओ णाणमओ चेव जायए भावो। जह्मा तह्मा णाणिस्स सब्वे भावा हु णाणमया ॥१२८॥ अण्णाणमया भावा अण्णाणो चेव जायए भावो। जह्मा तह्मा भावा अण्णाणमया अणाणिस्स ॥१२९॥

અર્થ—કારણ કે ગ્રાનમય ભાવમાંથી ગ્રાનમય જ ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે તેથી ગ્રાનીના સર્વ ભાવા ખરેખર ગ્રાનમય જ હોય છે. અને, કારણ કે અગ્રાનમય ભાવમાંથી

> વળી જ્ઞાનમય કાે ભાવમાંથી જ્ઞાનભાવ જ ઉપજે, તે કારણે જ્ઞાનીતણા સાં ભાવ જ્ઞાનમયા ખરે; ૧૨૮. અજ્ઞાનમય કાે ભાવથી અજ્ઞાનભાવ જ ઉપજે, તે કારણે અજ્ઞાનીના અજ્ઞાનમય ભાવા ખને. ૧૨૯.

ગાથા ૧૨૮-૧૨૯ | િ ૨૯૫

અજ્ઞાનમય જ ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે તેથી અજ્ઞાનીના ભાવા અજ્ઞાનમય જ હોય છે.

શિષ્ય પ્રશ્ન કર્યો છે કે ધર્મી ને તો કાણે કાણે ધર્મ જ થયા કરે અને અધર્મી ને તો કાણે કાણે અધર્મ જ થયા કરે તે કઈ રીતે છે?

જ્ઞાનીને 'હું નિર્મળચૈતન્ય સ્વરૂપ છું' તેવું ભાન છે, તેની દૃષ્ટિ ખધા પ્રવર્તનમાં સ્વભાવ ઉપર જ ઊભી છે તેથી જ્ઞાની ગમે તેવા સંધાગામાં ઊભા હોય તા પણ તેના ખધા ભાવા જ્ઞાનમય જ હાય છે. જ્ઞાની વેપારમાં કે દુકાનમાં અહારથી ઊભા દેખાય પણ ખરી રીતે તે વેપારમાં કે દુકાનમાં ઊભા નથી પણ સ્વભાવમાં ઊભા છે કારણ કે તેની દૃષ્ટિ સ્વભાવ તરફ જ છે. રાગ દ્વેષના વિકારથી નિરાળા આત્મસ્વભાવ તેના જ્ઞાનમાં વતી રહ્યો છે અને તેમાં અંશે કર્યો છે, વળી કરવાના પ્રયત્ન પણ ચાલુ છે, જે શભાશભ પરિણામ આવે તેને સ્વભાવની દિશામાં ઊભા રહીને સાક્ષીપણ જાણ્યા કરે છે તેથી જ્ઞાનીના બધા ભાવ જ્ઞાનમય જ છે.

અજ્ઞાની ધર્મ શ્રવણ કરવા ખેઠા હાય પણ તેની દૃષ્ટિ ઊંધી છે, 'પર તે હું છું' એવી પર સાથે એકત્વણુદ્ધિ ઊભી છે તેથી અજ્ઞાની ગમે તે સંયાગમાં ઊભા હાય તાપણ તેના બધા ભાવ અજ્ઞાનમય છે; ધર્મ શ્રવણ કરીને પાતાના નિરાળા સ્વભાવના નિર્ણય કરે તે વાત જીદી રહી જાય છે. ધર્મા –અધર્મા નું માપ બહારના પ્રવર્તન ઉપર નથી.

જ્ઞાની ગમે તેવા બહારના પ્રસંગામાં ઊભા હાય તાપણ ક્ષણે ક્ષણે સ્વભાવની વૃદ્ધિ જ કરે છે, બહારના અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ સંયાગમાં જ્ઞાનીને ઉદ્દાસીન ભાવ વર્તે છે, જ્ઞાનમયભાવ, પિવત્રતામયભાવ, સ્વભાવમયભાવ, ગમે તે કાળે, ગમે તે સંયાગે, ગમે તે ક્ષેત્રે પણ ધમી ને પિવત્રતામય જ હાય છે; તે ભાવ છૂટતા નથી, તેના વિરહ પડતા નથી, કાયમ રહે છે; ગમે તે કાળે, ગમે તેવા સંયાગમાં તેને દિષ્ટિના વિરહ પડતા નથી, અમુક જગ્યાએ બેઠા હાય જેમકે મંદિરમાં બેઠા હાય તા ધર્મ થાય ને દુકાનમાં કે ઘરમાં બેઠા હાય તા ધર્મ ન થાય તેમ નથી.

અજ્ઞાનીને અજ્ઞાનમય દૃષ્ટિ છે તેથી પૂંજણીથી પૂંજતા હાય તાપણ અધર્મ થાય ને જ્ઞાનીને જ્ઞાનમય દૃષ્ટિ હોવાથી દુકાને બેઠા હાય કે લડાઈમાં ઊભા હાય તાપણ તેને ધર્મ થાય છે. દુકાનના વેપારથી જ્ઞાનીને ધર્મ થતા નથી પણ તેની દૃષ્ટિ સ્વભાવમાં ઊભી છે તે વડે ધર્મ થાય છે.

સાતમ આઠમના મેળા હાય, કાેઇ ઢેઢચા ભેગા થયા હાેય અને ફજેતફાળકે કરતા હાેય, એમાં વાણિયા ફજેતફાળકામાં બેસી ગયા હાેય તા તેમાં બેસવા માત્રથી કાંઇ વાણિયા ઢેઢ થઇ જાય ? તેને શંકા પણ પડતી નથી કે મારી જાત વાણિયાની છે

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

તે ફીટીને હું ઢેઢ થઇ ગયા હઇશ ? તેને તો નિ:શંકતા જ છે કે હું તો વાિલ્યા જ છું; કંજેતફાળકામાં ખેસવાની ઇચ્છા થઇ તેથી અહીં આવ્યા છું પણ મારી જાત તો જે છે તે જ છે. જ્ઞાનીને નરકનું આયુષ્ય પહેલાં બંધાઈ ગયું હાય તા નરકમાં પણ જાય છતાં તે પાતાની જાતને ભૂલતા નથી, તેને પાતાના સુખની તૃપ્તિ વર્ત છે તેથી પરમાં કયાંય સુખબુદ્ધિ થતી નથી, તેના જ્ઞાનમયભાવ વધ્યે જ જાય છે. જુઓ ભાઇ! આ સ્વછંદની વાત નથી, ગમે તેમ વિષય કથાય સેવે પણ વાંધા નથી એમ નથી, જ્ઞાનીને અલ્પ રાગ છે તેથી ગૃહસ્થાશ્રમમાં ઊભા છે પણ જે દિષ્ટ ઊભી છે તેનાથી તા ધર્મ જ થાય છે, રાગ છે તેને પુરુષાર્થ વડે ઢાળીને મુનિપણ લઇને સ્થિરતા વધારીને કમે કમે કેવળજ્ઞાન લેવાના છે.

ગ્રાનીને અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે પણ અગ્રાની કરતાં ગ્રાનીના અ'તરમાં મોટો કરક પડી ગયા હોય છે, ચારાશી લાખના પરિભ્રમણમાંથી જેની વૃત્તિ ઊઠી ગઈ છે, પરપદાર્થમાંથી મારાપણાની સુદ્ધિ ખસી ગઈ છે, પરમાંથી સુખસુદ્ધિ જતી રહી છે, અલ્પ અસ્થિરતાને કારણે જરા રાગની વૃત્તિ રહી છે; શરીર, વાણી, મનના વિકલ્પ વગરના ચૈતન્યગાળા છૂટો છું, જાણનાર ને કેખનાર સ્વરૂપે હું ત્રિકાળ છું એવી નિરંતર ગ્રાન અને પ્રતીત ગ્રાનીને વર્ત્યા જ કરે છે, એવી દશામાં ગ્રાનીને ગમે તે બહારનું કાર્ય થવું હોય તોપણ ગ્રાનભાવ વધ્યે જ જાય છે. ગ્રાનીને ગમે તે બહારનું કાર્ય થવું હોય તોપણ ગ્રાનભાવ વધ્યે જ જાય છે. ગ્રાનીને ગમે તે બહારનું કાર્ય થવું હોય તોપણ ગ્રાનભાવ વધ્યે જ જાય છે. ગ્રાનીને ગમે તે બહારનું કાર્ય થવું હોય નથી કે ગ્રાની અણછાજતા અનીતિના આચરણ હોય જ નહિ. ગમે તે બહારનું કાર્ય થવું હોય એના અર્થ એવા છે કે ગ્રાની પાતાની યથાયોગ્ય પદવી અનુસાર રાજ, લડાઈ, સ્ત્રી, કહંખ વગેરે ગૃહસ્થાશ્રમનાં કાર્યોમાં ઊભા હોય છે તેાપણ પરથી જીદાપણાની ગ્રાન અને પ્રતીત વર્ત્યા જ કરે છે તેથી ગ્રાનમયભાવ વધ્યે જ જાય છે.

ચૌદ બ્રહ્માંડના ભાવના, ચૌદ બ્રહ્માંડના પરમાણના ધણી થાય છે તે અજ્ઞાની છે. એવા અજ્ઞાનીનાં વ્રત, તપ, જપ, પૂજા, ભક્તિ બધું અજ્ઞાનમય છે, તે ગમે ત્યાં ઊભા વિકારભાવને પાતાના માનતા, નિર્વિકારીસ્વભાવને ભૂલતા એકલા અજ્ઞાનમય-ભાવની જ ઉત્પત્તિ કરે છે, વિકાર અને તેનાં ફળ-સ્ત્રી, કુંદું બાદિ બહારના સંધાગ તે બધાના કર્તા થઈને ઊભા છે કારણ કે તેની દૃષ્ટિ પર ઉપર છે તેથી તેના બધા ભાવા અજ્ઞાનમય છે, વસ્તુસ્થિતિ શું છે તેનાં દર્શન અને બાધનથી અજાણ છે તેથી અજ્ઞાનપણાને નહિ ઉલંઘતા વિકારભાવને કર્ય જ જાય છે. અસંગસ્વભાવ અને નિર્મળસ્વભાવ ઉપર જેની દૃષ્ટિ નથી તેની દૃષ્ટિ મલિનતા અને સંધાગ ઉપર છે તેથી

ગાથા ૧૨૮–૧૨૯ ] [ ૨૯૭

મલિનતાને જ ઉત્પત્ન કરે છે, ગમે તે સંગ-પ્રસંગમાં આવે ત્યાં તે અજ્ઞાનને પાષણ મળે તેવું જ થહેલું કરે છે, જ્ઞાની સવળું કહે તાપણ પાતે ઊંધું માની લે છે, વાત સાચી હાય તાપણ અજ્ઞાની ઊંધું થહે છે, હું પરથી છૂઠું તત્ત્વ છું તેવું પરિણમન નથી તેથી ગમે ત્યાં અજ્ઞાનના ભાવની મીઠાશને વેદતા હાય છે, પછી ભલે ભગવાનની પૂજા-ભક્તિમાં બેઠા હાય તાપણ અજ્ઞાનભાવની મીઠાશને વેદતા હાય છે.

જ્ઞાની ગમે તેવા પ્રસંગમાં ઊભા હાય છતાં તેના બધા ભાવ જ્ઞાનમય છે— ધર્મ મય છે; દયા, પૂજા, ભક્તિ વગેરે બધું તેને માટે જ્ઞાનમય છે. આત્માની નિર્મળ દૃષ્ટિમાં જે ભાવ થાય તે બધા નિર્મળ જ હાય છે. જ્ઞાની સમજે છે કે મારા સ્વભાવ આનં દૃમય છે તેથી જ્ઞાન, દર્શન અને આંતર રમણતાને નહિ ઉલંઘતા જ્ઞાની ધર્મ મય છે, સ્વભાવના સ્વામીપણા સિવાય એક વિકલ્પનું પણ ધણીપણું જ્ઞાનીને નથી તેથી ત્યાં સ્વભાવની અને પવિત્રતાની જ વૃદ્ધિ હોય છે.

ખરેખર અજ્ઞાનમય ભાવમાંથી જે કાઇ પણ ભાવ થાય છે તે સઘળાય અજ્ઞાન-મયપણાને નહિ ઉલંઘતા થકા અજ્ઞાનમય જ હાય છે, તેથી અજ્ઞાનીના ભાવા બધાય અજ્ઞાનમય હાય છે. અને જ્ઞાનમય ભાવમાંથી જે કાઇ પણ ભાવ થાય છે તે સઘળાય જ્ઞાનમયપણાને નહિ ઉલંઘતા થકા જ્ઞાનમય જ હાય છે, તેથી જ્ઞાનીના ભાવા બધાય જ્ઞાનમય હાય છે.

જે ભાવે સર્વાર્થ સિદ્ધિના ભવ મળે તે ભાવની પણ જ્ઞાનીને મીઠાશ નથી. સર્વાર્થ સિદ્ધિના ભવ મળે તેવા શુભભાવ જ્ઞાનીને આવે ખરા પણ તે ભાવના તે જ્ઞાતા રહે છે, તે ભાવની જ્ઞાનીને મીઠાશ નથી પણ બધા ભાવનું તે જ્ઞાન જ કરે છે તેથી તેના બધા ભાવ જ્ઞાનમય જ છે. જેને સર્વાર્થ સિદ્ધિના ભાવમાં મીઠાશ નથી તેને કયા ભાવમાં મીઠાશ હોય? જ્ઞાનીને જરા આત્ત ધ્યાન પણ થઈ જાય પરંતુ તેના પણ તે જ્ઞાતા છે, આત્ત ધ્યાનના નાશ કરીને સ્વભાવની જ વૃદ્ધિ કરે છે. જ્ઞાની બધા ભાવામાં જ્ઞાનમય ભાવને નહિ ઉલંઘતા હોવાથી તેના બધા ભાવા જ્ઞાનમય છે. જ્ઞાનીનું આંતર પરિણમન અજ્ઞાની કરતાં જીદી જ જાતનું હોય છે.

અજ્ઞાનીના અધા ભાવ અજ્ઞાનપણાને નહિ ઉલંઘતા હોવાથી અજ્ઞાનમય છે, અજ્ઞાનીનું પરિણમન સ્વભાવનું ભાન નહિ હોવાથી અજ્ઞાનમય છે. અજ્ઞાનીનાં કાેધ-માન-માયા-લાભ બધાં અજ્ઞાનમય છે; તે બધા ભાવમાં મીઠાશને નહિ ઉલંઘતા હોવાથી તેના બધા ભાવ અજ્ઞાનમય છે. આત્માના શુદ્ધ, પવિત્ર. નિર્મળ ભાવ છે તેના અજ્ઞાની કર્તા-ભાકતા થતા નથી પણ પુષ્ય-પાપના ભાવના કર્તા-ભાકતા થાય છે તે અજ્ઞાનમય છે, સ. પ્ર. ક્ર

२६८ ] [ समयसार प्रवयन लाग-४

તે ચારાશી લાખનાં મૂળિયાં છે અને ચારાશી લાખને પાપણ આપનાર છે.

સ્વભાવને રસ્તે સત્ય આવે અને અજ્ઞાનને રસ્તે અસત્ય આવે, સત્નં રસ્તે ત્રિકાળ સત્ આવે અને અસત્ને રસ્તે ત્રિકાળ અસત્ આવે. અજ્ઞાની ગમે ત્યાં જાય કે ગમે ત્યાં ઊભા હોય પણ હું જાયું છું, હું સમજી છું, આના કરતાં હું વધારે છું, આના કરતાં મને વધારે આવઉ છે વગરે ભાવ તેને આવ્યા વગર રહેતા નથી. અજ્ઞાનીમાં સાક્ષીપણે રહેવાની તાકાત નથી.

જ્ઞાનીને ગમે તે ભાવમાં, ગમે તે પ્રસંગમાં સાક્ષીપણે રહેવાની તાકાત છે, બધા ભાવાની વચ્ચે પાતે સાક્ષીપણે રહી શકે છે; અજ્ઞાનીને જ્યાં હાય ત્યાં હું અને મારું કર્યું થાય છે તેવા ભાવ આવ્યા વગર રહેતા નથી. જ્ઞાની બધેથી ઊઠી ગયા છે અને અજ્ઞાની બધે ચાંડ્યો છે.

વસ્તુ જેમ છે તેમ રહેશે, અજ્ઞાનીની કલ્પનાથી વસ્તુ કરવાની નથી. વસ્તુને જેમ છે તેમ રહેવા દા, કલ્પનાથી ઘાલમેલ ન કરા, કાઈ વસ્તુ કાઈનું કાંઈ કરી શકતી નથી. ધર્મનું મૂળિયું સમ્યગ્રાન છે અને અધર્મનું મૂળિયું અજ્ઞાન છે.

ગ્રાનીના અધા ભાવ ગ્રાનમય જ હોય છે, ગ્રાનીના અંતર કાળજાની પવિત્રતા જોયા વગર બહારથી કલ્પના કરશા નહિ, તેથી એમ સમજવાનું નથી કે ગ્રાની અંધા-ધુંધ અન્યાય ને અનીતિના આચરણ કરે; ગ્રાનીને અંધાધુંધ અન્યાય અને અનીતિના આચરણ હોય નહિ.

જ્ઞાની ઝવેરાતના વેપાર કરતા હાય તાપણ તેની દૃષ્ટિ આત્મા ઉપર જ છે. અજ્ઞાની અનંતવાર ત્યાગી થઈ નવ શ્રેવેયક ગયા પણ આંતરદૃષ્ટિથી ત્યાગ વગર તેને ખરા ત્યાગ આવ્યા નહિ.

આ માણુસ ઊંચી જાતના છે માટે તે ઊંચા છે ને આ માણુસ નીચી જાતના છે માટે તે નીચા છે તે પરીક્ષાની દરિંદ નથી. ઊંચા-નીચા સ્થાન ઉપર નહિ જોતાં એની દરિંદ વિકાર ઉપર છે કે અવિકારી આત્મા ઉપર છે તે ઉપર માપ છે. દરિંદ સમ્યક્ હોય છતાં પણ પાતપાતાની ભૂમિકા પ્રમાણે શુભાશુભ ભાવ જ્ઞાનીને આવે ખરા પરંતુ તે સ્વચ્છં દી ન હાય; તે સમજે કે મારા પુરુષાર્થની મંદતા છે એટલે આ ભાવા આવે છે, આ ક્ષણે વીતરાગ થવાતું હોય તા આ કાંઈ જોઈતું નથી. ક્ષણે ક્ષણે જ્ઞાનીના પુરુષાર્થ તા ચાલુ છે તાપણ પુરુષાર્થ મંદ રહે છે. ત્યાંસુધી વીતરાગ થવાતું નથી. જ્ઞાનીને આત્તિધાન પણ થઈ જાય પરંતુ તે બધું ટળી જઈને તેને નિર્જરાની જ વૃદ્ધિ

ગાથા ૧૨૮-૧૨૯ ]

1 266

થાય છે—જ્ઞાનની જ વૃદ્ધિ થાય છે. અજ્ઞાની હજારા રાણી અને રાજને છાડીને ત્યાગી થયા હોય, પછી એઠલું બધું બહારથી સહન કરે કે કાઈ બાળી મૂકે તાપણ મનથી કોધ ન કરે, એવા શુભભાવ કરે કે પાતે પણ રાજી થાય અને બીજા દેખનારા પણ રાજી થઈ જાય; પરંતુ શુભભાવ ઉપર કાંઈ અંતરતું માપ નથી. બહારથી દયા પાળતા હાય, પૂજા કરતા હાય તાપણ અજ્ઞાનપણાના ભાવને ઉલંઘતા નથી. જ્યાંસુધી બધા શુભાશુભ પરિણામથી નિરાળા આત્મસ્વભાવતું ભાન નથી ત્યાંસુધી તે અજ્ઞાનપણાને ઉલંઘતા નથી.

હવે કળશરૂપ કાવ્ય કહે છે:-

( अनुष्टुप् )

ज्ञानिनो ज्ञानिनिर्श्वताः सर्व भावा भवन्ति हि । सर्वेष्यज्ञानिनिर्श्वता भवंत्यज्ञानिनस्तु ते ॥ ६७ ॥

અર્ધ:—જ્ઞાનીના સર્વ ભાવા જ્ઞાનથી નીપજેલા (-રચાયેલા) હાય છે અને અજ્ઞાનીના સર્વ ભાવા અજ્ઞાનથી નીપજેલા (-રચાયેલા) હાય છે.

ગ્રાનીનું પરિલ્મન બદલાઈ ગયું છે, દષ્ટિ બદલાઈ ગઈ છે, દિશા બદલાઈ ગઈ છે તેથી ગ્રાનીના સર્વ ભાવા ગ્રાનથી રચાયેલા હોય છે, ધર્મીંના સર્વ ભાવા આત્માની દૃષ્ટિથી નીપજેલા હોય છે. અગ્રાનીના સર્વ ભાવા અગ્રાનથી ઉપજેલા હોય છે; અગ્રાનીના સર્વ ભાવા ચારાશીના ચક્કરમાં ભમવાના હોય છે. અહીં ધર્મીંને અલ્પ રાગ-દ્રેષ થાય છે તે વાતને ગૌલ કરી છે, તે ભાવા દાળવા ખાતર છે, ગ્રાની તે ભાવના સ્વામી થતા નથી માટે ગ્રાનીના બધા ભાવા ગ્રાનથી જ રચાયેલા હોય છે.

કાઈ માણસને એવી પ્રતિકૂળતા હોય કે જેથી કાઈ તેને મા અને દીકરી-એનની ગાળા દે, કાને કીડા ખરે તેવી ગાળા દે તા તેને તે સારી માને? ન જ માને. હજારા માણસની વચ્ચે એઠા હાય, સામા માણસ જનેતા અને એનની ગાળા દેતા હાય, બધા તેને કહે કે જો આ તને ગાળા દે છે, તું કેમ એઠા છા ? ત્યારે તે કહે કે શું કરું? બિલકુલ અંતરમાં તા રુચતું નથી પણ પ્રતિફૂળતાના સંયાગ આવી પડ્યો ત્યાં શું થાય? તે ગાળા આપે એમ હું ભાવના ભાવતા નથી; એમ સમ્યગ્રાની પુણ્પ-પાપના ભાવ અને પુણ્ય-પાપના સંયાગાની ગાળાની જેમ માને છે. જેમ પેલા માણસને ગાળાની રુચિ નથી તેમ આને પુણ્ય-પાપના ભાવોની રુચિ નથી, જેમ પેલા માણસ ગાળાની ભાવના ભાવતા નથી તેમ આ પુણ્ય-પાપના ભાવોની ભાવના ભાવતા નથી પરંતુ પુરુષાર્થની નથળાઇથી રાગ-દ્રેષ થાય છે. ઉદયના સંયાગ પણ ઊભા હાય છે, પણ

िसमयसार प्रवयन लाग-४

તેને પાતાનું સ્વરૂપ માનતા નથી, તેમાં તેને રુચિ નથી કે એકત્વણુદ્ધિ નથી.

અજ્ઞાનીને તો પરનું અભિમાન છે કે આ મેં છાડયું, આ મેં મૂકયું ને આ મેં મહું. સ્વભાવના સત્તાસ્થળને જાણતા નથી ને મહવા-મૂકવાના અભિમાનથી ભરેલા છે તેથી તે ત્યાગી છતાં અત્યાગી છે; અંતરથી આસક્તિ ઠળી નથી, અંતરમાં આત્માનું ભાન કરીને, સ્વરૂપમાં રમણતા કરીને આસક્તિ ઠાળી નથી, અંતરમાં હજુ બધી આસંક્ત ઊભી છે તેથી તે ત્યાગી છતાં અત્યાગી છે.

પુષ્ય-પાપના ભાવ તે મારા સ્વભાવને-મારા ગુણને ગાળ છે તેમ જ્ઞાની માને છે તેથી તેના આદર કેમ હોય? ગુણી, ધર્માત્મા, જ્ઞાની પુષ્ય-પાપની વૃત્તિઓને ગાળ સમાન તે સંયોગાને ઉપસર્ગ સમાન સમજે છે.

જેમ કાઈ માણસ ઘણા માણસની વચ્ચે એઠા હાય ને તેને કાઈ જનેતા અને એન સમી આકરી ગાળા આપતા હાય ત્યારે કાઈ કહે કે અરે ભાઈ! આવી ગાળા તું સાંભળે છે શું કામ? કાન અધ કરને? ત્યારે તે કહે કે ભાઈ! મને જનેતા અને એન સમી ગાળા આપે છે તે મને ઉપસર્ગ આવી પડ્યો છે એમ જાણી શાંતિ રાખું છું; તેમ જ્ઞાનીને અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ સંચાગ આવતાં તેને તે ઉપસર્ગ માને છે તેથી જ્ઞાનીને ગમે તેવા પ્રસંગામાં જ્ઞાનભાવની જ વૃદ્ધિ થાય છે, અજ્ઞાનીને અજ્ઞાનભાવને લીધે ગમે તે સંચાગમાં અજ્ઞાનભાવની જ વૃદ્ધિ થાય છે, ૧૨૮-૧૨૯.

હવે આ અર્થ ને દર્શાંતથી દઢ કરે છે:-

कणयमया भावादो जायंते कुंडलादयो भावा। अयमयया भावादो जह जायंते तु कडयादी ॥१३०॥ अण्णाणमया भावा अणाणिणो बहुविहा वि जायंते। णाणिस्स दु णाणमया सब्वे भावा तहा होति ॥१३१॥

અર્થ: — જેમ સુવર્ણ મય ભાવમાંથી સુવર્ણ મય કુંડલ વગેરે ભાવા થાય છે અને લાહમય ભાવમાંથી લાહમય કડાં વગેરે ભાવા થાય છે, તેમ અજ્ઞાનીને (અજ્ઞાનમય

> જયમ કનકમય કાે ભાવમાંથી કુંડલાદિક ઉપજે, પણ લાહમય કાે ભાવથી કટકાદિ ભાવા નીપજે; ૧૩૦. ત્યમ ભાવ ખહુવિધ ઉપજે અજ્ઞાનમય અજ્ઞાનીને, પણ જ્ઞાનીને તાે સર્વ ભાવા જ્ઞાનમય એમ જ ખને. ૧૩૧.

**ગાયા** ૧૩૦**–૧૩**૧ [ ૩૦૧

ભાવમાંથી) અનેક પ્રકારના અજ્ઞાનમય ભાવા થાય છે અને જ્ઞાનીને (જ્ઞાનમય ભાવમાંથી) સર્વ જ્ઞાનમય ભાવા થાય છે.

આચાર્ય દેવે દષ્ટાંત આપ્યું છે કે સુવર્ણ મય ધાતુમાંથી સુવર્ણનાં જ કુંડળ-કડાં-એરખાં વગેરે દાગીના થાય અને લાખંડમાંથી તાવેથા, કડાયાં વગેરે થાય; સુવર્ણ માંથી લાહમય દાગીના ન થાય અને લાહમાંથી સુવર્ણ મય દાગીના ન થાય. લાહું તપે તા ત્રણખા ઊડે અને સાનું તપે તા ચીક્ષ્ણું થઈને ઢીમ થાય; તેમ અજ્ઞાની લાહા સમાન છે, અજ્ઞાન અને રાગ દ્વેષના ત્રણખા ઊડે છે તેથી ચારગતિમાં ઊડી ઊડીને ફરે છે અને જ્ઞાની સાના સમાન છે, પરીષહ અને ઉપસર્ગ આવવાથી ખહારથી તપીને પાતાના અનંત્રગ્રણપિંડસ્વરૂપ આત્મામાં જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની એકતામાં એકરૂપ થઈને ડરીને મુક્તિને પામે છે.

અજ્ઞાનીને શુદ્ધ ચૈતન્યધાતુની ખબર નથી તેથી પુલ્ય પાપના પરિણામના કાટ-કીટાડાના ધણી થઈ જાય છે, તે મારા છે અને હું એના કર્તા છું તેમ સર્વ ભાવાને મારા માને છે. જેમ લાહામાંથી તાવેથા, કડછી વગેરે થાય તેમ અજ્ઞાનમાંથી સર્વે અજ્ઞાનમય ભાવા જ થાય છે.

અગ્નિથી સાતું ઊતું થાય તાપણ તે સાનાપણાને ન છાઉ, તેમ ધર્મી ને પ્રતિ-કૂળતાના સંયોગા આવે તાપણ તે ધર્મ ન છાઉ.

અજ્ઞાનીને જ્યાં પ્રતિકૂળ સંધાગા આવે ત્યાં તે ભય અને ત્રાસથી આકુળ-વ્યાકુળ થઈ જાય પરંતુ જ્ઞાની ધર્મને ન છાડે, સ્વભાવની શાંતિ સમાધિને ન છાડે. જીઓ આ સમ્યગ્જ્ઞાનનું ને સમ્યગ્દર્શનનું માહાત્મ્ય છે, અજ્ઞાનમાં વિવેક નથી પણ જ્ઞાનમાં વિવેક છે.

જેવી રીતે પુદ્દગલ સ્વયં પરિણામસ્વભાવવાળું હોવા છતાં, કારણ જેવાં કાર્યો થતાં હોવાથી, સુવર્ણ મય ભાવમાંથી, સુવર્ણ જાતિને નહિ ઉલ્લંઘતા એવા સુવર્ણ મય કંડળ આદિ ભાવા જ થાય પરંતુ લાખ ડમય કડાં આદિ ભાવા ન થાય, અને લાખ ડ-મય ભાવમાંથી, લાખ ડજાતિને નહિ ઉલ્લંઘતા એવા લાખ ડમય કડાં આદિ ભાવા જ થાય પરંતુ સુવર્ણ મય કંડળ આદિ ભાવા ન થાય.

જેવી રીતે પરમાણુ સ્વયં-પાતાની મેળે પરિણામસ્વભાવવાળું હોાવાથી કાર્યું જેવાં જ કાર્યો થતાં હોાવાથી સાનામાંથી સાનાના જ દાગીના થાય અને લાહામાંથી લાહાની જ ચીજ થાય, સાનામાંથી લાહાની ચીજ ન થાય ને લાહામાંથી સાનાની ચીજ ન થાય; જેવું કારણ આપા એવું જ કાર્ય થાય. ગમે તેવા સંયાગમાં સાનાપણાને નહિ ઉલ્લંઘતા એવા સાનામાંથી સાનાના જ દાગીના થાય, જેવું કારણ હાય તેવું જ

उ०२ ] सिमयसार प्रवयन लाग-४

કાર્ય થાય, સજાતિય કારણ-કાર્ય હોય છે. લો હું પાંચરાર કે દરારાર હોય તેમાંથી સુવર્ણ મય દાગીનાં ન થાય અને સાતું પાંચરાર કે દરારાર હોય તા તેમાંથી લાહાની ચીજ ન થાય, સાનાના દાગીનામાં સાનાની જ જાત છે અને લાહાનાં કડાયાં આદિમાં લાહાની જ જાત છે, સાનાને કાઢ ચઉ નહિ પણ લાહાને કાઢ ચડી જાય, ગમે તેવા સ'યાગમાં પણ લાખ ડપણાને નહિ ઉલ્લ'દ્યતા એવા લાહામાંથી કડાયાં વગેરે લાહાની જ વસ્તુ થાય પણ સુવર્ણ મય ન થાય. આચાર્ય દેવે કહ્યું છે કે પુદ્દગલ સ્વયં પરિણામસ્વભાવવાળું છે એટલે કે સ્વયં બદલે છે તાપણ સાનામાંથી લાહું ન થાય અને લાહામાંથી સાતું ન થાય, ખંને પુદ્દગલદ્રવ્યા છે તાપણ તેવી રીતે થતું નથી.

તેવી રીતે જવ સ્વયં પરિણામસ્વભાવવાળા હાવા છતાં, કારણ જેવા જ કાર્યા થતાં હોવાથી, અજ્ઞાનીને—કે જે પાતે અજ્ઞાનમય ભાવ છે તેને-અજ્ઞાનમય ભાવમાંથી, અજ્ઞાનજાતિને નહિ ઉલ્લંઘતા એવા અનેક પ્રકારના અજ્ઞાનમય ભાવો જ થાય પરંતુ જ્ઞાનમય ભાવો ન થાય; અને જ્ઞાનીને—કે જે પાતે જ્ઞાનમય ભાવ છે તેને જ્ઞાનમય ભાવમાંથી, જ્ઞાનની જાતિને નહિ ઉલ્લંઘતા એવા સર્વ જ્ઞાનમય ભાવો જ થાય પરંતુ અજ્ઞાનમય ભાવો ન થાય.

જવ પરિષ્ફમનસ્વભાવવાળા હાવાથી જેવાં કારણ તેવાં જ કાર્યા થાય છે, અજ્ઞાનીને અજ્ઞાન કારણ છે માટે કાર્ય પણ અજ્ઞાનનું જ આવે છે. તેની દષ્ટિ શરીર, વાણી, મનરૂપી કાઢ ઉપર પડી છે પણ વસ્તુસ્વભાવ ઉપર પડી નથી. જવ પરિષ્ફમન-સ્વભાવવાળા હાવાથી ગમે તેમ પરિષ્ફમ્યા કરે તેમ નથી પણ જેવી દષ્ટિ તેવું કાર્ય આવે. અજ્ઞાનીની દષ્ટિ પર ઉપર પડી છે તેથી પરભાવમય જ કાર્યા થાય છે, પરિભ્રમણ થાય તેવા ભાવ છે તેથી પરિભ્રમણનાં જ કાર્યા થાય છે. રાગ-દ્રેષ અને પરના કર્તુ ત્વની મીઠાશ છે તેને અજ્ઞાનજાતિને નહિ ઉલ્લંઘતા એવા અજ્ઞાનમય જ ભાવા થાય પરંતુ ગ્રાનમય ભાવા ન થાય. જાઓ! આ ટીકાના પાઠમાંથી એમ નીકળે છે કે અજ્ઞાનમય ભાવમાંથી ગમે તેવા ભાવ કરે તાપણ જ્ઞાનભાવ ન થાય.

લોકો કહે છે કે આપણે પુણ્ય-પાપનાં કાર્ય કરો; એમ કરતાં કરતાં ધર્મ થશે પરંતુ એમ અને નહિ કારણ કે દિષ્ટિને ફેરવ્યા વિના સ્વભાવના નિર્મળ પર્યાય પ્રગટે નહિ. ઊંધી દિષ્ટ ન ફેરવે તેને ગમે તેવા ઊંચા સંયાગ મળે, સાક્ષાત્ ચૈતન્યમૂર્તિ તીર્થ'કર ભગવાનના જોગ મળે તાપણ તે ઊંધું શ્રહણ કરે, ધર્મની વાત થતી હાય તે સાંભળતાં કહે કે એકલી આત્માની જ વાત માંડી છે પણ કાંઈ રાટલાની ખરી કે નહિ? એમ કરીને ઊંધું શ્રહણ કરે. જ્ઞાની કહે છે કે તમે સંસારની ખાદ્યક્રિયા શું કરી શંકો છો? એકલા ભાવ જ કરો છો. પરદ્રવ્યતું કાંઈ કરી શકતું જ નથી. જ્ઞાની

ગાથા ૧૩૦–૩૩૧ [ ૩૦૩

પણ ભાવ જ કરે છે, બીજું કાેઈ પણ કાંઈ પરનું કરી શકે જ નહિ. અજ્ઞાની શું પૈસા વગેરેના સંગ્રહ કરી શકે છે? ના, કરી શકતા જ નથી, માત્ર ભાવ જ કરે છે; સંગ્રહ વગેરે કર્યા થાય નહિ અને રાખ્યા રહે નહિ તેથી અજ્ઞાની અજ્ઞાનભાવની જ ગડમથલ કર્યા કરે છે, ચાવીશે કલાક તેને તે ભાવ જ હાેય છે.

ગ્રાની સમજે છે કે હું મારા સ્વરૂપથી શર્લારૂપ છું, પરથી અશરલ છું; માટે પર તરફ રુચિ કરવી તે મને કર્ત વ્ય નથી. જેમ નટ પોતાની દારી ઉપરથી નજર ન ચૂકે, હજારા માલ્ય જોવા ઊભા હોય તેના ઉપર તેની નજર ન હોય પણ માથું નીચું અને પગ ઊંચા. થાળીમાં માથું છે, થાળી દાર ઉપર છે માટે નટ થાળી અને દાર ઉપરથી નજર ન ચૂકે; પહેલાં નાચવાનું શરૂ કરતાં પૈસાના હેતુ હોય છે પણ નાચતી વખતે કાલ્ય અમારા નાચ જોઈને રાજ થાય છે ને કાલ્ય રાજ નથી થતું તેના ઉપર નજર નથી. એને તા દારી ઉપર અને થાળીમાં માથું રાખીને થાળી દારીથી આધી-પાછી ન જાય તે ઉપર નજર હોય છે. તેમ ગ્રાનીને સંધાગ અને સંધાગ તરફના પુલ્ય-પાપના ભાવ-તેમાં કચાંય પણ ઢળવાની રુચિ નથી, એક અખંડ સ્વભાવ ઉપર દાર છે, એટલે કે મીટ છે તેથી તે ખંધાતા નથી. '' ગ્રાન, દર્શન આદિ અનંત ગુલ અને અનંત પર્યાય તે જ મારું સ્વરૂપ છે, તેની સાથે જ મારે સંબંધ છે, એ સિવાય પરને અને મારે કોઈ કાળે સંબંધ નથી," ગ્રાનીને આવું હવ્યની સ્વતંત્રતાનું ગ્રાન વસ્તુસ્વભાવને સ્પર્શીને હોય છે, તેથી તેના ખધા ભાવો પવિત્ર જ હોય છે.

જેમ ખાઈ ખેડું લઈને પાણી ભરવા ગઈ હોય, ઘરે છાકરાને સુવાડયા હોય, વળી એમાં એકલું ઘર હોય, ધણી ખહાર ગયા હોય તેથી ઘર ખંધ કરીને ઘરમાં છાકરાને સુવાડયા હોય, આસપાસમાં કોઈ પાઉાશ ન હોય, એવી રીતે છાકરાને મૂકીને ખાઈ પાણી ભરવા જય ત્યારે તેને એમ થાય કે છાકરા કઢાચ રડશે તેથી જલદી ખેડું ભરીને ઘરે જઉં, ત્યાં રસ્તામાં સંખંધવાળી કાઈ ખાઈ મળી અને જરા વાત કરવા ઊભી રહી, ત્યાં અડધા જવાબ દ્ર-ન દ અને કહે કે ખેન! પછી તમને મળીશ, કારણ કે અત્યારે છાકરાને એકલા સુવાડીને આવી છું; એમ છાકરા ઉપરથી દૃષ્ટિ ખસતી નથી. જરા આઘી ચાલી ત્યાં રસ્તામાં કાઈ પિયેરના સમાચાર દેવા ઊભું રહ્યું તા તેને પણ કહે કે તમે ઘરે સમાચાર દેવા આવજો પણ અત્યારે નહિ ઊભી રહું, કારણ કે છાકરાને એકલા સુવાડીને આવી છું, ઘરને તાળું દીધું છે, ફળિયામાં કાઈ છે નહિ; એમ પિયેરના સમાચાર મળતાં પણ પુત્રનું ધ્યેય ન ચૂકે. એવી રીતે ધર્મા જવ-જ્ઞાની જવ રાજ કરતા હાય, વેપાર કરતા હોય, લડાઈમાં ઊભા હોય તાપણ પાતાના સ્વભાવનું ધ્યેય ન ચૂકે. ધર્મી જવ ખાતા હોય, પાતા હોય, પાતાના હોય, પરંત તે

ि समयसार प्रवयन क्षाग-४

ખધામાં આ મારું નહિ, આ મારું નહિ, મારા સ્વભાવ, મારા સ્વભાવ એમ સ્વભાવ ઉપર મીઠ માંડી તે માંડી જ છે. જેમ પેલી બાઈને બહાર કામ કરતાં છતાં પણ છાકરા ઉપરથી મીઠ ખસતી નથી તેમ સ્વભાવદેષ્ઠિવંત જ્ઞાનીને બહારનાં કાર્ય કરવા છતાં સ્વભાવ ઉપરથી મીઠ ખસતી નથી, બહારથી અલ્પ જોડાએલ દેખાય છતાં અંતરથી તા ઉદાસીન! ઉદાસીન છે.

લોકો એમ દેખે છે કે જીઓ તો ખરા! બાઈ પાણી ભરવા ગઈ ને છાકરાને તાળામાં-જેલમાં નાખીને ગઈ. અરે બાપુ! તું જેલ કહે તો જેલ, પણ છાકરા મારા કાળજે છે તે તું કેમ જાણે? માતાના છાકરા ઉપરના પ્રેમ તો એનાં કાર્ય ઉપરથી દેખાય છે, કારણ કે તેને એક જ લક્ષ ને એક જ દાર છે. પણ અણસમજી ઊ'ધી રીતે જીએ, સમજી સવળી રીતે જીએ; તેવી રીતે ગ્રાનીનાં બહારનાં કાર્યો દેખીને લાકા એમ કહે કે ગ્રાની થઈને લડાઈમાં ઊભા છે, હજાર તો સ્ત્રીઓ છે. અરે બાપુ! અરે ભાઈ! તું લડાઈમાં ઊભા છીએ અને 'સ્ત્રીઓમાં ઊભા કહે' તા સ્ત્રીઓનાં વૃંદમાં ઊભા છીએ પરંતુ અમારા અંતરમાં તેના પ્રત્યેની કેટલી અરુચિ, કેટલી ઉદાસીનતા, અને સ્વભાવની કેટલી રુચિ અને કેટલી લીનતાને તું કયાંથી જાણી શકે? તે તો અમારું હૃદય જાણે છે. અગ્રાનીને અગ્રાનભાવે ખતવણી ખસતી નથી અને ગ્રાનીને ગ્રાનભાવે ખતવણી ખસતી નથી અને અગ્રાનશોથી અગ્રાનનું જ કાર્ય આવે છે અને અગ્રાનશાંથી અગ્રાનનું જ કાર્ય આવે છે અને અગ્રાનશાંથી અગ્રાનનું જ કાર્ય આવે છે.

અજ્ઞાની કહે છે કે વૃદ્ધાવસ્થામાં પૈસા ગયા, છાકરા મરી ગયા વગેરે પ્રતિકૂળતા આવી તેથી સહન કરવું આકરું લાગે છે પણ જો જુવાનીમાં ગયું હોત તા સહન કરી શકત, એવી અજ્ઞાનીને ભધે ઠેકાણે સંયાગ ઉપર દૃષ્ટિ પડી છે. જ્ઞાની ગમે તેવા સંયાગામાં હાય તાપણ તેને અસંયાગી દૃષ્ટિ ઊભી છે-સ્વભાવ ઉપર દૃષ્ટિ ઊભી છે. જ્ઞાની લડાઈમાં-વેપારમાં-ભાયડી-છાકરામાં દેખાય તાપણ તેની દૃષ્ટિ સ્વભાવ ઉપર છે, પરમાં કયાંય એકત્વસ્તુદ્ધિ થતી નથી, અંતરથી છૂટા જ છે તાપણ અલ્પ રાગ-દ્રેષ્ય છે, અલ્પ રાગ-દ્રેષ્ય ને હાય તા ખંધ ન હાય, અલ્પ રાગ-દ્રેષ્ય ને હાય તા મુનિ થઈ જય—વીતરાગ થઈ જય પણ તે દશા નથી માટે અલ્પ વિકાર છે, પરમાર્થ મચક ખાય છે પરંતુ દૃષ્ટિ તા સ્વભાવ ઉપર જ છે. એ રીતે જ્ઞાનીને જ્ઞાનભાવ થાય છે ને અજ્ઞાનીને અજ્ઞાનભાવ થાય છે.

૨૦૦૦, કારતક વદ ખીજી ૬, ગુરુ.

અજ્ઞાનીને શુભાશુભ ભાવામાં આત્મસુદ્ધિ હોવાથી તેના સર્વ ભાવા અજ્ઞાનમય જ છે. રાગ-દ્વેષ થાય છે તે પરપદાર્થ તરફના ભાવ છે તેમાં અજ્ઞાનીને આત્મસુદ્ધિ ગાયા ૧૩૦–૧૩૧ ] ૩૦૫

હોવાથી અજ્ઞાનીનાં વ્રત-તપ-જપ અધાં અજ્ઞાનની ભૂમિકામાંથી ઉત્પન્ન થાય છે માટે અજ્ઞાનમય જ છે, ઝેરની ભૂમિકામાંથી ઝેર જ ઉત્પન્ન થાય, ઝેરના ઝાડમાંથી ઝેર જ ઉત્પન્ન થાય, અમૃત ઉત્પન્ન ન થાય; જ્ઞાનીના અધા ભાવા જ્ઞાનમય જ છે, કારણ કે તેને પર તરફનીસન્મુખતાવાળા ભાવમાં એકત્વળુદ્ધિ નહિ હોવાથી તેના અધા ભાવા જ્ઞાનમય જ છે, અમૃતના ઝાડમાંથી અમૃત જ ઉત્પન્ન થાય પણ ઝેર ઉત્પન્ન ન થાય.

અવિરતસમ્યગ્દિષ્ટ (જ્ઞાની)ને જોકે ચારિત્રમાહના ઉદયે કાંધાદિક ભાવા પ્રવર્ત છે તોપણ તેને તે ભાવામાં આત્મભુદ્ધિ નથી, તે તેમને પરના નિમિત્તથી થયેલી ઉપાધિ માને છે; તેને કાંધાદિક કર્મા ઉદયમાં આવીને ખરી જાય છે—આગામી એવા બ'ધ કરતાં નથી કે જેથી સ'સારનું ભ્રમણ વધે; કારણ કે (જ્ઞાની) પાતે ઉદ્યમી થઈને કાંધાદિ-ભાવરૂપે પરિણમતા નથી અને જો કે ઉદયની બળજેરીથી પરિણમે છે તા પણ જ્ઞાતાપણ ચૂકીને પરિણમતા નથી; જ્ઞાનીનું સ્વામિત્વ નિરંતર જ્ઞાનમાં જ વર્ત છે તેથી તે કોંધાદિ-ભાવોના અન્ય જ્ઞેયાની માફક જ્ઞાતા જ છે, કર્તા નથી, આ રીતે જ્ઞાનીના સર્વ ભાવા જ્ઞાનમય જ છે.

ગ્રાની પૂર્ણ આસક્તિથી નિવત્રો નથી તેથી ચારિત્રમાહને કારણે જરા કોધ, જરા માન, જરા માયા, જરા લાભ હાય, તેમાં તે પ્રવર્તતા બહારથી દેખાય પણ તેને જુદા આત્માના વિવેક વર્તે છે તેથી તેમાં તેને આત્મબુદ્ધિ નથી કે આ મારું છે તે હું એના છું પણ તેને તે પરની ઉપાધિ માને છે. વિકારી ભાવ છે તે તા આત્માના ગુણને ગાળ છે. ગ્રાનીને અલ્પ દાષ થાય છે પણ તે આવીને ખરી જાય છે.

રૂંગનીને સંપૂર્ણ રીતે અંતરમાંથી રાગ દ્વેષની નિવૃત્તિ થઈ નથી પણ 'દષ્ટિ તેવી સૃષ્ટિ', એ ન્યાયે તેને અવગુણના વ્યય ને ગુણના પર્યાયની ઉત્પત્તિ અને વર્તમાન એક સમયમાં હું અનંતગુણના પિંડ છું એવી ધ્રુવની દષ્ટિ હોવાથી વસ્તુદષ્ટિમાંથી ગુણની નિર્મળ અવસ્થા જ ઉત્પત્ન થાય છે, દષ્ટિ તેવી જ સૃષ્ટિ રચાય છે. પુરુષાર્થમાં જરા મચક ખાઈ જાય છે પણ ખરી રીતે અવગુણના વ્યય થતા જાય છે અને નિર્મળ પર્યાયની ઉત્પત્તિ થાય છે અને અખંડ વસ્તુની દષ્ટિ ઊભી છે.

ગ્રાનીને ગ્રાનદેષ્ટિ પ્રગદી, આત્માનું ભાન થયું તેથી અખંડ વસ્તુની દષ્ટિમાં તેની સૃષ્ટિ કેવી હોય? દષ્ટિ છે પવિત્રતાની, તાે સૃષ્ટિ પણ પવિત્રતાની હોય, વિકારના વ્યય થતાે જાય છે અને નિર્વિકારી પર્યાયના જ ઉત્પાદ થાય છે, જરા અવગુણ રહી ગયા છે પરંતુ તે ઢળવા ખાતર છે, રહેવા ખાતર નથી.

સમ્યગ્દિષ્ટિ ચાથા ગુણસ્થાનવાળા લડાઈમાં ઊભા હાય, છતાં 'હું જ્ઞાયક છું, સ. ૩૯

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

પવિત્ર છું', એવી દૃષ્ટિ થઇ હોવાથી સાક્ષીપણે ઊભા છે એટલે તેને પવિત્રતાની ઉત્પત્તિ થાય છે અને અવગુણના પર્યાયના વ્યય થતા જાય છે. એક સમયમાં એક અવસ્થાની ઉત્પત્તિ હોય પરંતુ અવગુણ અને ગુણના પર્યાયનું મિશ્રપણું નથી. બે થઈને એક પર્યાય નથી, દૃષ્ટિ શુદ્ધ ઉપર છે તેથી ઉત્પાદ એક શુદ્ધના જ છે, અલ્પ અવગુણ ખરવા ખાતે રહ્યા છે, તેમાં ધર્મી જવ ઉઘની થઈને કરવા જેવું છે તેમ માનીને જોડાતા નથી; આખા પરિપૂર્ણ હું નિર્મળ છું તેવા ભાનમાં અવગુણ કરવાના પુરુષાર્થ નથી, પુરુષાર્થ ગથી, પુરુષાર્થ ગુણના પર્યાયના ઉત્પાદ કરવાના જ છે, એક્સી દૃષ્ટિ પ્રમાણે અવસ્થા કરવાના પુરુષાર્થ છે.

ત્રિલાકનાથ તીથ કરદ્દેવ શાંતિનાથ, કું ચુનાથ અને અરનાથ ભગવાન ચક્રવર્તી-પદ્દે હતા ત્યારે લડાઈમાં ઊભા હોય છતાં ગુગુની અવસ્થાના ઉત્પાદ થતા જાય છે, અવગુણના પર્યાયના હાસ થતા જાય છે. લડાઈ તરફના ભાવમાં જોડાતાં જરીક વીર્ય માળું તાં પડે છે, જરીક અવગુણ પણ થાય છે, ગુણની હાનિ પણ જરા થાય છે, પરંતુ ત્યાં તેમની ભાવના નથી. જ્યાં જેની ભાવના ત્યાં તેની વૃદ્ધિ; જ્યાં જેની ભાવના નથી ત્યાં તેના વ્યય છે, વૃદ્ધિ નથી. જ્ઞાનીને ગુણની ભાવના હોય કે અવગુણની ? ગુણની જ હોય. ખસ જ્યાં જેની ભાવના ત્યાં તેની વૃદ્ધિ. જ્ઞાનીને અલ્પ રાગ છે તેને તે ઉપાધિરૂપ માને છે, તેનું ધણીપણું માનતા નથી, કરવાની ભાવના નથી, રાખવાની દૃષ્ટિ નથી, ઉત્પન્ન કરવાના ભાવ નથી. જ્ઞાની કર્મની અળજોરીથી વિકારમાં જોડાતા નથી, કર્મ તેને પરાણે વિકારમાં પ્રવર્તાવતું નથી પણ પાતાના પુરુષાર્થ જરા મચક ખાય છે તેથી રાગ-દ્વેષ થાય છે; તાપણ જ્ઞાતાપણું ચૂકીને રાગ-દ્વેષમાં જોડાતા નથી, ધણીપણું માનીને જોડાતા નથી. જેમ આકાશ ને પાતાળ જણાય છે, પત્થર આદિ જેમ જણાય છે. વિષ્ટા જેમ જણાય છે, બીજાં અન્ય રોયા જેમ જણાય છે તેમ જ કોધાદિ ભાવા જ્ઞાનીને જાણવામાં આવે છે. જેમ ભાગિયા વાણિયાની નાતના નથી, તેમ કામ, ક્રોધ આત્માની નાતના નથી તેમ જ્ઞાનીને જોવામાં આવે છે. ભ'ગિયાના છાકરા વાણિયાના વારસા ન રાખે તેવી રીતે ચૈતન્યની સ્વજાતિની પ્રતીતિ થતાં વિજાતીય કામ-ક્રાંધ મારા સ્વયુણના વારસા રાખનાર નથી એમ ધર્મીને જોવામાં આવે છે. નિષ્કલંકી સ્વભાવમાં આ કલંક. સ્વરૂપ મારું નથી, તેના કરનારા હું નથી, તે મારું કાર્ય નથી, મારું કાર્ય તા જ્ઞાન-મય છે એવું જ્ઞાનીને જ્ઞાન વર્ત્ત છે, જ્ઞાનીનું સ્વામિત્વ નિરંતર જ્ઞાનમાં જ વર્તે છે, પુરુષાર્થની નખળાઈથી અલ્પ વિકાર થાય છે પણ તેમાં તે જ્ઞાતાપણ ચૂકીને પરિણમતા નથી તેથી ગ્રાનીના સર્વભાવા ગ્રાનમય જ છે.

હવે આગળની ગાથાની સૂચનાના અર્થ રૂપ શ્લાક કહે છે:—

ગાથા ૧૩૨-૧૩૬ ]

300

( अनु प्)

# अज्ञानमयभावानामज्ञानी च्याप्य भूमिकाम् । द्रच्यकर्मनिमित्तानां भावानामेति हेतुताम् ॥ ६८ ॥

અર્થ: -- અજ્ઞાની (પાતાના) અજ્ઞાનમય ભાવાની ભૂમિકામાં વ્યાપીને (આગામી) દ્વ્યકર્મના નિમિત્ત જે (અજ્ઞાનાદિક) ભાવા તેમના હેત્રપણાને પામે છે (અર્થાત્ દ્વ્યકર્મના નિમિત્તરૂપ ભાવાના હેત્ર બને છે).

આતમા નિર્વિકારી, સ્વસ'વેઘ, નિર્દોષ અને પવિત્ર છે. અજ્ઞાની તેને ભૂલીને અજ્ઞાનમય ભાવાની ભૂમિકામાં વ્યાપીને એટલે કે રહીને નવાં કર્મ બ'ધાવાના અજ્ઞાન અને રાગ દ્વેષના ભાવ કરે છે, જડ કર્મના ઉદ્દય આવતાં પાતે અજ્ઞાન અને રાગ-દ્વેષના ભાવો કરે છે તે નવાં કર્મના હેલ થાય છે, જ્વનાં કર્મના ઉદ્દય વખતે વર્તમાન વિકારી ભાવરૂપે જોડાય છે તેથી તે ભાવ નવાં કર્મનું કારણ થાય છે. ૧૩૧.

આ જ અર્થ પાંચ ગાથાઓથી કહે છે:-

अण्णाणस्स स उद्ओ जा जीवाणं अतच्च उवलद्धी।

मिच्छत्तस्स दु उदओ जीवस्स असदहाणतं ॥१३२॥

उदओ असंजमस्स दु जं जीवाणं हवेइ अविरमणं।

जो दु कल्लसोवओगो जीवाणं सो कसाउदओ ॥१३३॥

तं जाण जोगउदयं जो जीवाणं तु चिट्ठ उच्छाहो।

सोहणमसोहणं वा कायव्वो विरदिभावो वा॥१३४॥

અજ્ઞાન તત્ત્વતા છું છવાને, ઉદય તે અજ્ઞાનના, અપ્રતીત તત્ત્વની છવને જે, ઉદય તે મિથ્યાત્વના; ૧૩૨. છવને અવિરતભાવ જે, તે ઉદય અણસંયમતાણા, છવને કલુષ ઉપયાગ જે, તે ઉદય જાણ કષાયના; ૧૩૩. શુભ કે અશુભ પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિની ચેષ્ટાતાણા, ઉત્સાહ વર્તે છવને, તે ઉદય જાણ તું યાગના. ૧૩૪.

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

# एदेसु हेदुभूदेसु कम्मइयवग्गणागयं जं तु। परिणमदे अट्ठविहं णाणावरणादिभावेहिं॥१३५॥ तं खळु जीवणिवद्धं कम्मइयवग्गणागयं जइया। तइया दुहोदि हेदू जीवो परिणामभावाणं॥१३६॥

અર્થ:—જીવાને જે તત્ત્વનું અજ્ઞાન ( અર્થાત્ વસ્તુસ્વરૂપનું અયથાર્થ-વિપરીત જ્ઞાન) છે તે અજ્ઞાનના ઉદય છે અને જીવને જે (તત્ત્વનું) અશ્રદ્ધાન છે તે મિથ્યાત્વના ઉદય છે; વળી જીવાને જે અવિરમણ અર્થાત્ અત્યાગભાવ છે તે અસંયમના ઉદય છે અને જીવાને જે મિલન ( અર્થાત્ જાણપણાની સ્વચ્છતા રહિત ) ઉપયાગ છે તે ક્યાયના ઉદય છે; વળી જીવાને જે શુભ કે અશુભ પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિરૂપ ( મન-વચન-કાયા આશ્રિત ) ચેષ્ટાના ઉત્સાહ છે તે યાગના ઉદય જાણ.

આ ( ઉદયો ) હેત્રભૂત થતાં જે કાર્મ હાવર્ગ હાગત ( કાર્મ હાવર્ગ હારૂપ ) પુદ્દગલડ્વ્ય જ્ઞાનાવરહાદિભાવારૂપે આઢ પ્રકારે પરિહામે છે, તે કાર્મ હાવર્ગ હાગત પુદ્દગલડ્વ્ય જ્યારે ખરેખર જીવમાં બધાય છે ત્યારે જીવ (પાતાના અજ્ઞાનમય ) પરિહામભાવાના હેત્ર થાય છે.

આત્માના સ્વભાવ તરફતું જ્ઞાન નહિ કરતાં પરતું જ જ્ઞાન કરવું તે અજ્ઞાનભાવ છે, તે અજ્ઞાનના ઉદય છે.

હું સુખરૂપ છું એવી પ્રતીતિ નહિ થતાં પરમાં સુખબુદ્ધિ થવી, પરમાં પાતા-પણાની બુદ્ધિ થવી તે મિથ્યાત્વ છે. એવી માન્યતા થવામાં પૂર્વના મિથ્યાત્વકર્મના વિપાકનું નિમિત્ત છે. તે ઉદય તરફ આત્મા જોડાય છે-ત્યારે ભ્રાંતિ થાય છે, કર્મ પરાણે કરાવે એમ નથી.

પરની આસક્તિથી નિવત્યો નથી તે અત્યાગભાવ છે એટલે કે અવિરાતભાવ છે, તે અવિરતિભાવમાં કર્મના ઉદયતું નિમિત્ત છે. ઉપયાગમાં નિર્મળતા-સ્વચ્છતા નથી રહેતી તે ક્યાયભાવ છે, તે ક્યાયભાવમાં ક્યાયકર્મના ઉદયતું નિમિત્ત છે.

આ હેતુભૂત જયાં થાય, ત્યાં કાર્મ ણવરગણારૂપ જે, તે અષ્ટવિધ જ્ઞાનાવરણઇત્યાદિભાવે પરિણમે; ૧૩૫. કાર્મ ણવરગણારૂપ તે જયાં જવનિબદ્ધ બને ખરે, આત્માય જવપરિણામભાવાના તદા હેતુ બને. ૧૩૬. ગાથા ૧૩૨ ૧૩૬ ] [ ૩૦૯

શુભયાગમાં કે અશુભયાગમાં પ્રવર્તવું કે નિવર્તવું એટલે કે શુભમાં પ્રવર્તવું અને અશુભથી નિવર્તવું, અશુભમાં પ્રવર્તવું અને શુભથી નિવર્તવું તે યાગના ઉદય છે. આત્માના પ્રદેશનું કંપન છે તે યાગ છે, તે વિકાર છે તેમાં કર્મનું નિમિત્ત છે.

જૂનાં કર્મના ઉદયના વિપાકમાં પાતે જોડાય તે નવા કર્મ અંધનું કારણ થાય છે. તત્ત્વના અજ્ઞાનરૂપે (અર્થાત્ વસ્તુસ્વરૂપની અન્યથા ઉપલબ્ધિરૂપે) જ્ઞાનમાં સ્વાદરૂપ થતા (-સ્વાદમાં આવતા) અજ્ઞાનના ઉદય છે. મિથ્યાત્વ, અસંયમ, કષાય અને યાગના ઉદયો કે જેઓ (નવાં) કર્મના હેત્રુઓ છે તેઓ—તે-મય અર્થાત્ અજ્ઞાનમય ચાર ભાવા છે.

આત્મા તો શુદ્ધ-પવિત્ર છે પણ અવસ્થામાં વિકારભાવે પરિણમે છે તેથી જ્ઞાન હીં છું થાય છે. ઓછા જ્ઞાનના જે સ્વાદ આવે છે તેમાં જ્ઞાનાવરણીયકર્મના વિપાકનું કળ છે, વિપરીત જ્ઞાનના સ્વાદ છે તે અપવિત્રતાના સ્વાદ છે, પવિત્રતાના સ્વાદ નથી. અહીં આ ગાથામાં મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાગ તે ચારે ભાવાને અજ્ઞાનમય કહ્યા છે; સમ્યગ્દિંગને ચારે ભાવા નથી એમ કહ્યું છે. અજ્ઞાનભાવમાં ચારે ઊભા છે અને જ્ઞાનભાવમાં ચારે આ ગયા છે. ચૈતન્યના જ્ઞાનસ્વભાવમાં ન ડકે તેથી જ્ઞાન હીં હું થાય તે અજ્ઞાનભાવ; ચૈતન્યના નિરાળા સ્વભાવમાં ન ડકે અને પરમાં આત્મછુદ્ધિ કરી રાકાય તે મિથ્યાત્વ છે; સ્વરૂપની નિવૃત્તિમાં ન ડકે અને પરની આસક્તિમાં ડકે તે પરના અત્યાગભાવ તે અવિરતિ; સ્વભાવની નિર્મળતામાં ન રાકાય ને મલિન ઉપયાગમાં રાકાય તે કષાય; અયાગમાં ન રાકાય અને કંપનમાં રાકાય તે યાગ. આત્માનું સમ્યગ્લાન જ્યાં થયું ત્યાં અજ્ઞાન ગયું, મિથ્યાત્વ ગયું, તે પ્રકારની અંશે સ્થિરતા થઈ, તે પ્રકારના એટલે કે મિથ્યાત્વ સંખંધીના કષાય ગયા, મિથ્યાત્વ સંખંધીના યાગ ગયા; સમ્યગ્દર્શન થયું ત્યાં બધું ગયું. ચારેને અજ્ઞાનમય ભાવ કહ્યા છે.

કાઈ કહેશ કે ચાગ તા કેવળીને પણ હાય છે ને ? કેવળીને ચાગ હાય છે પરંતુ તે વાત પર્યાયદષ્ટિએ છે. અહીં તા સમ્યગ્દર્ષ્ટિને વસ્તુદ્રષ્ટિ થઈ ત્યાં અધું ગયું તે વાત છે.

વસ્તુમાં અજ્ઞાન નથી, ભ્રાંતિ નથી, અવિરતિ નથી, કપાય નથી, જોગ નથી. જેમ વસ્તુમાં નથી તેમ જેને વસ્તુની દૃષ્ટિ થઇ તેને પણ તે નથી. વસ્તુદૃષ્ટિવ તને અજ્ઞાન નથી, ભ્રાંતિ નથી, અવિરતિ નથી અને યાગ પણ નથી. અજ્ઞાનનું કર્તા અને કાર્યપણ અજ્ઞાનભાવમાં હાય, ભ્રાંતિનું કર્તા અને કાર્યપણ અજ્ઞાનભાવમાં હાય, અવિરતિનું કર્તા અને કાર્યપણ અજ્ઞાનભાવમાં હાય, કપાયનું કર્તા અને કાર્યપણ અજ્ઞાનભાવમાં હાય, કપાયનું કર્તા અને કાર્યપણ અજ્ઞાનભાવમાં હાય, કપાયનું કર્તા અને કાર્યપણ અજ્ઞાનભાવમાં હાય.

390

सिभयसार प्रवयन लाग-४

ગ્રાનભાવે અજ્ઞાનનું કર્તા-કર્મપાં નથી, ગ્રાનભાવે ભ્રાંતિનું કર્તા-કર્મપાં નથી, ગ્રાનભાવે અવિરતિનું કર્તા-કર્મપાં નથી, ગ્રાનભાવે કષાયનું કર્તા-કર્મપાં નથી અને ગ્રાનભાવે જોગનું પાં કર્તા-કર્મપાં નથી, ગ્રાન થતાં તે ખધા અજ્ઞાનમય ભાવો હોતા નથી, ગ્રાન થયા પછી અલ્પ વિકારી ભાવો થાય છે પાં તેના તે કર્તા થતા નથી, તેના તે સ્વામી થતા નથી માટે ગ્રાન થતાં તે ખધા અગ્રાનમય ભાવો હોતા નથી, સ્વભાવનું ભાન થતાં પરના કર્તા-ભાકતા હોય જ નહિ, જો કર્તા-ભાકતા હોય તો તેને સ્વભાવની ખખર જ નથી. આ વસ્તુદૃષ્ટિના આખા વિષય છે, પરિપૂર્ણ સ્વભાવથી ભરપૂર અનંતગુણના અખંડ પિંડ આત્મા દૃષ્ટિના વિષય છે. વસ્તુદૃષ્ટિમાં આખું આવે છે. પાં ગ્રાન સ્વ-પરપ્રકાશક છે તેથી ગ્રાન ઊણી અવસ્થાને પણ જાણે છે અને પૂરી અવસ્થાને પણ જાણે છે. વસ્તુદૃષ્ટિ સાથે જે ગ્રાનના પર્યાય પ્રગટે તે ગ્રાન સાચું જાણ છે, તે ગ્રાન દૃષ્ટિના વિષયને પણ જાણે છે ને અવસ્થાને પણ જાણે છે, ગ્રાન અખા વિષયને પણ જાણે છે અને અલ્પ વિકારી ભાવ રહ્યો તેને પણ જાણે છે, ગ્રાન નિર્મળ પર્યાયને પણ જાણે છે ને સમળ પર્યાયને પણ જાણે છે, દ્વયને પણ જાણે છે ને અધૂરા કે પૂરા પર્યાયને પણ જાણે છે.

દિષ્ટ થયા પછી અલ્પ રાગ-દ્રેષ થાય છે તેને દિષ્ટ સ્વીકારતી નથી, જ્ઞાન તેને જાણે છે પરંતુ દેષ્ટિના અલેક વિષયમાં લેક આવતા નથી, દેષ્ટિપૂર્વ ક્ર જ્ઞાન તે સાચું જ્ઞાન છે. જ્ઞાન, દર્શનના વિષયની પરિપૂર્ણતાને પણ જાણે છે તેમ અવસ્થાનું પડખું પણ જાણે છે.

અજ્ઞાન એટલે સ્વભાવને ચૂકીને જે ભાવ થાય તે. પહેલાં અજ્ઞાનની સામાન્ય વાત કરી પછી ચાર ભેદ પાડ્યા. આત્મા આનંદમૂર્તિ છે તેમાં શાંતિ ને સુખના સ્વાદ નહિ માનતાં પરમાં આનંદ માનીને જ્ઞાનમાં જે આફળતા થાય તે ભ્રમણા છે. પાતાનામાં સુખ છે તેનું લક્ષ નહિ કરતાં પરમાં સુખ છે તેમ લક્ષ કરીને પરિણામમાં જે આફળતા થાય તે કલુપિતતા છે, તે અજ્ઞાન છે, અહીં સુખ્યપણ બધા બાલમાં અજ્ઞાનભાવ લીધા છે. આત્માના સ્વભાવનું ભાન ન હાય ત્યારે ઊંધી માન્યતાના સ્વાદ હાય પણ સ્વભાવના સ્વાદ ન હાય, તત્ત્વશ્રદ્ધાનું પરિણમન ન હાય તેથી પરના આશ્રય ને આશિયાળાપણં ટળે નહિ માટે તે આફળતારૂપ છે.

તત્ત્વના અશ્રદ્ધાનરૂપે જ્ઞાનમાં સ્વાદરૂપ થતા મિશ્યાત્વના ઉદય છે; અવિરમણરૂપે (અત્યાગભાવરૂપે) જ્ઞાનમાં સ્વાદરૂપ થતા અસ'યમના ઉદય છે; કલુષ (મલિન) ઉપયોગરૂપે જ્ઞાનમાં સ્વાદરૂપ થતા કષાયના ઉદય છે; શુભાશુભ પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિના વ્યાપારરૂપે જ્ઞાનમાં સ્વાદરૂપ થતા યાગના ઉદય છે.

ગાથા ૧૩૨-૧૩૬ ] [ ૩૧૧

3'ધી માન્યતાના સ્વાદ કલુધિત છે, ભલે ઉદ્યાડ હાય અગિયારઅંગના, તાપણ તે વિનાશિક છે, વસ્તુદ્ધિના લક્ષપૂર્વક ઉદ્યાડ થાય તે અવિનાશી છે. જ્ઞાનીને વર્ત માન પર્યાયમાં અભાન થતું નથી, વર્ત માન પર્યાયમાં મૂં ઝાતા નથી, અસ્થિરતામાં આત્મભુદ્ધિ થતી નથી. અસ્થિરતા ઉત્પન્ન કરવાની ભાવના હાતી નથી, રાખવાની દૃષ્ટિ હાતી નથી. અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે તેને તે ઉપાધિ માને છે. અલ્પ થાય છે તે અવસ્થાદ્ધિમાં જાય છે, દ્વ્યદ્ધિમાં તે ગૌણ છે; જ્ઞાનમાં ખન્ને વાત છે. આત્મા પરથી નિરાળા છે તેની પ્રતીત વિના, તેના ભરાંસા વિના પરના ભરાંસા થતાં ભ્રમણાના સ્વાદ આવે છે, જ્ઞાનમાં ભ્રમણાના સ્વાદ આવે છે,

જેટલા વિષયની આસક્તિના ભાવ છે તે અત્યાગભાવ છે, આર્સાક્તર્યે સ્વાદમાં આવતા તે અસંયમ છે, અજ્ઞાન, મિથ્યાત્વ, આસક્તિ વગેરેના આકળતારૂપ સ્વાદ છે.

લોકો કહે છે ને? કે દૃકયમાં દાહ થાય છે, કાળજમાં ખળે છે, કાળજે ક્યાંય મુખ થતું નથી. પોતાને એક જ દીકરા હોય, પોતે ચાર ભાઈઓ હોય, પોતાના એકના એક છાકરાનાં લગ્ન હોય, મોટા ભાઈ પાસે પોતાનું ચાલતું ન હોય, ચારે ભાઈઓ ભેગા હોય, પોતાને એક જ દીકરા હોવાથી વધારે ધામધૂમ કરવી હોય ત્યારે બીજ ભાઈઓ કહે કે તારે એક જ દીકરા છે તેથી તું આવું કર પણ અમારે ચાર ચાર દીકરા છે તા અમારે કઇ રીતે કરવું? એ રીતે બીજા ભાઈઓ માનતા ન હોય ત્યારે જોઈ લ્યા તેના દૃદયના દાહ! તે કષાયના દાહ છે, એ કલુપિત પરિણામ તે મલિન સ્વાદ છે, આત્મસ્વભાવથી વિરુદ્ધ સ્વાદ છે. સંસારના ખાદ્ય વ્યવહાર પણ અટપટા છે તેના ઉકેલ કરતાં ન આવડે ને જ્યાં ધાર્યું ન થાય ત્યાં આફળતા આફળતા થઈ જાય. તે બધા કપાયના સ્વાદ છે. અનુકૂળતામાં ખહુ હર્ષ કર્યા હશે તા પ્રતિકૂળતામાં શાક પણ થશે. માટે ખન્નમાં મૂક કાળી ને વળ આત્મા તરફ! આત્માના સ્વાદ લીધા વગર ક્યાંય મુખ થાય તેમ નથી.

શુભ પરિણામની પ્રવૃત્તિ ને અશુભ પરિણામની નિવૃત્તિ-તે પણ કલુષિતભાવ છે, અહીં ચારે બાલમાં અજ્ઞાનીની જ વાત લીધી છે. જ્ઞાનીને શુભાશુભ પરિણામ અલ્પ થાય તેની ગણતરી નથી, તેના તે સ્વામી થતા નથી; અજ્ઞાની શુભાશુભપરિણામના સ્વામી થાય છે, શુભાશુભ પરિણામ જેટલા જ આત્માને માને છે. શુભભાવની પ્રવૃત્તિમાં એમ ભાવ આવે કે 'મે' આમ કર્યું', મે' તેમ કર્યું''-તે બધા કલુષિતભાવ છે.

કાઇ કહે કે ધર્મ નાં કાર્યો અમે ઘણાં કર્યા પણ ધર્મ કહેવાય કાને તેની તા ખખર નથી, શુભ પરિણામ થાય તેમાં ધર્મ માન્યા છે પરંતુ શુભભાવ તા વિકારીભાવ

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

છે, તેમાંથી આત્માની શાંતિ કચાંથી આવશે ? કાેઇ કહે કે રૂપીઆ ખર્ચીએ તા શાંતિ આવે કે નહિ? અરે! લાખ રૂપીઆ ખર્ચે તાેપણ તેનાથી શાંતિ ન આવે, કારણ કે રૂપીઆ પર વસ્તુ છે; પરવસ્તુથી આત્માને શાંતિ ન આવે, શાંતિ પાતાના સ્વભાવમાંથી આવે છે, સ્વભાવની શ્રદ્ધા અને જ્ઞાન કરવાથી શાંતિ આવશે. પુષ્યના પરિણામ થાય તેનાથી અનુકૂળ સંધાગા મળે પરંતુ અંતરની શાંતિ નહિ મળે, વિકારભાવમાંથી સ્વાભાવિક શાંતિ કથાંથી આવે?

જેમ તાડનાં ઝાડ લાંભા હોય છે ને પાંદડાં ઊંચે ઊંચે થાડાં હોય છે. તે તેના થડને પણ છાયા ન આપે, તેનું થડ સુકાય નહિ તેટલા છાંયા પણ ન આપે, તાડના થડ ઉપર ચૈત્ર-વૈશાખના ભકું તડકા પડતા હોય, થડ સુકાનું હોય પણ તેનાં પાંદડાં તેને છાંયા ન આપે અને બીજાને પણ છાંયા ન આપે; તેમ ચૈતન્યસ્વભાવના ભાન વિના શુભપરિણામનાં પાંદડાં ફૂટયાં પરંતુ તે ચૈતન્યના મૂળિયાને શાંતિ આપે નહિ. શાંતિ તા ચૈતન્યસ્વભાવનું ભાન કરીને તેમાં કરે તા મળે પરંતુ શુભ પરિણામ તા ગ્રાની કે અજ્ઞાની કોઈને શાંતિ ન આપે કારણ કે તે વિકાર ભાવ છે, વિકારભાવ ત્રણકાળમાં કોઈને શાંતિ આપે નહિ.

भिध्यात्व, અસંયમ વગેરેના પરિણામ આકળતારૂપ છે, તે સુખરૂપ નથી, તેનાથી બ'ધ થાય છે. આ પૌદ્દગલિક મિધ્યાત્વાદિના ઉદ્દયો હેતુભૂત થતાં જે કાર્મણવર્ગણાગત પુદ્દગલદ્રવ્ય જ્ઞાનાવરણાદિભાવે આઢ પ્રકારે સ્વયમેવ પરિણમે છે, તે કાર્મણવર્ગણાગત પુદ્દગલદ્રવ્ય જ્યારે જીવમાં નિષ્મદ્ર થાય ત્યારે જીવ સ્વયમેવ અજ્ઞાનથી સ્વપરના એકત્વના અધ્યાસને લીધે તત્ત્વઅશ્રદ્ધાન આદિ પાતાના અજ્ઞાનમય પરિણામભાવાનો હેતુ થાય છે.

એક સાથે ત્રણ વાત લીધી છે, કર્મના ઉદય, તેમાં જેડાવું અને નવાં કર્મનું ખંધાવું. નવાં કર્મ ભંધાય છે તે જીનાં કર્મથી ખંધાય છે, એટલે કર્મના ઉદય આવતાં અજ્ઞાનભાવે જીવ તે તરફ જોડાય છે તેથી નવાં કર્મ ભંધાય છે. વિકારી ભાવ છે તે પર વલણવાળા ભાવ છે માટે તે જડ છે, એ રીતે જીનાં કર્મ નવાં કર્મને ભાંધે છે. જુનાં કર્મનું ફળવું, નવાં કર્મનું ખંધાવું અને જીવનું અતત્ત્વશ્રદ્ધાનાદિરૂપે પરિણ્વું—એ ત્રણે એક સમયે જ થાય છે. જીવ પાતે જ પાતાના પરિણામના હેતુ થાય છે, પાતે જ ઊંધા પુરુષાર્થવા નિમિત્ત તરફ જોડાય છે, જીનાં કર્મ રાગ—દેષ કરાવતા નથી, તે નવાં કર્મને કહેતાં નથી કેતું નવાં કર્મારૂપે ખંધાઈ જા. જીનાં કર્મ નવાં કર્મનું કારણ ક્યારે થાય? કે તું પાતે તે તરફ જોડાઈ જા તો. જ્ઞાની જુનાં કર્મ તરફ જોડાતા નથી તેથી તેમને નવાં કર્મ ભંધાતાં નથી. અહીં ચારે બાલ અજ્ઞાનના લીધા છે. અજ્ઞાન-પૂર્વક મિશ્યાત્વ છે એમ નથી પણ વાસ્તિવિક રીતે મિથ્યાત્વપૂર્વક અજ્ઞાન છે. કર્મના

ગાયા ૧૩૨–૧૩૬] [ ૩૧૩

ઉદ્દેશ નિમિત્તભૂત થતાં, કાર્મ હાવર્ગ હારૂપ નવાં પુદ્દગલા સ્વયમેવ જ્ઞાનાવરહાદિ કર્મ રૂપે પરિહામ છે અને જીવ સાથે બંધાય છે; અને તે સમયે જીવ પહાસ્વયમેવ પાતાના અજ્ઞાનભાવથી અતત્ત્વશ્રદ્ધાનાદિ ભાવારૂપે પરિહામ છે. એ રીતે પાતાના અજ્ઞાનમય ભાવાનું કારહા પાતે જ થાય છે. મિથ્યાત્વાદિના ઉદ્દય થવા, નવાં પુદ્દગલાનું કર્મ રૂપે પરિહામનું તથા બંધાનું, અને જીવનું પાતાના અતત્ત્વશ્રદ્ધાનાદિ ભાવારૂપે પરિહામનું ને વહ્યુ એક સમયે જ થાય છે; સૌ સ્વતંત્રપહે પાતાની મેળે જ પરિહામ છે, કાઈ કાઈને પરિહામાવનું નથી.

અહીં મિથ્યાત્વ, અવિરત, કપાય અને યાગ ચારે બાલને અજ્ઞાનમય લીધા છે, સમ્યગ્દિષ્ટિને તે ચારે બાલ નથી. આત્માનું સમ્યગ્જ્ઞાન થયું ત્યાં અજ્ઞાન ગયું, મિથ્યાત્વ ગયું, તે પ્રકારની અંશે સ્થિરતા થઈ, તે પ્રકારના કપાય ગયા, મિથ્યાત્વ સંખંધીના યાગ ગયા, એ રીતે બધું ગયું; સમ્યગ્દર્શન થયા પછી અલ્પ કપાય વગેરે રહી જાય તે વાત અહીં ગૌલુ છે કારલુ કે તે વાત અવસ્થાદિષ્ટની છે, આ વાત વસ્તૃદેષ્ટિની છે.

સમ્યગ્દિષ્ટિની દર્ષિટ અખંડ વસ્તુ ઉપર છે, દ્રવ્યદ્ષષ્ટિના વિષય આપ્યું-પરિપૂર્ણ દ્રવ્ય છે.

ડ્રવ્યદ્દષ્ટિ, અખંડદષ્ટિ, વસ્તુના ઊણા, પૂરા કે વિકારી પર્યાયને સ્વીકારતી નથી, અરે! નિર્મળ પર્યાયને પણ સ્ત્રીકારતી નથી, નિર્મળ પર્યાય પૂરતા પણ આત્માને માનતી નથી, ડ્રવ્યદ્દિના વિષય અખંડ પરિપૂર્ણ ડ્રવ્ય છે.

ડ્વ્યદ્ધિના વિષયમાં અધૂરા કે પૂરા પર્યાયના ભાગ આવતા નથી, સાધ્ય-સાધકના ભાગ આવતા નથી, ડ્વ્યદ્ધિ અખાંડ પરિપૂર્ણ નિરપેક્ષ ડ્વ્યને સ્વીકારે છે. અધૂરા, પૂરા, વિકારી પર્યાય છે ખરા, તેની તદ્દન નાસ્તિ નથી પણ ડ્વ્યદ્ધિના તે વિષય નથી, ડ્વ્યદ્ધિ તેને સ્વીકારતી નથી; અધૂરા, પૂરા, કે વિકારી પર્યાયને જ્ઞાન જાણે છે, શુભાશભ પરિણામ ક્ષણ પૂરતા આત્માના પર્યાયમાં થાય છે તેને સમ્યગ્જ્ઞાન જાણે છે, તે અસદ્દભૂત વ્યવહારનય છે; અધૂરા નિર્મળ પર્યાય અને પૂરા નિર્મળ પર્યાયને જાણનાર જ્ઞાનને સદ્દભૂત વ્યવહારનય કહેવાય છે.

ડ્વ્ય અને પર્યાય બન્નેને એક સાથે જાણનાર જ્ઞાન તે પ્રમાણજ્ઞાન છે; ડ્વ્યદેષ્ટિના જોરપૂર્વક નિર્મળ પર્યાય વધારતાં ગ્રાન સામાન્ય સાથે એક થાય છે, એટલે સામાન્ય અને વિશેષ બન્ને એક થાય છે તે પ્રમાણજ્ઞાન છે; સામાન્યરૂપ આપ્યું ડ્વ્ય છે, નિર્મળ પર્યાય પ્રગઢ થઈને સામાન્ય સાથે એક થાય છે તે સામાન્ય અને વિશેષ બન્ને એક થાય છે તે લ. પ્ર. ૪૦

सिभयसार प्रवयन लाग-४

398]

પ્રમાણજ્ઞાન છે. પ્રમાણજ્ઞાન દ્વ્યદ્ધિને અને અધૂરા, પૂરા, વિકારી પર્યાયને સહજપણ જાણ છે.

ગ્રાનીને યથાથે દ્રવ્યદ્દિ પ્રગૃટી છે તેના જોરમાં સ્થિરતાને વધારતા કેવળજ્ઞાનને પામ છે પણ જ્યાંસુધી અધૂરા છે, પુરુષાર્થ મંદ છે, સ્થિરતા અધૂરી છે, શુદ્ધ સ્વરૂપમાં પૂર્ણ પણ ઢરી શકતા નથી, ત્યાંસુધી અશુભ પરિણામથી ભચવા શુભ પરિણામમાં જોડાય છે પણ તેને આદરણીય માનતા નથી, સ્વભાવમાં તેની નાસ્તિ છે તેથી દૃષ્ટિ તેના નિષેધ કરે છે પરંતુ અસ્થિરતાને કારણે અશુભ પરિણામથી ભચવા તે ભાવા આવે છે, પરંતુ ગ્રાનીને ક્ષણે ક્ષણે એ ભાવના હોય છે કે આ ક્ષણે વીતરાગ થવાતું હોય તા આ શુભ પરિણામ પણ જોઇતા નથી પણ અધૂરાશને કારણે તે ભાવા આવ્યા વગર રહેતા નથી.

જ્ઞાની અશુભ પરિણામથી અચવા શુભ પરિણામમાં પુરુષાર્થ વર્ક જોડાય છે પણ તેને પાતાનું સ્વરૂપ માનતા નથી, તેના સ્વામી થતા નથી, દ્વયદિષ્ટ તેના નિષેધ કરે છે. જ્ઞાન સ્વપરપ્રકાશક છે, દ્રવ્ય અને પર્યાયને અરાભર જાણે છે, દ્વયદિષ્ટના વિષયને અને અધૂરા, વિકારી પર્યાયને જ્ઞાન ખરાભર સહજપણે જાણે છે.

શુભ પરિણામ પણ ધર્મીને આફતર્ય અને બાજર્ય લાગે છે તેનાથી પણ તે છૂટવા જ માગે છે, પરંતુ આવ્યા વગર રહેતા નથી, તે ભાવા આવે છે તાપણ તે સ્વરૂપમાં ઠરવાના જ ઉદ્યમી રહે છે. કાેઇ કાેઇ વાર બુબ્લિપૂર્વ કના બધા વિકલ્પા છૂટી જાય છે અને સ્વરૂપમાં સહજ ઠરી જાય છે તે વખતે સિદ્ધ ભગવાન જેવા અરા અનુભવ કરે છે, પરંતુ સર્વથા ઠરી શકતા નથી તેથી શુભ પરિણામમાં જોડાય છે.

ચાથી ભૂમિકાએ જ્ઞાનીને વ્રતના પરિણામ હોતા નથી પણ સમ્યગ્દર્શનના આઠ અંગ હોય છે. નિ:શંક, નિકાંક્ષ, નિર્વિચિકિત્સા, અમૃદદૃષ્ટિ, ઉપગૂહન, સ્થિતિકરણ, વાત્સલ્ય અને પ્રભાવના તે આઠ અંગના સમ્યગ્દર્શન સાથે સંખંધ હોય છે પણ વ્રતના સંખંધ ચોથી ભૂમિકાએ નથી. પહેલાં સમ્યગ્દર્શન થાય, પછી સ્થિરતા થાય એવા માક્ષમાર્ગના ક્રમ છે તેથી એમ સમજવાનું નથી કે સહજદશા ન થાય ત્યાંસુધી રાગ પાતળા ન પાડવા સમ્યગ્દર્શન ન થાય ત્યાંસુધી રાગ પાતળા ન પાડવા તેમ કહેવાની વાત નથી. રાગ પાતળા પાડવા માટે વ્યક્ષચર્ય લે, તીવ્ર હિંસાના પરિણામ ન કરે, તીવ્ર જ્રાના પરિણામ ન કરે, પરસ્ત્રીના ત્યાગ કરે વગેરે કરી શકે છે પણ જ્ઞાન ખરાભર કરવું કે તે સહજદશાપૂર્વકનાં વ્રત નથી. અંતરંગમાં આત્માના-ભાનપૂર્વક સ્વરૂપરમણતા વધતાં વ્રતના શુભ પરિણામ આવે છે તે સાચું શ્રાવકપણું અને સાચું મુનિપણું છે.

પાંચમી ભૂમિકાએ સ્થિરતા વધતાં અહ્યુવ્રતના શુભ પરિણામ આવે છે ને છક્કી

## ગાથા ૧૩૨-૧૩૬

394

ભૂમિકા થતાં મહાવ્રતના શુભ પરિણામ આવે છે, ત્યાં છઠ્ઠી ભૂમિકાએ ક્ષણમાં સ્વરૂપમાં ઠરી જાય છે તે ક્ષણમાં ઉપયોગ ખહાર શુભ પરિણામમાં આવે છે, એવી રીતે હજારો વાર સ્વરૂપમાં તે ખહાર આવજા કરે છે, એવી મુનિઓની સહજદશા હોય છે. આવી સ્થિરતા સાથે પંચ મહાવ્રતના શુભ પરિણામ હોય છે, મુનિપણું આવતાં શરીર પરનાં લુગડાં પણ છૂટી જાય છે. મુનિપણું છે તે કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરવાનું સાક્ષાત્ કારણ છે, પાતાના રાગતે કારણે લુગડાં વગેરેના પરિષ્થહ ન છૂટે ત્યાં સુધી કેવળજ્ઞાન ન થાય, વીતરાગતા ન થાય એવા નિમિત્તના મિત્તિકસંખધ છે. રાગ હોય ત્યાં સુધી વીતરાગતા ન થાય, વસ્તાના રાગ છૂટતાં વસ્ત્ર પણ છૂટી જાય, રાગ છૂટતાં રાગનાં નિમિત્ત પણ છૂટી જાય એવા સંખધ છે. રાગનાં નિમિત્ત પણ છૂટી જાય એવા સંખધ છે. રાગનાં મૂળમાંથી ક્ષય ન થાય ત્યાં સુધી કેવળજ્ઞાન ન થાય, કેવળજ્ઞાન થતી વખતે નગ્ન દિગંભર મુનિપણાનું ભાદ્યલિંગ હોય છે અને અંતરમાં વારંવાર સ્વરૂપમાં ઝૂલ્યા કરે છે, કેવળજ્ઞાનની સમીપ વર્ત છે.

પાંચમી ભૂમિકા હાય ત્યાંસુધી વસ્ત્ર હાય છે અને છઠ્ઠી ભૂમિકા આવતાં ગૃહસ્થા-શ્રમ ને વસ્ત્ર બધું છૂટી જાય છે. ગૃહસ્થાશ્રમમાં સમ્યગ્દર્શન થતાં દૃષ્ટિથી કૃતકૃત્ય માક્ષ છે પણ સ્થિરતાથી માક્ષ નથી, સ્થિરતાથી માક્ષ તા સુનિપણું આવ્યા પછી કેવળજ્ઞાન થાય ત્યારે થાય છે.

છઠ્ઠી ભૂમિકાએ મુનિ જ્યારે સ્વરૂપમાં જામી જાય છે ત્યારે સાતમી ભૂમિકા થાય છે. વળી ઉપયાગ બહાર આવે ત્યારે કાેઈવાર શાસ્ત્રસ્વાધ્યાયના, કાેઈવાર ઉપદેશના કાેઈવાર દ્વય, ગુણ, પર્યાયના વિચારના, કાેઈવાર શિષ્યોને શિક્ષા, દીક્ષા, પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે દેવાના શભ પરિણામ આવે છે, કાેઈવાર જિન પ્રતિમાના દર્શનના, જિન પ્રતિમાની સ્તુતિના, શાસ્ત્ર લખવાના વગેરે શુભભાવ આવે છે, કાેઈવાર આહાર-વિહારના પરિણામ આવે છે, એવાે રીતે અંતર્મ હૂર્ત બહાર શુભ ઉપયાગમાં અને અંતર્મ હૂર્ત સ્વરૂપમાં જામી જાય છે, એ રીતે ક્ષણમાં બહાર અને ક્ષણમાં અંદર એમ હજારાેવાર સ્વરૂપમાં ઝૂલ્યા કરે છે, આવાં મુનિઓાના દશા હાય છે.

ચાથી ભૂમિકાએ સમ્યગ્દર્શનનાં આઢ અંગ હોય છે, પાંચમી ભૂમિકાએ સમ્યગ્દર્શનનાં આઢ અંગ સહિત અહ્યુવ્રત હોય છે અને છઠ્ઠી ભૂમિકાએ આઢ અંગ સહિત મહાવ્રતના પરિણામ હોય છે એવા નિયમ છે. ચાથી ભૂમિકાએ વર્તતા બધા સાધક જીવાના, પાંચમી ભૂમિકાએ વર્તતા બધા સાધક જીવાના, અને છઠ્ઠી ભૂમિકાએ વર્તતા બધા સાધક જીવાના, રાંચમી ભૂમિકાએ વર્તતા બધા સાધક જીવાના, રાંચમી ભૂમિકાએ વર્તતા બધા સાધક જીવાના પરિણામમાં

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ફેર હોય છે અને તેથી તે રાગને અનુકૂળ બહારનાં નિમિત્તોમાં પણ ફેરફાર હોય છે. જેમકે શાસ્ત્રસ્વાધ્યાયના પરિણામમાં શાસ્ત્રનું નિમિત્ત હોય છે અને ભગવાનના દર્શનના શભપરિણામમાં ભગવાનનું નિમિત્ત હોય છે. પરિણામ પ્રમાણે નિમિત્તનું મળવું કે ન મળવું તે પુષ્યાધીન રહે છે અને જો નિમિત્ત મળે તા ભગવાનના દર્શનના પરિણામ વખતે ભગવાનનું નિમિત્ત હોય છે.

ચાયી ભૂમિકાએ સમ્યગ્દર્શન થયા પછી જે અસ્થિરતા રહે છે તે પાતાના પુરુષાર્થની મંદતાએ રહે છે. પાતે સ્થિરતા પુરુષાર્થ વડે પ્રગઢાવે તેા અસ્થિરતા ટળી જાય છે, રાગ-દ્રેષ ટળી જાય છે. અંદરનાં દ્યાતિકર્મના નાશ થવા તે આત્માના પુરુષાર્થને આધારે છે. કેવળજ્ઞાન પ્રગઢ થતાં દ્યાતિકર્મ સ્વયં ઢળી જાય છે એવા સંખંધ છે. કેવળજ્ઞાન પ્રગઢ થતાં ચાર દ્યાતીકર્મના ક્ષય થાય તાપણ ચાર અદ્યાતિ કર્મ ખાંકી રહે છે. ગૃહસ્થાશ્રમના રાગ છૂટતાં ગૃહસ્થાશ્રમના સંચાગ છૂટી જાય એવા સંખંધ છે. અમુક હદના રાગ છૂટતાં જે ભૂમિકાએ જે ન હોય તેવાં અદ્યાતિકર્મના ઉદયના સંચાગ છૂટી જ જાય એવા સંખંધ છે, જેમકે મુનિપણું થતાં વેપારધાંધા, સ્ત્રી. કુંદુંખ, લૂગડાં વગેરે છૂટી જાય છે એવા નિમિત્તનૈમિત્તિકસંખંધ છે; પરંતુ કેવળજ્ઞાન થતાં બધા પ્રકારે અદ્યાતિકર્મ ટળી જાય એવા સંખંધ નથી, કેવળજ્ઞાન થાય તાપણ અદ્યાતિકર્મ રહી જાય છે.

ગુણપૂજા તે યથાર્થ વિવેક છે-માર્ગ છે પણ વ્યક્તિ પૂજા તે માર્ગ નથી, યથાર્થ વિવેક નથી. જ્યાં યથાર્થ ગુણ દેખાય ત્યાં આદર કરવા યાગ્ય છે, જ્યાં ગુણ ન દેખાય ત્યાં આદર કરવા યાગ્ય નથી. અમુક જ વ્યક્તિને માનવી તે પક્ષપાત છે; એવું જૈન-દર્શનમાં છે જ નહિ, જૈનદર્શનમાં ગુણપૂજા છે, વ્યક્તિપૂજા છે નહિ.

કાઇ કહેશે કે આ તા અધી ઊંચી લાત થઈ પણ પ્રથમ શરૂઆતમાં અમારે શું કરવું તે સમજાવા ?

પ્રથમ શરૂઆતમાં યથાર્થ સત્ સમજવાની યથાર્થ જિજ્ઞાસા-રુચિ કરવી, સમજતાં વાર લાગે તો ધીરજ રાખવી, વારંવાર પ્રયત્ન કર્યા કરવો. સત્ સમજવા માટે સત્દેવ, અને સત્શાસ્ત્રના ખહુમાનપૂર્વક-ભક્તિપૂર્વક સમાગમ કરવા-પરિચય કરવો. સત્ની જિજ્ઞાસાપૂર્વક સત્ વાંચન, સત્ વિચાર, સત્શ્રવણ, દ્વ-ગુરુ-શાસ્ત્રનું ખહુમાન કરવું-તે ખર્યા સાચી સમજણ કરવાનાં સાધના છે, તે તરફ લક્ષ કરતાં શુભરાગ આવે છે ખરા પણ તે શુભરાગની સાથે જે સત્ સમજવા તરફનું યથાર્થ જોર છે— વલણ છે તે પાતે સત્ સમજવાનું કારણ ખને છે અને શુભરાગને હૈય માન્યા છે તેથી

ગાયા ૧૩૨–૧૩૬ ] [ ૩૧૭

તે ટળી જાય છે. સત્ સમજવા તરફ યથાર્થ વલણ થતાં સત્થ્રવણ વગેરેના શભારાગ આવ્યા વગર રહેતા નથી. જેને આત્મા તરફની રુચિ જગી તેને વિષય-કષાય તરફની રુચિ સહેજે છૂટી જ જાય છે અને વિષય કષાયની રુચિ છૂટી જ જતાં અમુક પ્રકારે તીલ હિંસા છૂટી જાય, તીલ જું છૂટી જાય, તીલ ચારી છૂટી જાય, પરસ્ત્રીનું લંપટપણું છૂટી જાય; જેને આત્માની જિજ્ઞાસા જગી તે લંપડપણું કરતા હાય તેમ ન અને, આત્માની જિજ્ઞાસા જેને થઈ તેને કપાયા છૂટી જાય પરંતુ તે યથાર્થ આત્માની ઓળખાણ અને સ્થિરતાપૂર્વ કનાં સાચાં લત નથી. સાચાં લત તા પાંચમી અને છૂકી ભૂમિકાએ આવે છે, ચાથી ભૂમિકાએ તા સમ્યગ્દર્શનાં આઠ અંગ હાય છે, લત તા સ્થિરતા પ્રગટતાં પાંચમે ગુણસ્થાને હાય એવા માર્ગના કમ છે.

પ્રથમ સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ કરવા માટે, આત્માની સાચી ઓળખાણ કરવા માટે સત્શ્રવણ, દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્રનું બહુમાન, સત્વિચાર વગેરે હોય છે, તે સત્ સમજવાનાં સાધના છે, તે બધા શભરાગની સાથે યથાર્થ સત્ સમજવા તરફનું વલણ હોય તા પુરુષાર્થ વડે અવશ્ય સત્ સમજય છે. જિજ્ઞાસાની ભૂમિકામાં તીત્ર વિષય-કષાયના પરિણામ હોતા નથી, ત્રતના શભ પરિણામ આવે પરંતુ તે સાચાં ત્રત નથી.

ચાથી ભૂમિકાએ સમ્યગ્દર્શન થાય છે, શુભાશુભ પરિણામથી જીદા નિરાળા આત્માનું ભાન થાય છે, શુભાશુભ પરિણામનું સ્વામિત્વ છૂટી જાય છે, પરનું -શુભાશુભ પરિણામનું કર્તાપણું છૂટીને તેના જ્ઞાતા થાય છે. કાેઇ કાેઇવાર ઉપયાગ ખાદ્યથી છૂટીને અંતરમાં લીન થાય છે ત્યારે શુભાશુભ વિકલ્પ પણ છૂટી જાય છે, સિદ્ધ જેવા અંશે અનુભવ કરે છે, બુદ્ધિપૂર્વ કના વિકલ્પ છૂટી જાય છે અને ઉપયાગ સ્વરૂપમાં લીન થાય છે, અબુદ્ધિપૂર્વ કના વિકલ્પ હાેય છે પણ તેને સર્વજ્ઞ જાણી શકે છે, છજ્ઞસ્થ તેને જાણી શકતો નથી. કેવળજ્ઞાન થતાં અબુદ્ધિપૂર્વ કના વિકલ્પ પણ છૂટી જાય છે.

૨૦૦૦, કારતક વદ છ શુક્ર.

જવથી જીદું પુદ્દગલનું પરિણામ છે એમ હવે પ્રતિપાદન કરે છે:-

કર્મની અવસ્થા અને આત્માની અવસ્થા બન્ને એક સાથે થવા છતાં આઢકર્મની અવસ્થા એને કારણે ને આત્માની અવસ્થા આત્માને કારણે-બન્ને અવસ્થા જીદી જીદી થાય છે. આત્માના રાગ-દ્વેષનું નિમિત્ત પામીને જે પરમાણ કર્મ રૂપે પરિણમે છે તેના આત્મા કર્તા નથી; એવા સૂક્ષ્મકર્મસ્ક ધોના આત્મા કર્તા નથી તા સ્થૂળ સ્ક ધોના તા કર્તા કર્યાથી હોય?

પ્રશ્ન: -- આત્મા આ લાકડાને પકડી શકે કે નહિ?

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ઉત્તર:—આત્મા પરવસ્તુને પકડી શકે નહિ. ખન્નેની અવસ્થા એક સાથે થવા છતાં પણ હાથ હાથમાં છે ને લાકડં લાકડામાં છે; તેવી રીતે આત્માની અવસ્થા આત્મામાં છે ને કર્મની અવસ્થા કર્મમાં છે; ખન્નેની અવસ્થા એક સાથે થવા છતાં પણ આત્માની અવસ્થા ક્ષણે ક્ષણે આત્મામાં થાય છે ને કર્મની અવસ્થા ક્ષણે ક્ષણે કર્મમાં થાય છે, ખન્તેની અવસ્થા જુદી જુદી થાય છે.

શરીરની હલવાની અવસ્થા, હાથની હલવાની અવસ્થા આત્મા કરી શકે નહિ, આત્મા રાગને કરી શકે છે પણ હાથની અવસ્થાને કરી શકતો નથી. વળી લાકડાની અવસ્થાને હાથ પણ પકડી શકતો નથી, લાકડાને આધારે લાકડું છે ને હાથને આધારે હાથ છે, હાથની અવસ્થા હાથમાં ને લાકડાની અવસ્થા લાકડામાં; બન્નેની અવસ્થા ભિન્ન ભિન્ન છે. કોઈ કહેશે કે એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યને કરી શકે નહિ પણ પર્યાય તો કરી શકે ને? ના, તે વાત ખાટી છે. એક દ્રવ્ય તો બીજા દ્રવ્યને કરી શકે નહિ પણ એક પર્યાય પણ પરદ્રવ્યના પર્યાયને કરી શકે નહિ કારણ કે સર્વ દ્રવ્યે દ્રવ્યથી, ગુણથી ને પર્યાયથી સ્વતંત્ર છે.

જે જીવ આત્માની અવસ્થા આત્માને આધારે થાય છે એમ નથી માનતા તે બીજા બધા પદાર્થના આધાર તે તે પદાર્થ છે પણ હું નથી એમ પણ માનતા નથી. લાકડાં, હાથ, શરીરાદિ બધા પદાર્થોના આધાર હું નથી એમ તેને બેસતું નથી.

દરેક વસ્તુ અનાદિઅનંત જુદી છે એમાં જે ક્ષણે ક્ષણે અવસ્થા થાય તેના આધાર તે વસ્તુ છે. આત્માના ગુણની અવસ્થા આત્માને આધારે થાય છે એમ જેને એસતું નથી તેને બીજ પદાર્થની અવસ્થાના આધાર તે તે જુદી જુદી વસ્તુ પાતે છે પણ હું તેના આધાર નથી એવી પ્રતીત એસતી નથી, જેને વસ્તુની પ્રતીતિ નથી તેને પર્યાયની પ્રતીતિ પણ એસતી નથી, પાતે વસ્તુ બીજી વસ્તુથી સ્વતંત્ર—ભિન્ન છે એમ જેને પ્રતીતિ નથી તે પાતાના પર્યાયના આધાર બીજું ડ્વ્ય છે એમ માને છે; વસ્તુ પાતે ત્રિકાળ છે એમ બેસે તા તેમાં જે ક્ષણે ક્ષણે અવસ્થા થાય તે તેમાંથી જ થાય છે પણ પરથી થતી નથી એમ પ્રતીત બેસે.

ચાપડી ચાપડીમાં છે તે હાથ હાથમાં છે; શરીર શરીરમાં છે તે આત્મા આત્મામાં છે. વ્યવહારથી કહેવાય કે પાણીના કળશા, પ⊯ડી અને કળશા એક ક્ષેત્રે રહ્યાં હોવાથી પાણીના કળશા કહેવાય પણ કળશા પાણીના નથી, કળશા તા પિત્તળના છે.

કાઈ દ્રવ્ય કાઈ દ્રવ્યમાં પેસતું નથી, સર્વ દ્રવ્ય જીઠાં છે. આત્મામાં જ્યારે

ગાથા ૧૩૭-૧૩૮ ]

[ 396

વિકારી ભાવ થાય તે ઢાણે કર્મની જે કાંઈ અવસ્થા થાય તે કર્મ સ્વતંત્ર પરિણમીને થાય છે, આત્મા તેને પરિણમાવી દેતા નથી. ૧૩૨-૧૩૬.

প্তব্যা পুর্' ক 'पुरुगसद्व्यतु' परिलाभ छ ओभ छवे प्रतिपाहन करे छ :-

जइ जीवेण सह चिय पुग्गलद्व्वस्स कम्मपरिणामो।
एवं पुग्गलजीवा हु दोवि कम्मत्तमावण्णा ॥१३७॥
एकस्स दु परिणामो पुग्गलद्व्वस्स कम्मभावेण।
ता जोवभावहेदूहि विणा कम्मस्स परिणामो॥१३८॥

અર્ધ:—જો પુદ્દગલદ્રવ્યને જવની સાથે જ કર્મ રૂપ પરિણામ થાય છે (અર્થાત્ અન્ને ભેળાં થઇ ને જ કર્મ રૂપે પરિણામ છે) એમ માનવામાં આવે તો એ રીતે પુદ્દગલ અને જવ અન્ને ખરેખર કર્મ પણાને પામે. પરંતુ કર્મ ભાવે પરિણામ તા પુદ્દગલદ્રવ્યને એકને જ થાય છે તેથી જવભાવરૂપ નિમિત્તથી રહિત જ અર્થાત્ જીદું જ કર્મનું પરિણામ છે.

જુઓ ભાઈ! આ વસ્તુ પહેલાં સમજવા જેવી છે, કે દરેક વસ્તુની અવસ્થા સ્વતંત્ર થાય છે. એક તરફ આત્મા રાગ-દ્રેષ કરે ને સાથે કર્મની અવસ્થા પણ કરે—એમ બે એકી સાથે ન કરે. જે કર્મની અવસ્થા આત્મા કરે તો તે ડાણે આત્માની અવસ્થા શું? આત્માની અવસ્થા જુદી ન રહી, એડલે કે એની અવસ્થા જડમાં ગઈ, જુદી ન રહી. શરીરની હાલવા—ચાલવાની અવસ્થા થાય તે ડાણે આત્માની અવસ્થા થાય છે કે નહિ? જે શરીરની હાલવાની અવસ્થા આત્મા કરે તો આત્માની અવસ્થા શું રહી? શરીરની હાલવાની અવસ્થા પણ આત્મા કરે ને રાગની અવસ્થા પણ આત્મા કરે એમ બને નહિ, જડની અને વિકારી પરિણામની બે ક્યા આત્મા ન કરે; જડ અને આત્મા બન્ને સાથે હોવા છતાં બન્નેની અવસ્થા જુદી છે, હાલવાની અવસ્થા થાય તે ચેતનની છે. હાલવું—ચાલવું તે જડની થાય તે જડની છે અને રાગની અવસ્થા થાય તે ચેતનની છે. હાલવું—ચાલવું તે જડની

જે કર્મ રૂપ પરિણામ, છવ ભેળાં જ, પુદ્દગલનાં ખને, તા છવ ને પુદ્દગલ ઉભય પણ કર્મ પણું પામે અરે! ૧૩૭. પણ કર્મ ભાવે પરિણમન છે એક પુદ્દગલદ્રવ્યને, છવભાવહેતુથી અલગ, તેથી, કર્મનાં પરિણામ છે. ૧૩૮.

૩૨૦ ] [ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ક્રિયાવતી શક્તિની અવસ્થા છે; કાેઇવાર તીલ ગતિ કરે, કાેઇવાર મ'દ ગતિ કરે તે ક્રિયાવતી શક્તિની અવસ્થા છે.

જડની અવસ્થા આત્મામાં ન હોય અને આત્માની અવસ્થા જડમાં ન હોય, આત્માની અવસ્થા જો જડમાં ગરી જાય તે આત્મા જ ન રહ્યો, જડની અવસ્થામાં જો આત્મા છે તે તે ડાણે આત્માની અવસ્થા શું? જડની હાલવા-ચાલવાની અવસ્થા થાય તે વખતે છદ્મસ્થને રાગ હોય તાપણ રાગ અને જડની હાલવા-ચાલવાની અવસ્થા એકરૂપ થઈ જાય નહિ, કારણ કે ખન્ને એકરૂપ થઈ જાય તા આત્માની અવસ્થા ન રહી પરંતુ એકલી જડની અવસ્થા રહી.

કર્મ ને આત્મા બે બેગાં થઇને કર્મની અવસ્થારૂપ થાય તા જવ અને પુદ્દગલ બન્ને કર્મપણાને પામે, પરંતુ કર્મની અવસ્થા તા પુદ્દગલમાં થાય છે અને આત્માની અવસ્થા આત્મામાં થાય છે. કર્મ ને આત્મા બન્ને સાથે સાથે છે તાપણ બન્નેની અવસ્થા જીદી જીદી જ છે, જડની અવસ્થા જડમાં ને આત્માની અવસ્થા આત્મામાં.

કાગળમાં લખવાની કિયા તે રાગની કિયા; તે બે કિયાને એક ડ્રવ્ય ન કરે; લખવાની અવસ્થા પણ આત્મા કરે અને રાગની અવસ્થા પણ આત્મા કરે એમ અને જડની અને ચૈતન્યની બે અવસ્થા આત્મા કરી શકે નહિ; ભહુ તો આત્મા રાગની કિયા કરે, લખવાની કિયા તો પુદ્દગલદ્રવ્યની છે. પરંતુ લખવાની ઇચ્છા થાય ત્યારે શરીરથી લખવાના કર્મના અનુકૃળ ઉદ્દય હોય તો લખાય છે પણ ત્યાં અજ્ઞાનીને એવા ભ્રમ થાય છે કે ઇચ્છા થઇ અને લખાય છે માટે હું લખી શકું છું પરંતુ ભાઈ! લખવાની કિયા તો પુદ્દગલદ્રવ્યની છે, આત્મા તો જ્ઞાનસ્વરૂપ છે. તે જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા શું લખી શકે! શું આત્મામાંથી રુશનાઈ ટપકે છે કે આત્મા લખી શકે! માટે લખવાની કિયા તે પુદ્દગલદ્રવ્યની જ છે, લખવાની કિયા અને રાગની કિયા- બે કિયાને એક દ્રવ્ય ન કરે; તેમ કર્મની અવસ્થા પણ આત્મા કરે ને રાગની અવસ્થા પણ આત્મા કરે એમ હોય! ન હોય. એ તો ખનને અવસ્થા એક સાથે થાય છે તેથી અજ્ઞાનીને એવા ભ્રમ થઈ ગયા છે કે આત્મા કર્મની અવસ્થા કરે છે.

સૂર્વિકાસી કમલ ખીલે ત્યારે સૂર્યનું ઊગવું હોય જ, પરંતુ ખન્ને અવસ્થા એક સાથે જ હોય છે; તેથી અજ્ઞાનીઓને એવા ભ્રમ થઈ જાય છે કે સૂર્ય સૂર્યવિકાસી કમળને ખીલવ્યું. તેમ કર્મની અવસ્થા થાય ત્યારે આત્માની રાગાદિ અવસ્થાની હાજરી હોય છે ને આત્મામાં રાગાદિની અવસ્થા થાય ત્યારે કર્મદ્રપ અવસ્થાની હાજરી હોય છે, એ રીતે એક સાથે બન્ને હોવાથી અજ્ઞાનીને એવા ભ્રમ થઇ જાય છે કે આત્માના રાગની અવસ્થા જડ કર્મ કરીને જડ, કર્મની અવસ્થા આત્માએ કરી.

ગાયા ૧૩૭–૧૩૮ ] [ ૩૨૧

જે પુદ્દગલદ્રવ્યને, કર્મ પરિણામના નિમિત્તભૂત એવા રાગાદિ- અજ્ઞાનપરિણામે પરિણમેલા જવની સાથે જ (અર્થાત્ બન્ને ભેગાં મળીને જ), કર્મ રૂપ પરિણામ થાય છે—એમ વિતર્ક કરવામાં આવે તાે, જેમ ભેળાં થયેલાં હળદર અને ક્રેડકડી બન્નેને લાલ-રંગરૂપ પરિણામ થાય છે તેમ, પુદ્દગદ્રવ્ય અને જવ બન્નેને કર્મ રૂપ પરિણામ આવી પડે.

અજ્ઞાનભાવે પરિષ્ણમેલા જીવ નવાં કર્મના ભ'ધનમાં નિમિત્ત થાય છે, એને ખબર નથી કે 'હું જીદા છું' તેથી તે કર્મના બ'ધનમાં નિમિત્ત થાય છે; જ્ઞાનીને અખંડ વસ્તુદૃષ્ટિ પ્રગઢ થવાથી તે નવાં કર્મનાં નિમિત્તભૂત થતા નથી; અલ્પ અસ્થિરતાનું નિમિત્ત પામીને નવાં કર્મ બ'ધાય છે પણ વસ્તુદૃષ્ટિએ જ્ઞાની નિમિત્તપણ સ્વીકારતા નથી. અજ્ઞાનભાવે પરિષ્ણમેલા જીવના પર્યાય કર્મને નિમિત્તભૂત થાય છે પણ જીવના પર્યાય જીવમાં ને જડના પર્યાય જડમાં થાય છે પણ જડ ચૈતન્ય બન્ને ભેગાં થઈને કર્મની અવસ્થા કરતા નથી.

હળદરના પીળા રંગ ને ફટકડીના ધાળા રંગ-બે રંગ ભેગા થાય ત્યારે એક રાતા રંગ રહે છે, ધાળા રંગ ને પીળા રંગ રહેતા નથી પણ એક ત્રીજો રાતા રંગ થઈ જાય છે, તેમ આત્માની રાગની અવસ્થા અને કર્મની અવસ્થા—બે અવસ્થા એક થાય તા એક ત્રીજી મિશ્ર અવસ્થા થવી જોઈએ, બેની અવસ્થા ભેગી થાય તા એક અવસ્થા થઈ જાય. આત્મા અજ્ઞાનભાવને કરે અને જડ કર્મને કરે તા ભન્ને ભેગાં થઈ ને એક ત્રીજી અવસ્થા આવવી જોઈએ; જેમ ફટકડી ને હળદર ભેગી થતાં ત્રીજો રંગ થાય છે તેમ; પણ તેમ તા ખને નહિ. સર્વ વસ્તુનાં ડ્રવ્ય, ગુણ ને પર્યાય સૌ સૌમાં સ્વતંત્ર છે: બીજાની અવસ્થા બીજામાં આવે તા વસ્તુના નાશ થઈ જાય. ફટકડી ને હળદર ભેગી થતાં ત્રીજો રંગ થાય છે તેપણ સૌ પરમાણની અવસ્થા સૌ સૌમાં સ્વતંત્ર છે, કાઈની અવસ્થા કાઈમાં પેસી જતી નથી. જો પુદ્દગલદ્રવ્ય અને જીવ બન્તેની અવસ્થા એક થાય તા પુદ્દગલદ્રવ્ય અને જીવ બન્તેની અવસ્થા એક થાય તા પુદ્દગલદ્રવ્ય અને જીવ બન્તેની કર્મફપ પરિણામ આવી પડ પરંતુ પુદ્દગલદ્રવ્યને એકને જ કર્મપણારૂપ પરિણામ થાય છે તેથી જીવના રાગાદિ અજ્ઞાન-પારણામ કે જે કર્મનું નામત્ત છે તેનાથી જીદ જ પુદ્દગલકર્મનું પરિણામ છે.

અજ્ઞાનીએ એમ માની લીધું કે શરીરની અવસ્થા હું કરું છું ને મારી અવસ્થા પણ હું કરું છું, કર્મની અવસ્થા હું કરું છું અને મારી અવસ્થા પણ હું કરું છું એમ અજ્ઞાનીએ માત્ર અજ્ઞાનથી માની લીધું છે; પરંતુ કાઈ દ્રવ્યની અવસ્થાને કાઈ કરી શકતું જ નથી, સૌ દ્રવ્યના પર્યાય સૌ સૌમાં જીદા જીદા જ થાય છે.

લખવાની ક્રિયા પુદ્દગલ કરે છે તેમાં જ્ઞાન તા માત્ર જાણે છે; જ્ઞાન તા છટે રહ્યું સ. પ્ર. ૪૧ 322

સિમયસાર પ્રવચન સાગ-ઠ

પણ જાણે ને નજીક રહ્યું પણ જાણે. દૂર રહેલા જ જ્ઞાન કરી શકે અને નજીક રહેલા જ્ઞાન ન કરી શકે એવું કાંઈ છે નહિ. લખવાની ક્રિયાને કેવળજ્ઞાની જ જાણે અને નજીક રહેલા ન જાણે એમ નથી, લખવાની ક્રિયામાં નજીક રહેલા પણ જાણે કે આ લખાય છે. લખવાના જે રાગ થાય તેને પણ જ્ઞાની જ્ઞાતાભાવે જાણે અને લખવાની ક્રિયાને પણ જ્ઞાતાભાવે જાણે, પણ અજ્ઞાની એમ માને કે હું છું તા આ લખાય છે એમ ઊંધી માન્યતા કરે પણ જડની ક્રિયા તા અજ્ઞાની પણ કરી શકતા નથી.

જો પુદ્દગલક્વય અને જવ ભેળાં થઈને કર્મરૂપે પરિણમે છે એમ માનવામાં આવે તા અન્નેને કર્મરૂપ પરિણામ ઠરે, પરંતુ જવ તા જડ કર્મરૂપે કદી પરિણમી શકતા નથી; તેથી જવતું અજ્ઞાનપરિણામ કે જે કર્મને નિમિત્ત છે તેનાથી જીદું જ પુદ્દગલ-ક્વ્યતું કર્મ પરિણામ છે.

જો પુદ્દગલ ને જવ બે ભેગાં થઈને પરિષ્ફિમે તો જવ પણ જડની અવસ્થાને ધારણ કરે, પરંતુ જવ તો જડ કમેં રૂપે કદી પરિષ્ફિમી શકતો નથી. બાલવાની અવસ્થા ટાણે જો આત્માની અને જડની બન્ને અવસ્થા ભેગી થઈ જતી હોય તો આત્માની અવસ્થા રહેશે શું? ક્રાઈ કહે કે વાણીમાં તો નિમિત્ત ખરું ને? હા, નિમિત્ત છું તેમ માનવું અજ્ઞાનપણામાં ટળશે નહિ, જ્ઞાની સમજે છે કે હું જાણનાર છું, દષ્ટિ અપેક્ષાએ શરીરાદિની અવસ્થામાં જ્ઞાની નિમિત્ત પણ નથી. જ્ઞાનીની દષ્ટિ સ્વ ઉપર હોય છે, પર ઉપર નથી માટે તે નિમિત્ત નથી, એની અવસ્થા એનામાં ને મારું જ્ઞાન મારામાં, અમ જ્ઞાની સમજે છે. ઇચ્છા થાય ત્યારે અનુકૂળ ઉદય હાય તો વાણી બોલાય છે પણ અજ્ઞાનીને એવો ભ્રમ થાય છે કે ઇચ્છા થાય છે અને વાણી બોલાય છે માટે હું વાણી બોલી શકું છું, હું વાણી બોલવાના નિમિત્ત કર્તા છું. જ્ઞાની સમજે છે કે વાણી એની મળે સ્વતંત્ર પરિષ્ફિમે છે, હું એના કર્તા નથી, ઇચ્છા ઇચ્છામાં, વાણી વાણીમાં, જ્ઞાન જ્ઞાનમાં સ્વતંત્ર પરિષ્ફિમે છે.

અજ્ઞાનીની નજર પર ઉપર છે માટે તે નિમિત્તર્યે કર્તા છે, હાથથી સ્વતંત્ર લખાય છે તેમ કેવળજ્ઞાની પણ જાણે અને જ્ઞાની પણ જાણે અજ્ઞાનીને એમ થાય છે કે હું છું તો લખાય છે એ રીતે તેણે નિમિત્ત કર્તાપણું સ્વીકાર્યું છે.

આચાર્ય દેવે આ કર્તાકર્મ અધિકારની હર ગાથામાં ઘણા વિસ્તાર કર્યો છે કારણ કે 'હું પરતું કરી શકું છું' તેવા ગાઢા સંસ્કાર અજ્ઞાનીને પડી ગયા છે તેથી આચાર્ય દેવે ખૂબ વિસ્તાર કર્યો છે. ૧૩૭-૧૩૮.

પુદ્દગલદ્વથી જીદું જ જવતું પરિણામ છે એમ હવે પ્રતિપાદન કરે છે:-

ગાયા ૧૩૯–૧૪૦ | 3૨૩

# जीवस्स दु कम्मेण य सह परिणामा दु होंति रागादि। एवं जीवो कम्मं च दोवि रागादिभावण्णा ॥ १३९॥ एकस्स दु परिणामो जायदि जीवस्स रागमादीहिं। ता कम्मोद्यहेदृहि विणा जीवस्स परिणामो॥ १४०॥

અર્થ:—જો જીવને કર્મની સાથે જ રાગાદિ પરિણામા થાય છે (અર્થાત્ ખન્ને ભેળાં થઈને રાગાદિરૂપે પરિણમે છે) એમ માનવામાં આવે તાે એ રીતે જવ અને કર્મ બન્ને રાગાદિપણાને પામે. પરંતુ રાગાદિભાવે પરિણામ તાે જીવને એકને જ થાય છે તેથી કર્માદયરૂપ નિમિત્તથી રહિત જ અર્થાત્ જીદું જ જીવતું પરિણામ છે.

જીવ અને કર્મ ખત્ને ભેગાં થઈને રાગની અવસ્થા કરે તો કર્મ પણ રાગરૂપ થયું, જડરૂપ રહ્યું નહિ. ચાલવાની અવસ્થા, બાલવાની અવસ્થા અને રાગની અવસ્થા તે ખત્ને જડ-ચૈતન્યની અવસ્થા ભેગી થઈ જતી હાય તા ચાલવાની ને બાલવાની અવસ્થા જ ન રહે, ખધી અવસ્થા રાગરૂપ જ થાય; પરંતુ રાગાદિ ભાવે પરિણામ તા જીવને એકને જ થાય છે તેથી કર્માદયરૂપ નિમિત્તથી રહિત જ અર્થાત્ જીદું જ જીવનું પરિણામ છે.

જો જીવને, રાગાદિ-અજ્ઞાનપરિણામના નિમિત્તભૂત એવું જે ઉદયમાં આવેલું પુદ્દગલકર્મ તેની સાથે જ ( અર્થાત્ ખન્ને ભેગાં મળીને જ ), રાગાદિ-અજ્ઞાનપરિણામ થાય છે—એમ વિતર્ક કરવામાં આવે તેા જેમ ભેળાં થયેલાં ફડકડી અને હળદર ખન્નેને લાલરંગરૂપ પરિણામ થાય છે તેમ, જીવ અને પુદ્દગલકર્મ ખન્નેને રાગાદિ અજ્ઞાનપરિણામ આવી પડે. પરંતુ જીવને એકને જ રાગાદિ અજ્ઞાનપરિણામ તો થાય છે.

રાગાદિ-અજ્ઞાનપરિણામને નિમિત્તભૂત જૂનાં કર્મ ઉદયમાં આવવાથી જીવને રાગાદિપરિણામ થાય અર્થાત બન્તે ભેગાં મળીને રાગાદિ-અજ્ઞાનપરિણામ થાય છે એમ માનવામાં આવે તા જડને પણ રાગ ફેપ થયા, જડની અવસ્થા ચેતનના રાગરૂપ થાય તા પછી જડની હાલત તે ડાણે શું રહે? માટે જડની અવસ્થા તે ડાણે જડમાં જ

જીવનાં, કરમ ભેળાં જ, જો પરિણામ રાગાદિક ખને, તો કર્મ ને જીવ ઉભય પણ રાગાદિપશું પામે અરે! ૧૩૯. પણ પરિણમન રાગાદિરૂપ તા થાય છે જીવ એકને, તેથી જ કર્માદયનિમિત્તથી અલગ જીવપરિણામ છે. ૧૪૦.

#### 328

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

થાય છે, અજ્ઞાનભાવે રાગ-દ્વેષ તારામાં થયા. કર્મના ઉદ્દયથી મને રાગ-દ્વેષ થાય છે એમ જો તું માને તો કર્મ જ તને રાગ-દ્વેષ કરાવ્યા તેથી તું પરાધીન થયા માટે તું છૂટી કયાંથી શકે? પરંતુ વસ્તુસ્વભાવ તેમ છે નહિ. તારા પુરુષાર્થ તારા હાથમાં છે, વિકારરૂપે પરિણમવું પણ તારા હાથમાં છે અને સ્વભાવમાં પરિણમવું પણ તારા હાથમાં છે; જડ કર્મ તને રાગ દ્વેષ કરાવતું નથી, પરંતુ તું પાતે અજ્ઞાનભાવે રાગ-દ્વેષ કરે છે ત્યારે કર્મનું નિમિત્ત હાજર હોય છે.

જવ અને પુદ્દગલ અને ભેગાં થઇને રાગ-દ્રેષ કરે તો જડ તે જવ થાય, પણ જડ તે જવ કાઇ દિવસ થાય નહિ. કાઇ કાઇ ને રાગ-દ્રેષ કરાવે નહિ, પાતે ઊંધા વીર્યથી વિકારમાં જોડાય તા વિકાર થાય. કેઠલાક કહે છે કે કર્મના ઉદય અમને રાગ-દ્રેષ કરાવે છે એમ માનીને જે સ્વચ્છં દ પ્રવર્તે છે અને વિષય-કષાય સેવે છે તેને કહે છે કે અરે ભાઇ! કર્મના ઉદય તને રાગ-દ્રેષ કરાવતું નથી પણ તું પાતે જ તે-રૂપે પરિણમે છે, કર્મના ઉદય તને વિષય-કષાય કરાવી દેતું નથી પણ તારી સ્વાધીનતાએ તું ઊંધા વીર્યથી તે-રૂપે પરિશ્વમી રહ્યો છે માટે જેમ છે તેમ સમજ ને કર આત્માની ઓળખાણ!

જ્ઞાની સ્વચ્છં દ સેવે નહિ, જ્ઞાનીને પુરુષાર્થની મંદતાને લઈને અલ્પ અસ્થિરતા થાય છે પણ તેમાં તેને રુચિ નથી, અંતરથી ઉદાસ ઉદાસ છે; એક રાગના કિણ્યા પણ મારું સ્વરૂપ નથી, હું તા તે બધા ભાવાથી નિરાળા શુદ્ધ ચૈતન્ય દ્રવ્ય છું. આ ક્ષણે વીતરાગ થવાતું હાય તા મારે કાંઈ જોઈતું નથી પણ શું થાય? પુરુષાર્થની મંદતાને લઇને ઊંસા છું.

અજ્ઞાની કહે છે કે જ્ઞાનીને ખંધ નથી, જ્ઞાની વિષય-કષાય સેવતા હોય તાપણ ખંધ નથી તેથી અમને પણ આત્માનું ભાન થયું છે પરંતુ ઉદયને લઈને વિષય-કષાય સેવીએ છીએ માટે અમને પણ ખંધ નથી કારણ કે શાસ્ત્ર ના પાઉ છે. અરે ભાઈ! શાસ્ત્ર ના પાઉ છે કે તારા ભાવ ના પાઉ છે? શાસ્ત્રની વાત શાસ્ત્રમાં રહી પણ તારું હૃદય શું કહે છે? આંતરમાં તા તન્મયતા થઈ જાય છે, આંતરથી લાલુપીપ છું છે, આંતરથી ઉદાસીનપ હું છે નહિ, નિરાળા આત્માનું ભાન તા રહેતું નથી, સાક્ષીપ હું તા રહેતું નથી ને સ્વચ્છં દપણ ખાટા બચાવ કરે છે.

જ્ઞાનીને તાે દેષ્ટિનું જોર છે, આત્મામાં આનંદ અને સમાધિ વેદે છે, અલ્પ રાગ થાય છે તે ખ્યાલમાં છે પણ પુરુષાર્થની મંદતાને લઈને તે રાગ થાય છે તેમ સમજે છે, પુરુષાર્થ જરા મચક ખાઈ જાય છે પણ તેને આદરણીય માનતાે નથી, ગાથા ૧૩૯–૧૪૦ | 3૨૫

અંતરથી ઉદાસ છે. જ્ઞાનીને તા હૃદયથી આવે છે કે આ રાગ ને રાગના સંયાગ તે બધા વિષ્ટા છે, ઝેર છે, અલ્પ રાગ-દ્રેય થાય છે તેને સ્વભાવદષ્ટિમાં વિષ્ટા જ સમજે છે તેથી તેના આદર નથી.

અજ્ઞાની તા સ્વચ્છં દપેશુ વિષય-કષાયમાં મગ્ત રહે છે અને કહે છે કે અમને ખંધ નથી. પણ ભાઇ! તેવા મફતના માલ માક્ષમાર્ગમાં છે નહિ. જો સ્વચ્છં દપેશું વર્ત્યો તા ચાલ્યા જઈશ ચારાશીના ચાકમાં, અનંતકાળ નીકળવું મુશ્કેલ થઈ પડશે. એવા ને એવા પરિણામ સેવવા ને કહેવું કે અમને ચારિત્રમાહના ઉદ્દય છે! અરે! ઉદ્દય છે કે સ્વચ્છં દ છે! જો તા ખરા!

જ્ઞાનીને કામ-કોધના અલ્પ રાગ હોય છે પણ તેને તે સ્વભાવદિષ્ટિએ વિષ્દા જ દેખે છે, તેના આદર નથી, માટે તે નવાં કર્મને નિમિત્તરૂપે પણ કહેવાતા નથી, અલ્પ અસ્થિરતાને કારણે અલ્પ અધ થાય છે પણ તે અસ્થિરતાને પાતાનું સ્વરૂપ માનતા નથી, પરિપૂર્ણ સ્વભાવદિષ્ટિ પ્રગટ થઇ છે માટે સ્વભાવદિષ્ટિએ જ્ઞાની નવાં કર્મને નિમિત્તરૂપ પણ નથી.

અજ્ઞાની તો કર્મના ઉદય આવ્યા ભેગા જ કર્મ મને રાગ દ્વેષ કરાવ્યા તેમ માની લે છે. પણ કર્મ તને રાગ-દ્વેષ કરાવ્યા ત્યારે તું કચાં ઊભા હતા ? ઊભા હતા કે નહિ? શું મરી ગયા હતા ? તારી અવસ્થા કચાં ગઈ હતી ? તારી અવસ્થા અજ્ઞાનભાવે તારે તાળે હતી કે નહિ ? તું જો કર્મને તાળે થઈ ગયા હા તા તું પરાધીન થયા. તારી સ્વતંત્રતા કચાં રહી ? દરેક દ્રવ્ય ત્રણે કાળ સ્વતંત્ર છે. કાઈ કાઈને તાળે નથી. એકેક ગાથા ઢંકણખાર છે, જરા ગરજ રાખીને મનન કર તા નિવેડા આવે, બાકી નિવેડા આવે નહિ.

કર્મના ઉદ્દય વખતે તું સ્વતંત્રપણે જોડાણા અને વળી કહે છે કે કર્મ મને રાગ દ્વેષ કરાવ્યા તે તારી વાત તદ્દન ખાેઠી છે. ખે અવસ્થા એક થઈ જાય તા બન્ને દ્રવ્ય એક થાય પણ ખે દ્રવ્ય એકપણે ત્રણકાળ ત્રણલાેકમાં થાય નહિ; કર્મનું ફળ આવે કર્મમાં અને વિષયવાસના તને જે થાય તે તારી અવસ્થામાં થાય છે, જડ તા જાણતું પણ નથી, વિકારી અવસ્થામાં અઠકવું તારા હાથમાં છે.

અજ્ઞાનભાવ તારામાં થાય છે, કર્મ તને કરાવતું નથી. અજ્ઞાની નિમિત્તને આશ્રયે જ ચાલ્યા જાય છે, પર આશ્રયે જે ભાવ થાય તેને પાતાના માની લે છે, જ્ઞાની પરને વશ થતા નથી અને પરભાવને પાતાના ભાવ માનતા નથી. અજ્ઞાની જે કર્મનું કળ આવે તેના આશ્રયે જે ભાવ થાય તેમાં અર્પાઇ જાય છે તેથી કર્મ મને

328]

सभयसार प्रवयन लाग-४

રાગ-દ્રેષ કરાવે છે તેમ માની લે છે. જ્ઞાની રાગને પાતાના માનના નથી તેથી કર્મ મને રાગ કરાવે છે તેમ પણ માનના નથી, પરની અવસ્થા થાય તેમાં પાતાનું નિમિત્ત જ્ઞાની માનતા નથી, તેથી કર્મ પણ અધાતાં નથી.

જિય અને કર્મ બે ભેળાં થઇ ને રાગાદિરૂપ પરિલ્મે છે તેમ નથી. જેમ ફટકડી ને હળદર બન્ને ભેગી થઇ ને ત્રીજો ર'ગ થાય છે તેમ આત્મા ને કર્મ બન્ને ભેગાં થઈ ને ત્રીજી અવસ્થા થાય છે તેમ નથી. ફટકડી ને હળદરમાં તો બધા પરમાણુ છૂટે છૂટાં છે, સૌ સૌની અવસ્થા જી દે જી દી છે, માત્ર સ્થૂળપણુ બે દ્રવ્યની એક ત્રીજી લાલ અવસ્થા દેખાય છે પણ વાસ્તવિક તેમ નથી. જો જીવ અને કર્મ ભેગાં થઈ ને રાગાદિ થતા હોય તો જીવ અને પુદ્દગલકર્મ બન્નેને રાગાદિ પરિણામ આવી પડે પર'ત જીવને એકને જ રાગાદિ-અજ્ઞાન પરિણામ તો થાય છે તેથી પુદ્દગલકર્મના ઉદય કે જે જીવના રાગાદિ-અજ્ઞાન પરિણામનું નિમિત્ત છે તેનાથી જુદું જ જીવનું પરિણામ છે, પુદ્દગલકર્મ તો જીવના રાગાદિરૂપે કદી પરિણ્મી શકતું નથી તેથી જીવની વિકારી અવસ્થા જુદી છે અને પુદ્દગલકર્મની અવસ્થા પણ જુદી છે, બન્નેની અવસ્થા જુદે જુદી છે. ૧૩૯–૧૪૦.

હવે અંતરના પરિણામમાં નયવિભાગથી વાત કરે છે, મનના નિમિત્તે એ પ્રકારના રાગના વિકલ્પા થાય છે તે પણ પક્ષ છે એમ હવે કહેશે. હું બહ છું અને હું અબહ છું એવા વિકલ્પ પણ પક્ષ છે, રાગ છે તેવી સૃક્ષ્મ વાત હવે કહેશે.

२०००, डारतड वह ६, रवि.

અધી વસ્તુ સ્વતંત્ર છે. અધાનું કર્તા-કર્મ પાશું સ્વતંત્ર છે. પરંતુ જ્યાં સુધી પરની અવસ્થા હું કરું છું એમ જીવ માને છે ત્યાં સુધી મિથ્યાદષ્ટિ છે. ૧૦૦મી ગાથામાં કહ્યું હતું કે ઘટપટના કર્તા અજ્ઞાની પણ નથી પણ જોગ-ઉપયાગના કર્તા અજ્ઞાની થાય છે માટે નિમિત્તપણ તે ઘટપટના કર્તા થાય છે. નિમિત્તપણ ઘટપટના કર્તા હું છું તેમ મિથ્યાદષ્ટિ કંભાર માને છે; સમ્યગ્દષ્ટિ કંભાર હાય તો તેના યાગ અને ઉપયાગ ઘટા થવામાં નિમિત્તર્થ નીવડ ખરા પણ યાગ અને ઉપયાગના કર્તા તે નથી માટે તે ઘટા થવામાં નિમિત્ત પણ નથી. પહેલાં કહ્યું હતું કે ઘટપટ થવામાં અને નવાં કર્મ બધાવામાં જ્ઞાની નિમિત્ત નથી. હવે કહેલું છે કે મનના વિષયમાં નયનાં બે પડખાં પડ છે તે પણ તારું સ્વરૂપ નથી.

ં આત્મામાં કર્મ અહસ્પૃષ્ટ છે કે અખહસ્પૃષ્ટ છે '—તે નયવિભાગથી કહે છે:—

ગાયા–૧૪૧

# जोवे कम्मं वद्धं पुट्टं चेदि ववहारणयभणिदं। सुद्धणयस्स दु जीवे अबद्धपुट्टं हवइ कम्मं॥१४१॥

અર્થ:—જીવમાં કર્મ (તેના પ્રદેશા સાથે) ખંધાયેલું છે તથા સ્પર્શાયેલું છે એવું વ્યવહારનયનું કથન છે અને જીવમાં કર્મ અણ્મ'ધાયેલું, અણસ્પર્શાયેલું છે એવું શુદ્ધનયનું કથન છે.

આતમામાં કર્મ બહ છે અને કર્મ બહ નથી એ બે પડખાંના વિચાર રાગમિશ્રિત છે, એકલા નિવિંકલ્પ સ્વભાવમાં એકાકાર સ્વભાવમાં આ બે પડખાં-'આમ છે' અને 'આમ નથી' એવા વિકલ્પ—નથી, એવા વિકલ્પના હું કર્તા અને એ મારું કાર્ય એવું કર્તાકર્મપણ સ્વભાવદિષ્ટમાં નથી. આત્મા બહરપષ્ટ નથી એવા વિચાર પણ રાગમિશ્રિત છે.

સ્વભાવધમે વસ્તુ અખંડ છે તેમાં મનના નિમિત્ત વિના જ્ઞાનનાં એ પડખાં પઉ નાંહ. હું અષ્મદ્રસ્પૃષ્ટ છું ને અદ્ભસ્પૃષ્ટ છું-એવાં રાગમિશ્રિત જ્ઞાનનાં બે પડખાં, એ ભાંગ, મનના અવલં અનથી પડે છે, તે મનના અવલં અન તરફનાં એ પડખાં સ્વભાવની એકાશ્રતાનું કારણ નથી. કારણ કે રાગમિશ્રિત વિચાર સ્વભાવની એકાશ્રતાનું કારણ કયાંથી હોય ? સ્વભાવના અંશ સ્વભાવની એકાથતાનું કારણ છે વિભાવના અ'શ સ્વભાવની એકાગ્રતાનું કારણ નથી. ખંડપણ'-વિકલ્પપણ'-વૃત્તિપણ' સ્વભાવમાં નથી તા એ સ્વભાવપર્યાય પ્રગઢવાનું કારણ પણ કયાંથી હોય? સાધક જીવ વસ્તન અને પર્યાયને-દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક અન્ને નયાને જાણે છે; પ્રમાણજ્ઞાનમાં અન્ને સાથે જણાય છે પણ પર તરફનું વલણ જાય ત્યારે એક વખતે એક જ ઉપયોગ સાધક જીવને હોય છે કાં અપહ તરક ને કાં ખહ તરક; તેની સાથે બે જાતના રાગના વિકલ્પ હોય છે તે આત્માના સ્વભાવ નથી. ઘટપટના કર્તા તા હું નથી પણ સ્વભાવ તરક આવતા વિચારનાં બે પડખાં પડે છે તે પણ રાગ છે. અધે ઠેકાણેથી ઉપાડીને મૂક્યો સ્વભાવમાં: આત્મામાં કર્મ ખદ્ધ છે અને કર્મ ખદ્ધ નથી એવા વિકલ્પા નથી. આચાર્ય દેવે 'આઢ કર્મના કર્તા નથી અને ખહારના પરદ્રવ્યાના કર્તા નથી ! એમ કહીને અધેથી ઉઠાડયો ત્યાં આત્મામાં કર્મ અદ્ધ છે અને કર્મ અદ્ધ નથી એવા કર્તાકમ પણામાં અટકયો પણ તે તેના સ્વભાવ નથી. કયાંક સુક્ષ્મ પક્ષમાં ઊભા રહે

છે કર્મ જીવમાં અહસ્પૃષ્ટ–કથિત નય વ્યવહારનું; પણ અહસ્પૃષ્ટ ન કર્મ જીવમાં–કથન છે નય શુહનું. ૧૪૧.

322 ]

ि समयसार प्रवयन लाग-४

તેને પણ કર્તાકમ પણું છે. સ્વભાવનું ભાન ન કરે અને આવા પક્ષમાં ઊભા રહે તા તે પણ પકડ છે.

જવના અને પુદ્દગલકર્મના એક ભંધપર્યાય પણાથી જોતાં તેમને અત્યંત ભિન્નતાના અભાવ હોવાથી જવમાં કર્મ બહ્રસ્પૃષ્ટ છે એવા વ્યવહારનયના પદ્મ છે. જવના અને પુદ્દગલકર્મના અનેક દ્રવ્યપણાથી જોતાં તેમને અત્યંત ભિન્નતા હોવાથી જવમાં કર્મ અબદ્ધસ્પૃષ્ટ છે એવા નિશ્ચયનયના પદ્મ છે.

આત્મામાં કર્મ નિમિત્તપણે, સંધાગપણે અધાયેલ છે એમ નિમિત્ત તરફની અપેક્ષાથી કહેવાય છે તે વ્યવહાર છે. આત્મામાં એકક્ષેત્રાવગાહે કર્મ અધાયેલાં છે તે નિમિત્ત તરફનું કથન છે. જેમ ધીના ઘડા કહેવાય છે પણ ઘડા ધીના નથી, પરંતુ માટીના છે; એમ આત્મામાં કર્મ અધાયાં છે તે તરફનું પડે ખું લક્ષમાં લેવું તે એક નય છે પણ વાસ્તવિક રીતે આત્મામાં કર્મ બંધાયાં નથી પરંતુ નિમિત્ત તરફના નયથી કહેવાય છે કે આત્મામાં કર્મ બંધાયાં છે. આત્મા પરથી અબહરપૃષ્ટ છે એવા બીજો નય છે.

આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવના-સામાન્ય સ્વભાવના અબદ્ધસ્પૃષ્ઠપણાના વિષય કરનાર જે નય છે તે પણ રાગમિશ્રિત છે કારણ કે તેણે વસ્તુના એક પડખાના પદ્મ કર્યો છે, રાગમિશ્રિત વિચારમાં તે રાકાણા છે—શુભભાવમાં તે રાકાણા છે—મનના જોડાણમાં તે રાકાણા છે. હું અબદ્ધસ્પૃષ્ઠ છું અને હું બદ્ધસ્પૃષ્ઠ છું આવા બે ભાગ મનના અવલં અનથી પડે છે. તે બે વિકલ્પ છે—રાગ છે.

અહસ્પૃષ્ટ તરફની દષ્ટિએ જોતાં અહસ્પૃષ્ટ છે પણ પરમાર્થ ભાધ નથી, વ્યવહારે ભાધ છે. જો તદ્દન હિાય તો પરમાર્થનું અસાંગપણાનું પ્રગટ વેદન હાય પણ તે નથી માટે બહ છે. વિકાર છે માટે નિર્મિત્ત પણ છે; જો નિમિત્ત ન હાય તા વિકાર પણ ન હાય. માટે બહસ્પૃષ્ટ છે તે વ્યવહારનું પડખું છે, તેમાં પણ રાગ છે, તે પડખામાં અટકતાં પણ રાગમાં રાકાવું થાય છે.

પર્યાયની-હાલતની દષ્ટિથી આત્મા અધાયેલ છે અને ભિન્ન તત્ત્વથી જોતાં આત્માને અને કર્મને અત્યંત ભિન્નતા હોવાથી જીવમાં કર્મ અબહરપુષ્ટ છે. પર્યાયદ્ધિશ્રી આત્મા અધાયેલ છે એવા વિકલ્પ તે રાગની પકડ છે અને વસ્તુદ્ધિથી જોતાં આત્મા પરથી ભિન્ન છે એવા વિકલ્પ તે પણ પકડ છે

પ્રક્ષ: -- અનાદિના વિકાર છે માટે કેમ ખદતે ?

ઉત્તર:—અનાદિ તા પ્રવાહે છે, પલટતા ભાવ પ્રવાહે અનાદિ છે, પર્યાય છે કાયમી વસ્તુ નથી માટે તે ખદલે છે, વર્તમાન અવસ્થા પૂરતા છે, ક્ષણ ક્ષણ કરતાં ગાથા ૧૪૨ ] [ ૩૨૯

પ્રવાહે અનાદિ છે, કાયમી વસ્તુ નથી, પર્યાય છે તે ખદલે છે માટે વિકાર પલટાવી શકાય છે.

જાણી લીધું કે વ્યવહારે અંધ છે અને નિશ્ચયે અંધ નથી; પણ ભાઇ! નિશ્ચયે અંધ નથી તેવા વિચાર પણ રાગમિશ્રિત છે. અહીં તા અધેથી કર્તાકમેંપણું છાડાવે છે.

શુદ્ધનયને નિર્વિકલ્પ પણ કહેવાય છે પણ અહીં વિકલ્પવાળા નયની વાત છે, શુદ્ધનય નિર્વિકલ્પ પણ છે વિકલ્પ સહિત પણ છે. અધૂરા, પૂરા અને વિકારી પર્યાયને જાણનાર અને સામાન્ય સ્વભાવને સહજ જાણનાર નિર્વિકલ્પ પ્રમાણજ્ઞાન છે. આત્મા સામાન્યરૂપ અને વિશેષ પર્યાયરૂપ પણ છે, તે સામાન્ય ને વિશેષ ઉપર વિકલ્પ સહિત લક્ષ કરનાર જ્ઞાનને વિકલ્પવાળું પ્રમાણજ્ઞાન કહેવાય છે.

બે નયનાં પડખાનાં વિચારમાં રાકાવું તે રાગ છે, પક્ષ છે. આચાર્ય દેવ કાઇ જવ નયના પડખામાં સલવાઇ જાય નહિ તેથી સમજાવે છે. પરદ્રવ્યના કર્તા નથી, કર્મના કર્તા નથી એમ બહારથી ઉપાડતાં ઉપાડતાં અંદર લઇ ગયા છે. પક્ષમાં કયાંક ઊભા રહે અને વસ્તુસ્વભાવ જેમ છે તેમ ખ્યાલમાં ન આવે તા તે નયના પક્ષ જ્ઞાનનું ફળ નથી પણ વિવાદનું ફળ છે. કાઇ પણ પક્ષમાં ઊભા રહે તે જ્ઞાનનું ફળ વિવાદ થયા પરંતુ જ્ઞાનનું ફળ સ્વભાવ ન થયા. ભંગના હું કર્તા છું ને ભંગ મારું કાર્ય છે, વિકલ્પના હું કર્તા છું ને વિકલ્પ મારું કાર્ય છે, તેવા ભાવમાં ઊભા રહે તે પક્ષમાં ઊભા છે; બહાર ઊભા છે; પણ રાગમિશ્રિત પક્ષને આળંગી ગયા તે સ્વભાવમાં ઊભા છે.

સ્વભાવ તા એકાકાર છે તેમાં બે પડખાં પાડવાં તે નયપક્ષ છે. નિર્વિકલ્પ સ્વભાવમાં હું અહ છું અને હું અબહ છું એવા બે પડખાં પાડવાં તે નયપક્ષ છે, તે પક્ષને છાડી કઈને ઓળંગી ગયા છે તે જ સમયસાર છે.

જે આત્મા તે ખન્ને નયપક્ષાને ઓળ'ગી ગયા છે તે જ સમયસાર છે,—એમ હવે ગાથામાં કહે છે:—

कम्मं बद्धमबद्धं जीवे एवं तु जाण णयपक्वं। पक्कातिकंतो पुण भण्णदि जो सो समयसारो ॥१४२॥

છે કર્મ જીવમાં બહ વા અણબહ એ નયપક્ષ છે; પણ પક્ષથી અતિક્રાંત ભાખ્યા તે 'સમયના સાર' છે. ૧૪૨. સ. પ્ર. ૪૨

### 330

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

અર્થ:—જીવમાં કર્મ અહ છે અથવા અષ્મદ્ર છે-એ પ્રકારે તા નયપક્ષ જાણ; પણ જે પદ્માતિકાંત (અર્થાત્ પદ્મને એાળંગી ગયેલા) કહેવાય છે તે સમયસાર (અર્થાત્ નિર્વિકલ્પ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વ) છે.

રાગમિશ્રિત પડખામાં રાકાઈ જવું તે નયપક્ષ છે. અહીં નિશ્ચયનયને રાગવાળા લીધા છે. ચૌદમી-પંદરમી ગાથામાં અને ઘણે ઠેકાણે રાગ વગરના શુદ્ધનય લીધા છે. સામાન્ય સ્વભાવ ઉપર દષ્ટિ રહે ત્યાં પર્યાય ગૌણ થઈ જય છે તે શુદ્ધનય કહ્યો છે, પાતાના અખંડ સ્વભાવ તરફ ઢળતા ભાવ તેને શુદ્ધનય કહ્યો છે પણ અહીં રાગવાળા શુદ્ધનય કહ્યો છે, જીદી જીદી અપેક્ષાએ કહ્યું છે.

જવમાં કર્મ ભદ્ધ છે અથવા અખદ્ધ છે-તે ખન્ને વિકલ્પ છે. વસ્તુ તા જેમ છે તેમ છે, તેમાં વસ્તુ ખદ્ધ છે કે અખદ્ધ છે એવા વિકલ્પ તે રાગ છે.

આત્માની સ્વભાવદષ્ટિ જ્યાં થઈ ત્યાં અનંતો પુરુષાર્થ થયા. સમ્યગ્દષ્ટિ જાણે છે કે જે સર્વગ્ર ભગવાને જોયું તે ત્રણકાળમાં કરે નહિ. તે સર્વગ્ર ભગવાનનું ગ્રાન કરવામાં-સર્વગ્ર ભગવાનના નિર્ણય કરવામાં અને તો પુરુષાર્થ છે.

દ્રવ્યમાં એક સમય પછી બીજા સમયના ક્રમભદ્ભપર્યાય થાય છે, તેનું યથાર્થ-જેમ છે તેમ ગાન કરવાથી સમભાવ થઈ ગયા તે જ અનં તા પુરુષાર્થ છે. ખીજા અનં ત પદાર્થમાં અને મારા પદાર્થમાં ક્રમબહ પર્યાય થાય છે તેમ માન્યું તેમાં સમભાવ આવ્યા. તેમાં અનંતા પુરુષાર્થ આવ્યા. સર્વાર્ગ જોયું તે ત્રણકાળમાં ફરે નહિ, સર્વાગ્ર એટલે પૂર્ણ જ્ઞાન, તે પૂર્ણજ્ઞાનના નિર્ણય કરવા તેમાં અનંતા પુરુષાર્થ છે, નિર્ણય કરનારમાં અન'તા પુરુષાર્થ છે, સર્વજ્ઞના જેને નિર્ણય થયા તેને પાતાના આત્માના સ્વભાવના નિર્ણય થયા જ હાય છે. સર્વજ્ઞ ભગવાને પુરુષાર્થ વડે માક્ષ જોયા છે. જેણે સર્વજ્ઞને જાણ્યા તેણે પુરુષાર્થને જાણ્યા જ છે. ચૈતન્યમાં પુરુષાર્થપૂર્વક ક્રમભદ્ધ પર્યાય સર્વજ્ઞ ભગવાને જાણ્યા છે, જેણે સર્વ રાને જાણ્યા તેણે પુરુષાર્થને જાણ્યા જ છે. જે ભાવે સર્વ જ્ઞના પૂર્ણ સ્વભાવના નિર્ણય કર્યો અને પાતાના સ્વભાવના નિર્ણય કર્યો તે ભાવમાં —ભવના ભાવ હાય જ નહિ –અનંત સંસારના નાશ થયા. પરતું આમ કરું છું. પરનું તેમ કરું છું તે અટકાવીને પર્યાય ક્રમબદ્ધ હાય છે તેમ જ્ઞાન કર્યું ત્યાં સમતા થઇ ગઈ, પરની ઘાલમેલ વગરનું જ્ઞાન અને વીર્ય સ્વભાવમાં વળ્યાં. જડમાં પ્રસ્થાર્થ નથી તેથી જડના પર્યાય પુરુષાર્થ વિના કમસર, કમબદ્ધ થયા જ કરે છે અને ચૈતન્યમાં માક્ષપર્યાય થતાં સુધી પુરુષાર્થપૂર્વ ક ક્રમભદ્ભપર્યાય સર્વજ્ઞ ભગવાને જાણ્યા છે. જેણ સવ જ્ઞનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાલ્યું તેણે ક્રમભદ્ભપર્યાયને યથાર્થ જાલ્યા છે.

ગાથા ૧૪૨ ] [ ૩૩૧

હું આમ ફ્લાણાનું સારું કરી દઉં, ફ્લાણાને આગળ વધારી દઉં તેવી માન્યતાના હાથ હવે પરમાંથી ઉઠાવી લીધા. જેવા હું ઓશિયાળા નથી પણ સ્વતંત્ર છું તેમ સામા પદાર્થ પણ ઓશિયાળા નથી પરંતુ સ્વતંત્ર છે—એ રીતે બધા પદાર્થ સ્વતંત્ર છે એમ નક્કી થયું ત્યાં વીર્ય પરની ઘાલમેલમાં રાકાતું તે અઠકી ગયું અને જાણ્યું કે હું તા જે છઉં તે છઉં, મારે પર સાથે કાંઇપણ સંબ'ધ નથી. કમબદ પર્યાયનું યથાર્થસ્વરૂપ યર્થાયજ્ઞાન થયા વગર સમજાય તેમ નથી.

અહીં બે પક્ષના નકાર કરીને નિરપેક્ષ તત્ત્વ અતાવવું છે. આત્મા કર્મથી બંધાયેલ છે અને આત્મા કર્મથી બંધાયેલ નથી તે બે પડખાંના વિચાર રાગમિશ્રિત છે, રાગમિશ્રિત વિચારના અવલં અને સ્વભાવનું ભાન થાય તેમ કયારેય પણ અને નહિ. જે પક્ષને ઓળંગી ગયા છે તે પદ્માતિકાંત છે. આત્માના સ્વભાવને પહેલાં નયથી કે નિર્સપથી નક્કી કર્યા છે, પછી અનુભવ વખતે તે નય-નિર્સપનું કામ પડતું નથી. જેમ ખાવાની એક વસ્તુ લીધી ત્યારે તે માલને કાઢલેથી તાત્યો છે પરંતુ માલને ખાવા ઢાણે તે કાઢલાં કામ આવે નહિ, તેમ નય-નિર્સપથી પહેલાં વસ્તુના સ્વભાવ નક્કી કર્યા છે, પછી અનુભવ વખતે તે નય-નિર્સપથી પહેલાં વસ્તુના સ્વભાવ નક્કી કર્યા છે, પછી અનુભવ વખતે તે નય-નિર્સપ કામ ન આવે. નય-નિર્સપમાં વિકલ્પ રહે છે, પક્ષાતિકાંતમાં વિકલ્પના અભાવ થાય છે.

પક્ષાતિકાંત કહેતાં આપણે બધા ધર્મને સરખા માનવા, કાઇ ધર્મના ભેઠન પાડવા, બધા માર્ગ સરખા છે એમ કાઇ એના અર્થ લે તા એવા અર્થ લેવાના નથી. વસ્તુનું સત્સ્વરૂપ શું છે તેના નિર્ણય ખરાબર કરવા; પરંતુ અહીં તા આખી વસ્તુ નિર્પેક્ષ બતાવવી છે. રાગમિશ્રિત પક્ષ છાડાવવાની આ વાત છે.

અહીં પક્ષ છેાડવાનું કહ્યું છે તેથી નિર્ણય છેાડવાનું કહ્યું છે એમ સમજવાનું નથી કારણ કે રાગ છેાડવાનું કહ્યું છે. કાંઈ નિર્ણય છેાડવાનું કહ્યું નથી. આત્માને આ અપેક્ષાએ અંધ છે ને આ અપેક્ષાએ અંધ નથી, આ અપેક્ષાએ નિમિત્ત છે અને આ અપેક્ષાએ નિમિત્ત નથી, આ અપેક્ષાએ રાગ નથી, દ્વ્ય-દર્ષિથી આત્મા પરથી નિરાળા પરિપૂર્ણ શુદ્ધસ્વરૂપ છે અને પર્યાયદર્ષિથી અવસ્થામાં મલિનતા થાય છે વગેરે વસ્તુસ્વભાવ જેમ છે તેમ જ્ઞાન અને પ્રતીત કરીને રાગને છાડવા પણ જ્ઞાન અને પ્રતીત છાડવાનું કહ્યું નથી. હું ખંધાયેલ છું અને ખંધાયેલ નથી એવા વિચારમાં અઢકવાથી રાગ થાય છે તેથી રાગ છાડીને સ્વભાવમાં ઢરવાનું કહ્યું છે પણ જ્ઞાન અને પ્રતીત છાડવાનું કહ્યું નથી. 'ખંધાયેલ છું' અને 'ખંધાયેલ નથી' તેવા પક્ષથી અતિકાંત થવાનું કહ્યું છે બે ભેઠમાં જે અઢકી જાય છે તેને છાડાવે છે.

પ્રશ્ન: -ગૌતમસ્વામીને ભગવાન ઉપર રાગ હતા તેથી અઠકયા હતાને?

### 332 ]

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

ઉત્તર:—નિમિત્ત તરફની અપેક્ષાથી કહીએ તો કહેવાય કે ગૌતમસ્વામીને ભગવાન ઉપર રાગ હતો પહ ખરી રીતે પુરુષાર્થની મંદતાથી રાગ હતો. પરવસ્તુના કારણે રાગ નથી, નિમિત્તથી રાગ નથી, દ્રવ્યમાં રાગ નથી, પરમાર્થ ઉપર દેષ્ટિ છે અને રાગ ઉપર દેષ્ટિ નથી, પર્યાયમાં રાગ થાય છે તેના ઉપર દેષ્ટિ નથી. હવે રાગ રહ્યો પાતાના પર્યાયમાં પુરુષાર્થની મંદતાના કારણે; ભગવાન ઉપર ગૌતમસ્વામીને રાગ હતો એમ નિમિત્ત તરફથી કહેવાય પણ ખરી રીતે પુરુષાર્થની મંદતાના કારણે રાગ હતો. ભગવાનના કારણે રાગ નહોતો. ગૌતમસ્વામી તો અનેક ઋદિના ધારક, ચાર જ્ઞાનના ધણી, મહા સમર્થ ગણધર હતા., તેઓ રાગાદિ ત્રણ કષાયના અભાવ કરી સ્વરૂપમાં અહુ લીન હતા પરંતુ પૂર્ણ વીતરાગદશા તેમને પ્રગટી ન્હોતી તેથી અલ્પ રાગ હતો, તે રાગ ભગવાનને કારણે ન્હોતો પણ પાતાને કારણે હતો.

છફ્ટી ભૂમિકા હોય ત્યાં અલ્પ રાગ હોય અને તે રાગનું નિમિત્ત દેવ ગુરુ શાસ્ત્ર વગેરે જ હોય, પ્રશસ્ત રાગનાં નિમિત્ત દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્ર વગેરે છે પરંતુ દેવ ગુરુ-શાસ્ત્રના કારણે રાગ નથી પણ પાતાને વીતરાગદશા થઇ નથી; અધૂરી ભૂમિકા છે તેથી રાગ આવ્યા વિના રહે નહિ.

ચાથી ભૂમિકાએ જ્ઞાની ગૃહસ્થાશ્રમમાં ઊભા હોય તેથી તેમને શુભાશુભ પરિણામ આવ્યા વિના રહે નહિ, પાતાની ભૂમિકા અધૂરી છે તેથી ગૃહસ્થાશ્રમ ઊભા છે ને તેથી રાગ ઊભા છે, તે રાગ પરના કારણે ઊભા નથી પણ પાતાના પુરુષાર્થની મંદતાના કારણે ઊભા છે. રાગ આવે છે પણ તે રાગ ઉપર જ્ઞાનીને સ્વામિત્વણાંદ્ધ નથી, રાગમાં પાતાનું કર્તવ્ય માન્યું નથી-અખંડ પરિપૂર્ણ દ્રવ્ય ઉપર દષ્ટિ છે; દાષ્ટ સાથે રહેલું જ્ઞાન તે દ્રવ્યને જાણે છે ને પર્યાયને પણ જાણે છે તેમ જ રાગના પર્યાયને પણ જાણે છે ને રાગના નિમિત્તને પણ જાણે છે. જે જ્ઞાન સ્વપરને જાણતું નથી, જે જ્ઞાન સ્વભાવના સામર્થ્યને, રાગને અને રાગના નિમિત્તને જાણતું નથી તે જ્ઞાન અપાતાના સામર્થ્યને, રાગને અને રાગના નિમિત્તને જાણતું નથી તે જ્ઞાન અપાતાના સામર્થ્યને, રાગને અને રાગના નિમિત્તને જાણતું નથી તે જ્ઞાન એાઢું છે, સમ્યક્ષ્ત નથી.

ભક્તિ તે ભક્તિ ખાતર નથી, બીજા ખાતર નથી પણ પાતા માટે છે. ખરી રીતે ભક્તિ પાતાની જ કરે છે, પરની ભક્તિ કાેઈ કરી શકતું નથી. પાતાને ગુણનું બહુમાન આવે છે તેના પર ઉપર આરાપ કરે છે, એના અર્થ એમ થાય છે કે પાતાને ગુણ ઉપર રૂચિ છે એટલે કે તે ગુણ પાતે પ્રગટાવવા માગે છે માટે પાતે પાતાની જ ભક્તિ કરે છે, બીજાની ભક્તિ કરી તેમ ઉપચારથી કહેવાય છે.

સમયસાર-સ્તુતિમાં આવે છે કે:-

ગાયા-૧૪૨ ] 333

"તું છે નિશ્વયત્ર'થ ભાંગ સલળા વ્યવહારના ભેદવા" તેમ સ્તુતિ કરવામાં આવે છે તે ઉપચારથી કરવામાં આવે છે. ખરી રીતે વસ્તુસ્વરૂપની તેને રુચિ છે તેથી ભક્તિ કરે છે; તે રાગ પરના કારણે આવતા નથી પણ પાતાના કારણે આવે છે.

કાઈ એમ કહે કે ચાથે ગુણસ્થાને આત્માનું ભાન થતાં તદ્દન રાગ ન જ હાય અને રાગનાં નિમિત્ત ન જ હાય તા તે જ્ઞાન ખાંડું છે; ચાથી ભૂમિકાએ અશુભરાગ હાય છે અને તેનાં નિમિત્તાં સ્ત્રી, પુત્ર વગેરે હાય છે અને શુભરાગ હાય છે તેનાં નિમિત્તાં સ્ત્રી, પુત્ર વગેરે હાય છે અને શુભરાગ હાય છે તેનાં નિમિત્તાં કેવ-ગુરુ-શાસ્ત્ર વગેરે હાય છે; પણ ચાથી ભૂમિકાએ તદ્દન રાગ ન જ હાય કે તદ્દન વીતરાગ જેવી ભૂમિકા માને તા તે જ્ઞાન ખાંડું છે. ચાથી ભૂમિકાએ જ્ઞાનીને રાગ આવે છે પણ તેને તે પાતાના સ્વભાવ માનતા નથી, અખંડ પરિપૂર્ણ કવ્ય ઉપર તેની દૃષ્ટિ છે. જો રાગને પાતાના સ્વભાવ માને તા દૃષ્ટિ ખાંડી અને રાગ તદ્દન આવતા જ નથી એમ માને તા જ્ઞાન ખાંડું. આ ગાથામાં તા રાગમિશ્રિત પરિણામમાં જ જે અઠકયો છે ને તે મારા સ્વભાવ છે એમ જેણે માન્યું છે તેને સમજાવે છે, સાધક અવસ્થામાં વીર્યની મંદતાથી એકલા પરથી નિરાળા ચિદાનંદ સ્વભાવમાં કાયમ ન રહી શકાય તેથી બાહ્ય લક્ષ આવે છે, ત્યાં હું બહ્ય છું ને અપ્યક્ર છું એવા પક્ષમાં રાકાય છે તેને પણ સમજાવે છે. આચાર્યદ્વ એવી સૂક્ષ્મતાથી સમજાવે છે કે બધાં પડખાંના પદ્મ છી જાય, કાંઈ પડખાના પક્ષ ઊંમા ન રહે.

૨૦૦૦, કારતક વદ ૧૦, સામ.

આતમા અજ્ઞાનભાવે શું કરી શકે છે ને જ્ઞાનભાવે શું કરી શકે છે? અજ્ઞાન-ભાવમાં રાગ-દ્વેષના કર્તા થાય છે, અને જ્ઞાનભાવમાં જ્ઞાનના કર્તા થાય છે.

'જીવમાં કર્મ બહુ છે' એવા જે વિકલ્પ તથા 'જીવમાં કર્મ અબહુ છે' એવા જે વિકલ્પ તે બન્ને નયપક્ષ છે. જે તે નયપક્ષને અતિક્રમે છે (-ઓળંગી જાય છે, છાઉ છે), તે જ સકલ વિકલ્પને અતિક્રમ્યા થકા પાતે નિર્વિકલ્પ, એક વિજ્ઞાનવનસ્વભાવરૂપ થઈને સાક્ષાત્ સમયસાર થાય છે.

આતમામાં કર્મ એકક્ષેત્રે સંખ'ધરૂપે વ્યાપીને રહ્યાં છે એવા શુભ વિકલ્પ નય-પક્ષ છે અને આત્મામાં નિમિત્તરૂપે પણ કર્મ બહુ નથી એવા શુભવિકલ્પ તે પણ નયપક્ષ છે. બન્ને નયપક્ષમાં જ્ઞાનની અવસ્થા રાગમાં પકડાઈ જાય છે. આ બે નયપક્ષનાં પડખાં પડે છે તે સ્વભાવનું કર્તવ્ય નથી; અજ્ઞાનભાવ તેના કર્તા થાય છે ને રાગ તેનું કર્તવ્ય છે.

આત્મા જ્ઞાનસ્વભાવી છે તે પરિલ્મિયા વગર રહે નહિ એટલે કે રૂપાંતર થયા વગર રહે નહિ. વસ્તુ હોય તે તદ્દન કૂટસ્થ રહે નહિ, વસ્તુ વસ્તુપણ અને ગુણ્પણ કાયમ રહીને બદલે છે એવા વસ્તુના સ્વભાવ છે.

#### 338

सभयसार प्रवयन लाग-४

રાગને અદ્યલાવીને ફ્રેષ થાય છે તેમાં થનારા કર્તા હું છું એમ અજ્ઞાની માને છે; ક્ષણે ક્ષણે વિકારી પર્યાયના પલટા તા થાય છે પણ તેનું લક્ષ સ્વ ઉપર છે કે પર ઉપર છે તેના ઉપર કર્તાકર્મનું માપ છે. અવિકારી સ્વભાવને ભૂલીને અજ્ઞાનભાવ, વર્તમાનભાવ, ક્ષણિકભાવ થાય છે તે તેના અજ્ઞાનભાવ છે અને રાગ-દ્રેષ એનું કર્તવ્ય છે.

આત્મા જ્ઞાનભાવે તો નિર્મળ અવસ્થાના કર્તા છે, પાતાના પુરુષાર્થની નખળાઈથી સ્વમાં એકલું ન રહી શકાય તેથી આત્મામાં કર્મ બદ્ધ છે ને કર્મ બદ્ધ નથી એવા વિકલ્પમાં રાકાય તે નયપક્ષ છે તેને પણ સમજાવે છે.

સ્ત્રી, કુંદુંખ, ધંધા, વેપાર વગેરેના અશુભ પરિણામ તો કાઢી નાખ્યા, જડ તરફતું સ્થૂલ કર્તાપણું છોડાવીને અહીં તો મનના શુભ પરિણામ સુધી લઈ ગયા. મનના એકલા શુભ વિકલ્પની વાત લીધી છે; કર્મ ખદ્ર છે અને કર્મ ખદ્ર નથી તે બન્ને શુભ વિકલ્પ છે. જો કે આત્મા અખદ્ર છે. શુદ્ર છે, નિરપેક્ષ છે, પરથી નિરાળા છે તે પક્ષ તો સત્ય છે પરંતુ તે પદ્મમાં રાકાલું તે પણ શુભ વિકલ્પ છે માટે રાગના પદ્મ છે; આત્મા ખદ્ર છે તે વાત પર્યાયદિષ્ટએ સાચી છે પણ દ્રવ્યદ્ધિએ અભૂતાર્થ છે, અસત્ય છે અને તે તરફના પદ્મ તે રાગ છે. જ્ઞાનના સ્વભાવ તા કરવાના છે પણ જ્ઞાન સંકમ્યું—પલટા ખાધા—અસ્થિરથયું; રાગના આશ્રય વિના જ્ઞાન બદલે નહિ, વિકલ્પના ખંડ પડે નહિ, ભેદ પડે નહિ. સ્વભાવમાં પરિણતિ થવી—પલટન થવું તે તા પાતાના સ્વભાવ છે પરંતુ વિકારમાં પલટા ખાય ત્યારે જ્ઞાન અસ્થિર થાય છે—રાગના આશ્રય આવે છે.

'આમ છે' અને 'તેમ છે' એવું એકાકાર સ્વભાવમાં કાંઈ છે નહિ, જ્ઞાનના સ્વભાવ તા એકરૂપ સહજ છે તે જેમ છે તેમ સહજજ્ઞાન નહિ માનતા 'આમ છે' અને 'આમ નથી' તેવી વૃત્તિ તે કૃત્રિમ ઉત્પત્તિ છે, પાતાના સ્વભાવ નથી. જ્ઞાન તા સહજ, સમવસ્થિત, જેમ છે તેમ, એકાકાર છે; પરંતુ કર્મ બહુ છે અને કર્મ બહુ નથી એવી વૃત્તિ તે કૃત્રિમ છે.

પાતાના સ્વભાવના આંગણ આવીને અટકે છે તેની આ વાત છે, બહારના કર્તાપણાની વાત નથી. શરીરતું મેં કરી દીધું, પરતું મેં કરી દીધું, હું હતા તા આ ઘયું, જડના હું કર્તા ને જડ મારું કર્તવ્ય વગેરે જડના કર્તાપણાની વાત તા કચાંય રહી પણ સ્વભાવને આંગણે આવીને 'હું આવા છું'ને 'હું આવા નથી' એવા વિકલ્પમાં અટક્યા તેથી એકરૂપ ગ્રાન ન રહ્યું—વીતરાગભાવ ન રહ્યાે. અબહ છું તે વાત ભૂતાર્થ છે—સત્યાર્થ છે પણ બહ્ર છું તે વાત અભૂતાર્થ છે—અસત્યાર્થ છે પરંતુ બે નય બે

ગાથા–૧૪૨ | [ ૩૩૫

પડખાંતું કામ કરે છે. પર્યાયદરિયએ ઉપચારથી આતમા કર્મથી બધાયેલા છે તે વાત સાચી છે પરંતુ દ્રવ્યદરિયએ તે વાત ખાડી છે.

વસ્તુની વાત ઝીણી છે પણ વસ્તુના સ્વભાવ તા જેમ છે તેમ છે, અણઅભ્યાસે માંઘી લાગે પણ સહજ સ્વભાવે માંઘી નથી. માટે તેને સાંભળતાં અરુચિ ન આવવી જોઈએ. અનાદર ન આવવા જોઈએ.

પ્રશસ્ત રાગના પક્ષ છૂટીને સકલ વિકલ્પને અતિક્રમ્યા થકા સાક્ષાત્ સમયસાર થાય છે.

'આત્મા બહ છે' અને 'આત્મા અબહ છે' એવા બન્ને વિકલ્પથી છૂટીને વિજ્ઞાનઘન થયા થકા સાક્ષાત્ સમયસાર થાય છે. જેમ નિબિડ-કડ્યુ ઘીમાં આંગળી પેસે નહિ તેમ રાગના પક્ષ છૂટીને જ્ઞાન નિબિડઘનરૂપે થઈ જાય છે; હું શુદ્ધ સ્વરૂપ છું તેમ ભેદરૂપ વૃત્તિ પયા થતી નથી, આમ છું કે આમ નથી તેવા કાઈપણ જાતના વિકલ્પ રહેતા નથી, વસ્તુસ્વરૂપે જેમ છું તેમ છું. એ રીતે બદ્ધ-અબદ્ધના પદ્મથી છૂટીને જ્ઞાન જ્ઞાનરૂપે ઘક થયું થકું, જ્ઞાન જ્ઞાનમાં જમ્યું થકું, વિજ્ઞાનઘન થયા થકા સાક્ષાત્ સમયસાર થાય છે. સાક્ષાત્ એટલે સ્વભાવ શક્તિમાં હતા તે પર્યાયમાં પ્રગઢ થયા, અનુભવમાં આવ્યા. અજ્ઞાનભાવે વિકલ્પના-રાગાદિના કર્તાકર્મપણ આત્મા થતા હતા તે છૂટીને હવે સાક્ષાત્ જ્ઞાનના કર્તાકર્મપણ થયા.

જે 'જિવમાં કર્મ ખદ્ધ છે' એમ વિકલ્પ કરે છે તે 'જિવમાં કર્મ અબદ્ધ છે' એવા એક પદ્ધને અતિક્રમતા હાવા છતાં વિકલ્પને અતિક્રમતા નથી, અને જે 'જિવમાં કર્મ અબદ્ધ છે' એમ વિકલ્પ કરે છે તે પણ 'જિવમાં કર્મ બદ્ધ છે' એવા એક પદ્ધને અતિક્રમતા હાવા છતાં વિકલ્પને અતિક્રમતા નથી; વળી જે 'જિવમાં કર્મ બદ્ધ છે અને અબદ્ધ પણ છે' એમ વિકલ્પ કરે છે તે, તે બન્ને પદ્ધને નહિ અતિક્રમતા થકા, વિકલ્પને અતિક્રમતા નથી. તેથી જે સમસ્ત નયપદ્ધને અતિક્રમે છે તે જ સમસ્ત વિકલ્પને અતિક્રમે છે; જે સમસ્ત વિકલ્પને અતિક્રમે છે તે જ સમયતા વિકલ્પને અતિક્રમે છે.

જે 'જીવમાં કર્મ ખહ છે' એમ વિકલ્પ કરે છે તે 'જીવમાં કર્મ અખહ છે' એવા એક પક્ષને ઓળંગી જાય છે તોપણ રાગને ઓળંગતો નથી અને સ્વભાવમાં ઠરતા નથી; 'જીવમાં કર્મ અખહ છે' એમ જે એક પડખાના રાગમાં રાકાઈ જાય છે તે પક્ષના વિકલ્પને ઓળંગ છે તાપણ રાગને ઓળંગતા નહિ હાવાથી સ્વભાવમાં ઠરતા નથી; શભ વિકલ્પા એવા આવે કે આત્મા કર્મથી અધાયેલા છે ને આત્મા કર્મથી અધાયેલા નથી એવા એ પક્ષને નથી ઓળંગતા તે શભ રાગના પક્ષને છાડતા નથી

૩૩૬ ] [ સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

તેથી તે સમસ્ત નયપક્ષને ઓળગંતા નથી, અતિક્રમતા નથી અને તેથી સમયસારને અનુભવતા નથી—આત્માને અનુભવતા નથી; પરંતુ જે સમસ્ત વિકલ્પને અતિક્રમે છે—ઓળંગ છે તે જ નિર્વિકલ્પ વિજ્ઞાનઘન સમયસારને અનુભવે છે, વિકલ્પ વગર એકલા આત્માના સ્વભાવને અનુભવે છે, પરની અપેક્ષા વગરના નિરપેક્ષ, સહજ, શાંત, નિર્વિકલ્પ સ્વરૂપને અનુભવે છે, અનુભવ એઠક્ષે વેદન કરે છે. સહજ આનંદ આદિ ગુણાનું વેદન કરે છે, નિજરસના સ્વાદ લે છે, નિજરવાદમાં લીન થઈ જાય છે તેને સમયસારના અનુભવ એઠલે કે આત્માના અનુભવ કહેવાય છે. પર નિમિત્ત તરફના રાગ-દ્વેષના ભંગથી ઓળંગાએલી દશાને તદ્દન નિર્વિકલ્પ કહેવાય છે તે નિર્વિકલ્પ સ્વરૂપ થઈને આત્માના સ્વભાવના અનુભવ કરે છે તે સ્વભાવ કર્મ છે-કાર્ય છે-પર્યાય છે.

કર્મ ત્રણ પ્રકારનાં છે:—જડકર્મ, અજ્ઞાનકર્મ અને સ્વભાવકર્મ જડની અવસ્થા જડમાં થાય તે જડનું કર્મ, અજ્ઞાનભાવે વિકારીભાવનું-શુભાશુભ ભાવનું કર્મ કરે છે માટે તે અજ્ઞાનકર્મ અજ્ઞાનભાવે કર્મ કરે છે માટે જ્ઞાનભાવે પણ કર્મ કરે છે, અજ્ઞાન ભાવે કર્મ ન હોય તો જ્ઞાનભાવે પણ કર્મ ન હોય પણ અજ્ઞાનભાવે કર્મ છે માટે જ્ઞાનભાવે કર્મ છે. કર્મમાં ફળ દ્વાની જે શક્તિ છે તે જડનું કર્મ છે. સ્વભાવ કર્મ તા સિદ્ધમાં પણ છે, ત્યાં પણ પરિણમન છે, સમયે સમયે પરિણમન થયા જ કરે છે, સ્વભાવકાર્ય થયા જ કરે છે, સહજરૂપ નિર્મળ દશાનું કાર્ય થયા જ કરે છે માટે ત્યાં પણ કર્મ છે.

આચાર્ય દેવ સ્ફરમ વિકલ્પને પણ કઠાવીને સ્વભાવકાર્ય પ્રગઢાવવાનું કહે છે. હું અન્ન છું અને અબન્ન છું એવા શુભ વિકલ્પના પક્ષ પણ સ્વરૂપને રાકે છે તા પછી બીજો કચા પક્ષ ન રાકે ? કચા પક્ષ મદદ કરે ? બહારની વાત તા કચાંય આધી રહી જાય છે.

એકેક આત્મા પરિપૂર્ણ છે એવા પક્ષમાં રાેકાણા તે પણ રાગના પક્ષ છે, તેને છાડીને સ્વરૂપમાં ઠર્યા તે સમયસાર-શુદ્ધાત્મા છે.

એકેક આત્મા ગુણે અને પર્યાયે પૂર્ણ છે-એવું એક નયે થહણ કર્યું તેને પણ અહીં પક્ષ કહે છે તા પછી ખહારની સ્થૂળ વાત તાે ક્યાંય આવી રહી જાય છે.

કાઈ કહે છે કે આત્માના કાઈ કર્તા છે, ઇધર એના કર્તા છે, ઇધર એના અધિકાતા છે, આવું જે માને છે તે તા બહુજ સ્થૂળ અજ્ઞાનભાવનું કાર્ય છે, ગૃહીત-મિધ્યાત્વ છે, નિશ્ચય પૂર્વકનું વ્યવહારમિધ્યાત્વ છે. સત્દેવ, સત્ગુરુ, અને સત્શાસ ઉપર જેને શ્રદ્ધા છે તેને ગૃહીતમિધ્યાત્વ છૂટ્યું છે; પરંતુ દેવ—ગુરુ-શાસ્ત્ર ઉપર જ લક્ષ રહ્યા કરે તા તે રાગ છે; દેવ—ગુરુ–શાસ્ત્રે કહેલા નયપક્ષ ઉપર જ લક્ષ રહ્યા કરે તા તે મિધ્યાત્વ છે. સ્ક્ષમ અગૃહીતમિધ્યાત્વની આ વાત છે.

ગાથા–૧૪૨ ] [ ૩૩૭

અનાદિઅનંત નિગાદમાં ગૃહીતિમિથ્યાત્વ નાં'તું. શુભાશુભ પરિણામ તે હું છું અને તે મારા છે તેવી ભ્રાંતિ હતી, ઉપાદાનની અશુદ્ધતાની ભ્રાંતિ હતી તેમાં નિમિત્ત તરફની ભ્રાંતિ પૈઠી એટલે કે અસત્ દ્વ-ગુરુ-શાસ્ત્રને સત્ માન્યા તેવી ભ્રાંતિ પૈઠી તેથી ગૃહીતિમિથ્યાત્વ થયું.

હવે આંગણે આવ્યા. દેવગુરુશાસ્ત્રે કહ્યું કે રાગનાં બે પડમાં પડ છે તે તારા સ્વભાવ નથી. જ્ઞાન અધૂરું છે-ક્ષયાપરામ જ્ઞાન છે તેથી મુખ્ય-ગૌણમાં ઢળ્યા વગર રહે નહિ. જ્ઞાન એાલું જાણે એટલે નય તરફ જાય ત્યાં મુખ્ય-ગૌણ થયા વગર રહે નહિ.

જેવા છે તેવા અખંડ સ્વભાવ લક્ષમાં ન લે તા દેવગુરુશાસ્ત્રે વસ્તુનું જે સ્વરૂપ કહ્યું છે તે લક્ષમાં ન લીધું, સાચા નિમિત્ત ઉપર શ્રદ્ધા છે પણ તેઓ જે વસ્તુનું સ્વરૂપ કહેવા માગે છે તે પ્રમાણે શ્રહણ ન કર્યું. અને રાગના પક્ષમાં અડકયો તા અગૃહીત મિથ્યાત્વ છે. અહીં અગૃહીત સૃક્ષ્મ મિથ્યાત્વના નાશના ઉપાય ખતાવે છે. રાગનાં બે પડખામાં પણ અડકીશ નહિ તેમ કહે છે.

જેને સાચા દેવગુરુશાસની શ્રદ્ધા છે, જેને નિમિત્ત સાચાં છે તેને શુભપરિણામ પણ ઊંચા થાય. પંચમહાવ્રતધારી, નગ્ન દિગંભર સુનિ થયા હોય અને સાચા દેવ-ગુરુ-શાસની જો ખરાખર શ્રદ્ધા હોય તો નવશ્રેવેયક જાય એવા ઊંચા શુભ પરિણામ થાય પણ ભવભ્રમણ ઠળે નહિ. ભવભ્રમણ તો અગૃહીતિમિથ્યાત્વ ઠળતાં આત્મભાન થાય ત્યારે જ ઠળે. જેને અસત્ દેવ-ગુરુ-શાસની શ્રદ્ધા છે, જેને નિમિત્ત ખાંઠાં છે તેને શુભભાવ પણ ઊંચા ન થાય, નવશ્રેવેયક જાય તેવા ઊંચા શુભ પરિણામ ખાંઠા નિમિત્તને માનનારને ન થાય, તો ભવભ્રમણ તો ઠળે જ કયાંથી?

અહીં તો કહે છે કે નયપક્ષમાં અઠકવાનું પણ છાડ! એક નય કહે છે કે આત્મામાં કર્મ બદ્ધ છે, બીજો નય કહે છે કે આત્મામાં કર્મ અબદ્ધ છે—આ બે પડખાં તો સત્દેવ, સત્ગુરુ અને સત્શાસ્ત્ર પાસેથી સમજ્યો છે. આ અપેક્ષાએ બદ્ધ છે અને આ અપેક્ષાએ અબદ્ધ છે વગેરે પડખાં સત્ નિમિત્ત પાસેથી સમજ્યો છે. જેમની પાસેથી નયનાં પડખાં સમજ્યો તે કહે છે કે આ નયના પક્ષમાં કેમ ઊભા છે! હવે જ તારા સ્વભાવમાં! વિકલ્પ ટાંડીને સ્વભાવમાં ઠર!

દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્ર તરફના વિકલ્પના આશ્રય પણ તારા સ્વભાવમાં નથી તે પછી બીજો કર્યા આશ્રય સ્વભાવમાં હશે? માટે વિકલ્પને તાડ! સ્વભાવમાં ઢર!

સત્દ્વ-ગુરુ પાસેથી નયનાં પડખાં સાંભળ્યાં, તેમણે સમજાવ્યાં, તો પછી એમના ત. પ્ર. ૪૩

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

334

કહેલા નયનાં પડખાંમાં ઊભું રહેવું પણ પાલવશે નહિ કારણ કે તે નયના વિકલ્પ સહજ સ્વભાવ નથી, કૃત્રિમ છે, દ્વેવ-ગુરુ-શાસ્ત્ર તરફના વિકલ્પ પણ કૃત્રિમ છે, સહજ સ્વભાવ નથી.

પ્રથમ શ્રદ્ધા કરે કે નયુપક્ષના વિકલ્પ ર્રાહત મારું સહજ સ્વરૂપ એકાકાર છે. એમ નિશંક થાય, પછી વિકલ્પ હોય તાપણ તે આગળ જવાના છે, વિકલ્પ તાહશે અને સ્વભાવમાં જશે.

કાઈએ અભ'ધપક્ષ પકડયા તેલું પણ રાગને જ શહેલું કર્યા, કાઈએ ભ'ધપક્ષને પકડયા તેલું પણ રાગને જ શહેલું કર્યા; ભન્નેએ રાગને જ પકડયા છે. કવ્યદેષ્ટિએ અખદ્ર અને પર્યાયદિષ્ઠિએ ભદ્ર છે એવું વસ્તુનું સ્વરૂપ છે, તાપણ એના રાગમાં રાકાઈ જવું તે પાતાના સ્વભાવ નથી. જે કાઈ પદ્મ તાડીને સ્વભાવમાં ઠરે છે તે સમયસારને પામે છે. નયપદ્મને છાડવાથી વીતરાગ સમયસાર થવાય છે. આ સમ્યગ્દર્શનની વાત છે, આ પૂર્ણ વીતરાગની વાત નથી. વીતરાગ મારા સ્વભાવ છે એવી પ્રતીતિ થતાં નિર્વિકલ્પ વીતરાગસ્વભાવમાં ઠરવું તે સમયસાર છે. તે સમ્યગ્દર્શન છે.

'હવે 'જો આમ છે તા ત્યાગની ભાવનાને ખરેખર કાેેેં ન નચાવે?' નચાવે એટલે કે કાેે ન પરિણમાવે? એમ કહીને શ્રીમાન અમૃતચંદ્ર આચાર્ય નયપક્ષના ત્યાગની ભાવનાના ૨૩ કળશરૂપ કાવ્ય કહે છે:—

( ७५ द्रवळा )

य एव मुक्त्वा नयपक्षपातं स्वरूपगुप्ता निवसंति नित्यम् । विकल्पजालच्युतशांतचित्ता-स्त एव साक्षादमृतं पिविति ॥ ६९ ॥

અર્થ: - જેઓ નયપક્ષપાતને છાડી (પાતાના) સ્વરૂપમાં ગુપ્ત થઈને સદા રહે છે તેઓ જ, જેમનું ચિત્ત વિકલ્પજાળથી રહિત શાંત થયું છે એવા થયા થકા, સાક્ષાત્ અમૃતને પીએ છે.

જે સહજ આત્મસ્વરૂપમાં ગુપ્ત થઇ ને રહે છે, સ્વસન્મુખ થઇ ને સ્વરૂપમાં ઠરે છે તે બહ્—અબહના પક્ષના રાગમાં ઊભા રહેતા નથી, રાગના જળાં છાડીને જેનું ચિત્ત શાંત થયું છે તે આત્માના અમૃત આનંદસ્વભાવના સ્વાદ લે છે, આકુળતાના અભાવ થઇ ને નિજરસના સ્વાદ લે છે, નયપક્ષના ત્યાગની ભાવનાને નચાવીને આત્માના અમૃતને પીએ છે. ગાયા-૧૪૨ ] 336

ખદ્ધ છું અને અખદ્ધ છું એવા પક્ષમાં જે રહે છે તેના ચિત્તમાં ક્ષાભ મટતા નથી—આફળતા મટતી નથી, રાગ ટળતા નથી; પરંતુ અદ્ધ છું ને અખદ્ધ છું તેવા વિકલ્પથી છૂટી જાય ત્યારે વીતરાગસ્ત્રભાવમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે. આત્માના અતીંદ્રિય આનં દ સુખસ્વરૂપ અનુભવાય છે, નિર્વિકલ્પ વીતરાગભાવનું વેદન થાય છે. જે બદ્ધ—અબદ્ધના વિકલ્પ રહિત આત્માનું સ્વરૂપ જાણે છે તે નિર્વિકલ્પસ્વભાવના વેદનારા થાય છે, અનંત ગુણપિંદસ્વરૂપ આત્માના અનુભવનારા થાય છે. આ વાત અપૂર્વ, અચિંત્ય ને અલીકિક છે, આ વાત સમજ્યા વિના સ્વભાવની મહિમા આવે નહિ, તેને ભવભ્રમણના અભાવ થાય નહિ; પરંતુ આ સ્વભાવને જે સમજે તેને જ સ્વરૂપની મહિમા આવે, તે જ નિજરસના સ્વાદ લેનારા થાય, તેને જ ભવભ્રમણના અભાવ થાય.

હવેના ર૦ કળશમાં નયપદ્ધને વિશેષ વર્ણ વે છે અને કહે છે કે આવા સમસ્ત નયપક્ષને જે છોડે છે તે તત્ત્વવેદી (તત્ત્વના જાણનાર) સ્વરૂપને પામે છે:—

( अपन्ति )

एकस्य बद्धो न तथा परस्य चिति द्वयोद्घीविति पक्षपातौ यस्तत्त्ववेदी च्युतपक्षपात-स्तस्यास्ति नित्यं खलु चिच्चिदेव ॥ ७० ॥

અર્થ:—જીવ કર્મથી ખંધાયેલા છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ કર્મથી ખંધાયેલા નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી (વસ્તુસ્વરૂપના જાણનાર) પક્ષપાતરહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે (અર્થાત્ તેને ચિત્સ્વરૂપ જીવ જેવા છે તેવા નિરંતર અનુભવાય છે).

એક પક્ષના પક્કડવાળા કહે છે કે જીવ બંધાયેલા છે, બીજા પક્ષના પક્કડવાળા કહે છે કે જીવ બંધાયેલા નથી; ભગવાન આત્મા તા ચિતસ્વરૂપ છે તેમાં આવાં જે બે પડખાં પડે છે તે રાગનાં પડખાં છે, રાગના ભેઠ છે; પરંતુ જે તત્ત્વના અનુભવનાર છે તે આ રાગના પડખાંથી રહિત છે. હું આવા છું કે તેવા છું તે ભાવને છાડીને, વિકલ્પને તાડીને સ્વભાવમાં કર્યા, નિર્વિકલ્પરૂપ થયા તે ચિતસ્વરૂપ જવ ચિતસ્વરૂપ જ છે. બહુ છું ને અબહુ છું એવા વિકલ્પ તે રાગનું આંગણું છે. ભગવાન આત્માનું તે આંગણું નથી. આવું જે જાણે તે તત્ત્વવેદી છે-સ્વરૂપના અનુભવનાર છે-તત્ત્વના વેઠનાર છે.

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

380

આ ગ્રંથમાં પ્રથમથી જ વ્યવહારનયને ગૌણ કરીને અને શુદ્ધનયને મુખ્ય કરીને કથન કરવામાં આવ્યું છે. ચૈતન્યનાં પરિણામ પર નિમિત્તથી અનેક થાય છે તે સર્વેને પહેલેથી જ આચાર્યદેવ ગૌણ કહેતા આવ્યા છે અને જીવને શુદ્ધ ચૈતન્યમાત્ર કહ્યો છે. એ રીતે જીવ-પદાર્થને શુદ્ધ, નિત્ય, અભેદ ચૈતન્યમાત્ર સ્થાપીને હવે કહે છે કે—આ શુદ્ધનયના પણ પક્ષપાત (વિકલ્પ) કરશે તે પણ તે શુદ્ધ સ્વરૂપના સ્વાદને નહિ પામે. અશુદ્ધનયની તા વાત જ શી? પણ જો કાઈ શુદ્ધનયના પણ પદ્મપાત કરશે તો પણને શાધન

આ શાસમાં વ્યવહારનયને ગૌણ કરીને, શુદ્ધનયને મુખ્ય કરીને કથન કર્યું છે. કર્મના, રાગના, નિમિત્તના, ભેદના વિષય કરનાર એવું જે જ્ઞાન તે વ્યવહારનય છે. તે વ્યવહારનયનું વજન આ શાસમાં ગૌણ કરીને કથન કર્યું છે. આત્મા અનંતગુણ કરીને શુદ્ધ છે, વિકાર એના સ્વભાવ નથી. સ્વભાવમાં મન નહિ, વાણી નહિ, શરીર નહિ, એકલા શુદ્ધ અનંતગુણના પિંડસ્વરૂપ આત્મા, એના વિષય કરનાર જ્ઞાન તે શુદ્ધનય છે.

વિકારી સ્વભાવપણ અનેકરૂપે થાય તે વસ્તુના સ્વભાવ નથી, તારામાં તે છે નહિ ને તું એવા છા નહિ. રાગ-દ્વેષના ક્ષણિક વિકાર થાય તે તારામાં નથી, તું તા ચિદાન દમૃતિ છા એમ આચાર્ય દેવ પહેલેથી કહેતા આવ્યા છે. આત્મા તા ચૈતન્યમાત્ર-સ્વરૂપ છે તેમાં વિકારના અંશ નથી, પરના ભેળ નથી એવા શુદ્ધચૈતન્યમાત્ર આત્મા છે તે શુદ્ધનયના વિષય છે.

આચાર્ય દેવે આત્મા શુદ્ધ છે એવી શુદ્ધતાની વાત અત્યારસુધી કરી, પણ અહીં તો શુદ્ધનયના વિકલ્પ પણ ડાળવા છે. આત્મા શુદ્ધ છે અને આત્મા અશુદ્ધ છે એવા એ વિકલ્પ પણ પક્ષપાત છે, તે વિકલ્પ તૃડ્યા વગર સ્વરૂપમાં કરી શકાતું નથી; માટે અહીં વિકલ્પ તાડવાની વાત કરી છે.

શુદ્ધ કહેતા અશુદ્ધતાને ગૌણ કરી છે, નિત્ય કહેતાં પર્યાયને ગૌણ કર્યા છે, શુદ્ધનયને જે વિકલ્પથી કહેવા માગે છે તે વિકલ્પ પણ તારા સ્વભાવ નથી, અખંડ સ્વભાવ તરફ વળવા માટે, ભંગ તરફથી ઉપયાગને ઉપાડવા માટે તું રાગ તરફ ન જો, શરીર તરફ ન જો, નિમિત્ત તરફ ન જો, બંધ-માક્ષનાં બે પડખાં પડે તેને પણ ગૌણ કરીને એકલા સહજ સ્વભાવ છે તેના આશ્રય કર, વિકલ્પને તાડવા માટે અભેદ સ્વભાવના આશ્રય કરવાનું કહ્યું છે. જેમ નદીમાં પાણીના પ્રવાહ એકરૂપે ચાલ્યા આવતા હાય અને તેમાં નાળાં વચ્ચે આવે તા એક પ્રવાહના ભંગ પડી જાય છે, તેમ સ્વભાવ તરફ એકરૂપ પ્રવાહે જ્ઞાન ઢળવું જોઈએ પણ વચ્ચે રાગમાં, શરીરમાં અને નિમિત્તમાં રાકાતાં એકરૂપ પ્રવાહના ભંગ પડે છે, માટે કહ્યું છે કે એકલા જ્ઞાયક અનંતગુણાથી

ગાથા–૧૪૨ ] [ ૩૪૧

ભરેલા છે એના આશ્રય કરીશ તા નિજસ્વરૂપમાં અપૂર્વ આનંદને પામીશ; પણ જે શુદ્ધનયના વિકલ્પમાં પણ અટકી જઈશ તા તે સ્વાદને નહિ પામ.

આચાર્ય દેવ કહે છે કે શુદ્ધનયના વિકલ્પમાં અઠકીશ નહિ. અશુદ્ધનયની તો વાત જ શી? કારણ કે શુદ્ધનયના પક્ષપાત કરીશ તાપણ રાગ નહિ મટે અને વીતરાગતા નહિ થાય. પક્ષપાતને છાડી ચિન્માત્રસ્વરૂપ વિષે લીન થયે જ સમયસારને પમાય છે માટે શુદ્ધનયને જાણીને, તેના પણ પક્ષપાત છાડી શુદ્ધસ્વરૂપના અનુભવ કરી, સ્વરૂપ વિષે પ્રવૃત્તિરૂપ ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરી, વીતરાગદશા પ્રાપ્ત કરવી યાગ્ય છે.

આતમા રાગી છે, દ્વેષી છે, અંધાએલ છે, શરીરવાળા છે એવી દષ્ટિ જેને ઊભી છે તેની વાત તો દૂર રહા! તે તો શુદ્ધસ્વરૂપને આંગણે પણ આવ્યા નથી, તેણે તો શુદ્ધ સ્વરૂપને પીઢ દીધી છે, તે તા શુદ્ધસ્વરૂપને સન્મુખ પણ થયા નથી, પણ જે આત્માની શુદ્ધના અને અશુદ્ધતાનું યથાર્થ જ્ઞાન કરીને શુદ્ધસ્વરૂપના પડખાના રાગમાં ઊભા રહે છે તે પણ શુદ્ધસ્વરૂપને પામી શકતા નથી, આત્માના સ્વરૂપના અનુભવ કરી શકતા નથી.

અશુદ્ધનય તરફના અસદ્દભૂત વ્યવહાર જે છે તેના પક્ષની તો વાત જ નથી, પણ જે ગુણ-ગુણીના રાગ વડે લેક પડે ત્યાં પણ અઠકીશ નહિ શુદ્ધના આંગણે ઊલો ઊલો 'હું' આવા છું'-હું આવા છું' એમ વિકલ્પ કરીને ઊલો રહેશ તેને પણ નિર્વિકલ્પ સ્વાદનું સ્વાદન થશે નહિ, તે ત્યાં ને ત્યાં રાકાઈ જશે, જેવું સહજ આત્મસ્વરૂપ છે તેવા વીતરાગ નહિ થાય, માટે પક્ષપાતને છાડીને એક શુદ્ધ ચિન્માત્રસ્વરૂપમાં લીન થવાથી સ્વરૂપને પમાય છે. માટે શુદ્ધનયને જાણીને, સ્વરૂપમાં લીન થઈને, પદ્મપાતને છાડજે!

આચાર્ય દેવે શુદ્ધનયને જાણવાનું કહ્યું છે, કારણ કે જાણ્યા વિના શું છાડશે? માટે આત્મા પરથી નિરાળા છે એમ બરાબર જાણીને, અશુદ્ધ પડખાને ગૌણ કરીને, શુદ્ધસ્વરૂપને જાણ! પછી શુદ્ધના પડખાના રાગને પણ છાડીને સ્વરૂપમાં લીન થા! કપાયનું પ્રવર્તન પણ સ્વરૂપમાં નથી એમ યથાર્થ શ્રદ્ધા કરી શ્રદ્ધાનું વર્તન લાવ! શ્રદ્ધા પછી ચારિત્ર-સ્થિરતા લાવ! શ્રદ્ધાના વિષય સામાન્ય છે, પછી વર્તન લાવ! એટલે વિશેષ લાવ! 'આવા છું અને તેવા છું' તે વિકલ્પને છાડીને સ્વરૂપ વિષે પ્રવર્તન-આચરણચારિત્ર લાવ! વિકલ્પ નહિ છૂટે તા વીતરાગ-સ્વભાવ થશે નહિ.

જેવું સ્વરૂપ છે તેવું પ્રાપ્ત કરવું યાગ્ય છે પણ પક્ષમાં ઊભું રહેવું તે યાગ્ય નથી, વિકલ્પમાં ઊભું રહેવું તે યાગ્ય નથી માટે સ્વભાવના આનંદના વર્તન માટે વિકલ્પના ભાગતા ત્યાગ કરવા. 382 ]

िसमयसार प्रवयन लःग-४

૨૦૦૦, કારતક વદ ૧૧ મેંગળ.

આત્મા પરવસ્તુની અવસ્થાને કરે અને પરવસ્તુ આત્માની અવસ્થાને કરે તે વાત સાચી નથી. આત્મા રાગદ્રેષના કર્તા છે તેમ કહેવું તે વાત પણ સાચી નથી. અહીં તો તેથી પણ સૂક્ષ્મ વાત છે. વસ્તુને જોવાનાં બે પડમાં છે તે નય છે. એક પર અપેક્ષાએ જોવાનું પડે મું અને એક સ્વ અપેક્ષાએ જોવાનું પડે મું આત્માને કર્મના બંધનની અપેક્ષાએ જોવા તે વ્યવહારપડે મું, અને અબંધ અપેક્ષાએ જોવા તે નિશ્ચયપડે મું, તે બન્ને પડે ખાના વિકલ્પમાં રાકાવું તે નયપક્ષ છે, રાગ છે; માટે તે પક્ષમાં ઊભા રહેવાથી વાંતરાગદશા પ્રાપ્ત થતી નથી માટે તે પક્ષને છાડી સ્વરૂપમાં લીનતા પ્રાપ્ત કરવી યાગ્ય છે.

### ( उपग्नति )

### एकस्य मृदो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वाविति पक्षपातौ । यस्तन्त्रवेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खळु चिचिदेव ॥ ७१ ॥

અર્થ:—જીવ મૃઢ (માહી) છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ મૃદ (માહી) નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના એ પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાતરહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે (અર્થાત્ તેને ચિત્સ્વરૂપ જીવ જેવા છે તેવા નિરંતર અનુભવાય છે).

જવ મૃઢ છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જવ મૃઢ નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે. નય અપૈક્ષાના એક એવા પક્ષ છે કે જવ મૃઢ છે, નય અપૈક્ષાના બીજો પક્ષ છે કે જવ મૃઢ નથી. અજ્ઞાભાવે કર્મ તરફ જોડાએલા છે, પરમાં મૃંઝાઇ ગયા છે એવા પર્યાય અપૈક્ષાએ જીઓ તા આત્મા મૃઢ છે.

બીજા નયના એવા પક્ષ છે કે જવ મૃઢ નથી; પરમાર્થ દિષ્ટિએ આત્મા મૃઢ નથી તે વાત સાચી છે, કારણ કે ત્રિકાળ જ્ઞાનસ્વભાવી આત્મા કઢી પરમાં મુંઝાય નહિ, પણ તે તરફના વિકલ્પ તે પક્ષ છે. પરમાર્થ નથે આત્મા મૃઢ નથી તે વાત સાચી છે પણ અજ્ઞાન અપેક્ષાની દિષ્ટિથી મૃઢ છે તે વાત ખાડી નથી પરંતુ તે અન્ને નયપક્ષ છે. બન્ને પક્ષમાં રાકાલું તે રાગ છે.

અહીં તા આત્માનું વાસ્તવિક હિત કેમ થાય તે વાત છે, ખીજી બધું ટાળતાં દાળતાં નયના પક્ષા પણ ટાળવા તેમ આચાર્ય દેવના ઉપદેશ છે.

આત્મા જ્ઞાનાદિ અનંતગુલના પિંડ છે; તેને વર્તમાન પર્યાયદિષ્ટિથી જીઓ તા મૂઢ છે પણ ત્રિકાળ દેષ્ટિથી જીઓ તા મૂઢ નથી પરંતુ તેના ઉપર પક્ષ કરીને રાકાલું ગાથા–૧૪૨ | 3૪૩

ते राग छे; જે तत्त्ववेदी छे तेने निरंतर चित्स्वइप જ व चित्स्वइप જ અનુભવાય છે. એકલું શુદ્ધ ચૈતન્યતત્ત્વ જ્યારે અનુભવમાં લીન છે ત્યારે ચિત્સ્વइપ જિલ્લે ચિત્સ્વફપ જ છે; તેમાં આમ છું અને તેમ છું તેવા નયનાં એ પડખાં નથી; તેને તા ચિત્સ્વરૂપ જેવા છે તેવા અનુભવાય છે.

આત્માની અવસ્થામાં મૂહપણું ભાસે છે પણ આત્મા વસ્તુદૃષ્ટિએ મૂઢ નથી, કર્મથી મૂંઝાયેલા નથી; તે બે નયાના બે પક્ષપાત છે.હું કર્મથી મૂંઝાયેલા છું અને હું કર્મથી જોદા એવા આત્મા મૂંઝાયેલા નથી એવા અન્ને વિકલ્પા ખરી રીતે વ્યવહાર જ છે પણ અહીં એકને નિશ્ચય કહ્યો છે. હું જાગતી જયાત, કર્મમાં મૂંઝાઉં નહિ એવા વિકલ્પ તે પક્ષ છે. પરમાર્થ દૃષ્ટિએ આત્મા મૂંઝાતા નથી તે વાત સાચી છે પણ એવા વિકલ્પ તે રાગ છે માટે વ્યવહાર છે.

રાજા થાય એડલે હું રાજા થયા, રાજા થયા તેમ કયાં સુધી ગાખ્યા કરે? પછી તો હું રાજા જ છું એમ નિર્ણય જ થઈ ગયા; તેવી રીતે પરથી જુદા જગતી જ્યાત આત્મા મૂં ઝાયેલા નથી એમ ભાન થયા પછી વિકલ્પમાં અઠકી રહે તા સ્વાનુભવ થાય નહિ. મીઠું ખારું છે, ખારું છે એમ કયાં સુધી ગાખે? ગાખ્યા કરવાથી મીઠાના સ્વાદ આવે? મીઠું મીઠું એમ ગાખવાથી મીઠું ખવાય ખરું? ન ખવાય. તેવી રીતે હું અમૃઢ છું, હું અમૃઢ છું તેમ ગાખવાથી, તે વિકલ્પમાં રાકાઈ જવાથી સ્વભાવના સ્વાદ આવે ખરા? ન આવે.

કીટોડા કાઢતાં કાઢતાં મનને આંગણે આવીને ઊભા રહ્યો અને વિચાર કરે કે હું અમૂઢ છું, હું અમૂઢ છું તે પણ પક્ષ છે. આત્મા તા જેમ છે તેમ છે, તેનું વેદન કરવું તે વસ્તુસ્વભાવ છે. વસ્તુસ્વભાવ એ પક્ષપાતથી રહિત છે; જે તત્ત્વના વેદનાર છે તેને ચિત્સ્વરૂપ જવે નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જ છે તેમ અનુભવાય છે.

( ७५०नित )

### एकस्य रक्तो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तन्त्रवेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिचिदेव ॥ ७२ ॥

અર્થ:—જીવ રાગી છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ રાગી નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે એ નયાના એ પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાતરહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક નયના એવા પક્ષ છે કે જીવમાં રાગ છે અને બીજા નયના એવા પક્ષ છે કે જીવમાં રાગ નથી, વર્ત માન અવસ્થામાં રાગ છે એમ રોકાઈ જવાના એક નયના

સિમયસાર પ્રવચન લાગ-૪

388

પક્ષ છે, અને બીજો નય કહે છે કે સ્વભાવમાં રાગ નથી; રાગ નથી, તે નયદિષ્ટિએ પણ ભંગ પાડધા. એક ચિત્સ્વરૂપમાં બે ભંગ નથી. આત્મા રાગી નથી અને અરાગી નથી, રાગી નથી એટલે વીતરાગી છે અને અરાગી નથી એટલે રાગી છે અવા વિકલ્પના બે ભંગ ચિત્સ્વરૂપમાં નથી. ચિત્સ્વરૂપ તો નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

મેસૂખ ખરીદવા જય ત્યાં પૂછ કે બે રૂપીએ શેર છે કે અહી રૂપીએ શેર છે? પણ જયારે ખાવા બેસે ત્યારે બે રૂપીએ શેર છે કે અહી રૂપીએ શેર છે તેમ બોલ્યા કરે, ગાખ્યા કરે તો મેસૂખ ખાઈ શકાય નહિ અને મેસૂખના સ્વાદ આવે નહિ. ચેતન્યનું સ્વરૂપ સર્વજ્ઞ ભગવાને જેમ કહ્યું છે તેમ પકડતાં પકડતાં પ્રથમ રાગ તો આવે વિકલ્પ તો આવે, એક અપેક્ષાએ (અવસ્થામાં) રાગ છે અને બીજી અપેક્ષાએ રાગ નથી તેવા વિકલ્પ પણ આવે ખરા; પણ તે વિકલ્પમાં જ રાકાઈ જાય તો ચેતન્યના સ્વાદના અનુભવ કરી શકે નહિ. જેમ પહેલાં મેસુખ ખરીદવા જાય ત્યાં મેસૂખના ભાવ પૂછે, સારા-નરસાની પરીક્ષા કરે પણ જ્યારે મેસુખ ખાવા બેસે ત્યારે તે બધું છાડે તો મેસૂખ ખાઈ શકાય; તેવી રીતે આત્માને જાણવા માટે પ્રથમ બધી અપેક્ષાનું જ્ઞાન કરે. હિત શેમાં છે અને અહિત શેમાં છે વગેરે બધી પરીક્ષા કરી, યથાર્થ નિર્ણય કરે પણ તે વિકલ્પમાં રાકાઈ જાય તો ચેતન્યના સ્વરૂપના સ્વાદ લઈ શકે નહિ.

આત્મા તા જેવા છે તેવા જ છે. જેમ સૂર્ય તા જેવા છે તેવા જ છે પણ ઉપરવાળા કહે કે સૂર્ય આ તરફ છે અને પડખેવાળા કહે કે સૂર્ય મારી તરફ છે, બીજા પડખે ઊભેલા કહે કે સૂર્ય મારી તરફ છે પણ સૂર્ય તા જેમ છે તેમ છે, જ્યાં છે ત્યાં છે; તેમ ચૈતન્યસૂર્ય તા જેમ છે તેમ છે પરંતુ એક પક્ષવાળા કહે કે રાગી છે, બીજા પક્ષવાળા કહે કે રાગી નથી. પર્યાયદિષ્ટથી અને દ્વયદિષ્ટથી અને વાત સાચી છે પણ તેવા વિકલ્પ ચૈતન્યસૂર્યમાં નથી, તે વિકલ્પથી રહિત ચૈતન્યસૂર્ય તા જેવા છે તેવા જ છે તેથી બે પડખાંના રાગ છાડીને આત્મામાં એકાથ થાય તા આત્માના સ્વભાવના આને હ આવે. જે તત્ત્વવેદી છે તે ચિતસ્વરૂપને નિરંતર અનુભવે છે.

( ७५००ति )

एकस्य दुष्टो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तन्त्ववेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिचिदेव ॥ ७३ ॥

અર્થ:—જીવ દ્વેષી છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ દ્વેષી નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાતરહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે. ગાથા–૧૪૩ ] 3૪૫

એક નયના પક્ષ છે કે જવ હેપી છે, બીજા નયના પક્ષ છે કે જવ હેપી નથી. કેટલાકના એવા અભિપ્રાય હાય છે કે આપણને કાઈ પ્રતિકૂળતા કરે ત્યારે દ્વેષ થયા વગર રહે નહિ; આપણને અગવડતા આપે એના ઉપર દ્વેષ થાય જ એવું માનનારના અભિપ્રાયમાં આત્મા દ્વેષી જ છે તેમ થયું. તે પણ એક પક્ષ છે; બીજા પક્ષવાળા એમ કહે છે કે આત્મામાં દ્વેષ નથી. દ્વેષ વર્તમાન સમયના પર્યાયમાં થાય છે, ત્રિકાળ દિષ્ટિએ આત્મામાં દ્વેષ—અણગમા-અરુચિ કાંઈ છે જ નહિ; પણ એવા પક્ષમાં ઊભું રહેવું તે રાગ છે કારણ કે આત્મા તા વીતરાગસ્વરૂપ જેમ છે તેમ છે. તેવા પક્ષ રહિત આત્માના અનુભવ નહિ કરતાં આત્મા દેષી નથી તેવા પક્ષ કરવા તે રાગ છે.

પરમાર્થ આત્મામાં દ્વેષ નથી પણ વ્યવહારે આત્માની અવસ્થામાં દ્વેષ છે. જ્યાંસુધી રાગના અંશ છે ત્યાંસુધી દ્વેષના અંશ પણ છે પરંતુ આત્માના ત્રિકાળી અસલ સ્વભાવમાં દ્વેષ નથી, પરંતુ તે પક્ષના વિકલ્પમાં રાકાતાં રાગમાં રાકાઈ જવાય છે, તેમાં જ્ઞાન સંક્રમે છે, બદલે છે માટે જે તત્ત્વના વેદનાર છે તે પક્ષના રાગમાં નહિ રાકાતાં ચિતસ્વરૂપ છવ વિષે ચિતસ્વરૂપ છવના જ અનુભવ કરે છે.

( अपग्नित )

### एकस्य कर्ता न तथा परस्य चिति द्वयोद्घीविति पक्षपातौ । यस्तत्त्ववेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिचिदेव ॥ ७४ ॥

અર્થ: - જીવ કર્તા છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ કર્તા નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાત રહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક નયના એવા પક્ષ છે કે જીવ કર્તા છે અને બીજા નયના એવા પક્ષ છે કે જીવ કર્તા નથી. અજ્ઞાનભાવે જીવ રાગ ફેપના કર્તા છે એવા એક નયના પક્ષ છે, બીજા નયના એવા પક્ષ છે કે આત્મા રાગ-ફેપના તા કર્તા નથી પણ નિર્મળ અવસ્થાના કર્તા પણ વ્યવહારથી છે. વાસ્તિવક રીતે નિર્મળ અવસ્થાના પણ કર્તા વ્યવહારથી છે, શુદ્ધાત્મા તા જેમ છે તેમ છે, એમાં કાઈ જાતના ભેદ-વિકલ્પ લાગુ પડતા નથી તેથી કર્તા છે અને કર્તા નથી એવા વિકલ્પ તે પક્ષ છે, તે રાગમિશ્રિત વિચાર છે. તત્ત્વના જાણનાર પદ્મપાત રહિત છે.

મીડું ખારું છે એમ નક્કી થઇ ગયા પછી આ ખારું છે, આ ખારું છે એમ ગાખવાનું રહે નહિ; ખારું છે તેમ નક્કી જ છે પછી ગાખવાનું રહેતું નથી અને જો સ. પ્ર. ૪૪

[ सभयसार प्रवचन साग-४

386]

ગાખે તા મીઠાના સ્વાદ લઇ શકાતા નથી; તેમ આત્માના સ્વભાવ જાણ્યા પછી આત્મા કર્તા છે અને કર્તા નથી એમ ગાખ્યા કરે તા સ્વરૂપના સ્વાદ લઇ શકાતા નથી. આત્મા કર્તા છે અને કર્તા નથી એવી ઉત્થાનવૃત્તિ તે રાગ છે, તે રાગ આત્માના સ્વભાવ નથી, રાગ વિનાનું વીતરાગ સ્વરૂપ આત્માનું છે.

ધર્મ આત્માના સ્વભાવ છે. આત્માનું ભાન અને પ્રતીત કરીને આત્મામાં કરવું તે ધર્મ છે. હું કર્તા છું અને હું કર્તા નથી એવા રાગમિશ્રિત વિચાર તે આત્માના સ્વભાવનું કર્તાવ્ય નથી, મનના અવલં અનનું એ કર્તાવ્ય છે. હું પુષ્યપરિણામના કર્તા છું અને પુષ્યપરિણામના કર્તા નથી, હું સ્વભાવઅવસ્થાના કર્તા છું-નિર્મળ અવસ્થાના કર્તા છું એવા વિકલ્પ તે રાગ છે-અસ્થિરતા છે. જેમ પાણીને ઉાળવામાં આવે ત્યારે પાણી હલાહલ થાય છે, તેમ વિકલ્પા છે તે સ્થિર સ્વભાવ નથી પણ હલાહલ છે. આત્મામાં સહજ સ્વભાવ જેમ છે તેમ ભર્યો છે, તે એકરૂપ સ્વભાવમાં વિકલ્પાની હલાહલ તે ઉાળ છે. તત્ત્વવેદી તે વિકલ્પાથી રહિત છે, ચિતસ્વરૂપ આત્માને અનુભવે છે.

( उपग्नित )

एकस्य भोक्ता न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तन्त्रवेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिचिदेव ॥ ७५ ॥

અર્થ :—જીવ ભાકતા છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ ભાકતા નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાતરહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક નયના પક્ષ છે કે આત્મા ભાકતા છે અને બીજા નયના પક્ષ છે કે આત્મા ભાકતા નથી. શરીરમાં તાવ આવે ત્યારે અરુચિ દિલગીરી કરે અને નીરાગતા વખતે રાગ કરે; તે રાગ દ્વેષ અને અજ્ઞાનભાવ જ ભાગવાય છે. રાગને અને નીરાગતાને કાઈ ભાગવતું નથી પણ તેમાં રાગ, દ્વેષ અને અજ્ઞાનભાવ જ ભાગવાય છે. એક નય કહે છે કે અજ્ઞાનભાવે હર્ષ-શાકના ભાકતા છે અને જ્ઞાનભાવે જ્ઞાનના ભાકતા છે, બીજો નય કહે છે કે આત્માને ભાકતા કહેવા તે પણ વ્યવહાર છે માટે આત્મા ભાકતા નથી, તે તો જેમ છે તેમ છે, પરંતુ જેમ છે તેમ છે એવા વિકલ્પ પણ રાગ છે; જે તત્વના જાણનાર છે તે સર્વ વિકલ્પથી રહિત ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્માને જ અનુભવે છે.

( उपज्यति )

एकस्य जीवो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तत्त्ववेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिच्चिदेव ॥ ७६ ॥ ગાથા ૧૪૩ ] [ ૩૪૭

અર્થ:—જીવ જીવ છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ જીવ નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાતરહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક તયના એવા પક્ષ છે કે જવ જવ છે, બીજા તયના એવા પક્ષ છે કે જવ જવ તથી. આત્મા પાતે છે તે વાત તો સાચી છે પણ હું જવ છું, હું જવ છું એવા વિકલ્પ તે રાગના પક્ષ છે. જવ જવ તથી એટલે કે જવ પાતાપણ છે અને જવ પરપણ તથી, છે તે પાતાની અપેક્ષાએ અને નથી તે પરની અપેક્ષાએ, એવી રીતે બે તયના બે પક્ષ છે. અહીં અસ્તિ-નાસ્તિની વાત કરી છે. વસ્તુસ્વભાવે તા આત્મા પાતાપણ છે અને પરપણ તથી. વસ્તુસ્વભાવ તા એવા જ છે પરંતુ હું જવ મારાપણ છું અને પરપણ તથી એવા રાગના પક્ષમાં જે રાકાય છે તેને આત્માના અનુભવ થતા તથી. માલને તાળી રાખવાથી કાંઇ ખાવાના અનુભવ થતા નથી પણ માલને ખાય ત્યારે જ ખાવાના અનુભવ થાય છે; તેમ નયદ્વારા આત્માને જાણીને એખ્યા કરવાથી કાંઇ આત્માના નિજરસ વેદાય છે. જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મામાં રાગસ્વરૂપ વૃત્તિનું ઉત્થાન નથી પણ આત્માના વિકારી પર્યાયમાં રાગનું ઉત્થાન છે. રાગની વૃત્તિ તો આકૃળિત ને દુ:ખસ્વરૂપ છે માટે તત્ત્વના વેદનાર જ્ઞાની અનાકૃળસ્વરૂપ ચિદાત્મામાં લીન થઇ રાગની વૃત્તિ તોડી આત્માના અપૂર્વ રસને અનુભવે છે.

### ( उपज्ञति )

एकस्य सक्ष्मो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तत्त्रवेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिचिदेव ॥ ७७ ॥

અર્થ:—જીવ સૂક્ષ્મ છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ સૂક્ષ્મ નથી એવા બીજા નયના છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પદ્મપાત રહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક પક્ષવાળા કહે છે કે જવ સૂક્ષ્મ છે, સૂક્ષ્મ છે તે વાત સાચી છે પણ તેના વિકલ્પમાં રાેકાવું તે રાગ છે. મન, વાણી કે શુભાશુભ પરિણામથી પકડાય નહિ એવા છે માટે સૂક્ષ્મ છે. શરીર, મન, વાણી તે આત્મામાં નથી; વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ પણ આત્મામાં નથી; વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ રૂપી છે અને આત્મા અરૂપી છે માટે સૂક્ષ્મ છે. કાેઈ કહે કે ધાસ તાે આત્માના છે ને ? ના રે ના, ધાસ તાે રૂપી છે અને આત્મા અરૂપી છે, માટે ધાસ સ્થૂલ છે અને આત્મા સૂક્ષ્મ છે. શરીરતું આયુષ્ય પૂરું થઈ

386 ]

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

રહે છે ત્યારે ધાસ ભાધ પડી જાય છે અને શરીર અહીં પડ્યું રહે છે. સ્ટ્રમ જ્ઞાનઘન આત્મા દેહથી છૂટીને બીજી ગતિમાં જાય છે. શરીર, મન, વાણી, ધાસ, વર્ણ, ગાંધ, રસ અને સ્પર્શ સ્થૂલ છે અને આત્મા સ્ટ્રમ છે; વિકારીભાવ સ્થૂલ છે અને આત્મા સ્ટ્રમ છે; પરંતુ સ્ટ્રમ છું, સ્ટ્રમ છું એવા વિકલ્પમાં રાકાલું તે રાગ છે માટે જે વિકલ્પને તાેડીને સ્વરૂપમાં સ્થિર થાય છે તે આત્માના અનુભવ કરે છે.

ખીજ પક્ષવાળા કહે છે કે આત્મા સ્થૂલ છે, તેના બે પ્રકાર છે:—એક પ્રકાર એવા છે કે:—શરીર અને ઇંદિય સાથે સંખંધવાળા છે માટે આત્મા સ્થૂલ છે. બીજો પ્રકાર એ છે કે:—કંગર ઉપર ઊભા હાય ને પચીશ ગાઉના દૂર ક્ષેત્રના પદાર્થા જણાય છે, તેથી પચીશ ગાઉ જેવડા આત્મા થઈ જતા નથી પણ તે બધુંય જ્ઞાન જાશે છે માટે આત્મા સ્થૂલ છે. કેવળજ્ઞાનમાં લાકાલાક જણાય છે માટે આત્મા સ્થૂલ છે. બધું જણાય તે અપેક્ષાએ સ્થૂલ છે તે વાત સાચી છે પણ તેના રાગના પક્ષમાં રાકાઈ જવું તે સ્થિરતાની સ્થિતિ નથી. તે રાગમાં રાકાતાં સ્વરૂપનું વેદન આવે નહિ. શેરડીના રસના અને બામું દીના સ્વાદ એક સાથે આ મે નહિ, બામું દીના સ્વાદ લેવા હાય તા શેરડીના રસને છાડી દેવા પડે; તેમ આ અપેક્ષાએ સ્થૂલ છું અને આ અપેક્ષાએ સૂર્ધ છું તેવા વિચારના અવલં ખને સ્થિર થવા જાય તા સ્થિર થઈ શકે નહિ, તે કૂચા કાઢી નાખવા જેવા છે. રાગના વિકલ્પના કૂચા કાઢી નાખે તા વીતરાગી બ્રહ્મા ચાથે ગુણસ્થાને હોય તેની વાત છે. રાગમિશ્રિત વિચારની કે વિકલ્પની આ વાત નથી.

( उपन्नति )

एकस्य हेतुर्न तथा परस्य चिति द्वयोद्वाविति पक्षपातौ ॥ यस्तत्त्ववेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिचिदेव ॥ ७८॥

અર્થ :- જીવ હેતુ ( કારણ ) છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ હેતુ ( કારણ ) નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાતરહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક પક્ષ કહે છે કે આત્યા કારણ છે અને બીજો પક્ષ કહે છે કે આત્મા કારણ નથી. પર્યાયદિષ્ટિએ આત્મા અજ્ઞાનભાવે રાગ-દ્વેષનું કારણ કહેવાય પણ વસ્તુદ્ધિએ આખી વસ્તુ રાગ દ્વેષનું કારણ નથી, માત્ર વસ્તુની અવસ્થામાં રાગ-દ્વેષ થાય છે. નવા નવા અજ્ઞાનભાવ થાય તે રાગ દ્વેષનું કારણ છે. જો વસ્તુ રાગ-દ્વેષનું કારણ હાય તા તે કાઈ દિવસ હળે નહિ. પર્યાયદિષ્ટિએ આત્મા રાગ-દ્વેષનું કારણ છે તે વાત સાચી પણ તે વિકલ્પમાં અહકી જવું તે સંસારનું કારણ છે.

ગાથા-૧૪૨ |

જો આત્માનું યથાર્થ સ્વરૂપ ન જાલ્યું અને તેમાં ન કર્યો તા માથે ચારાશીના અવતાર ઊભા છે, જ્યાં કાઈ શર્યુ નહિ. કાઈ સર્ગુ નહિ, ખેતર નહિ, પાદર નહિ, નામ નહિ, કામ નહિ, ધામ નહિ એવા કૂતરે, કાગડે, ગધેડીની કૂખે ચાલ્યા જઈશ.

કાઈ કહેશે કે આ બધું કાને કહેવાય છે? પ્રભુ! તારી માંડી છે. એકવાર શ્રદ્ધાએ તા પ્રભુ થઈ જા! તા પછી સાક્ષાત્ પ્રભુ થવાનું ઢાચું કાઈક દિવસ આવશે. સ્વભાવે તા બધા પ્રભુ છે તેમ એકવાર શ્રદ્ધા તા કર! પછી વર્તમાન પર્યાયમાં મલિનતા છે તેને પુરુષાર્થ વર્ષે ઢાળીને નિર્મળ પર્યાય પ્રગઢાવીને વીતરાગતા થશે.

જો અત્યારે ન ચેત્યા તા મરીને ચાલ્યા જઇશ ચારાશીના અવતારમાં! ગાત્યા હાથ નહિ આવ! આ શરીરમાં જો તત્ત્વ ન સમજ્યા તા ચારાશીના અવતારમાં ગાત્યા હાથ નહિ આવ! જેમ દારા વગરની સાય ઉકરડામાં ખાવાઈ જય છે તેમ ચારાશીના અવતારમાં ખાવાઈ જઈશ. સમ્યગ્જ્ઞાનરૂપી સાચા દારા પરાવ્યા તા ચારાશીના ઉકરડામાં ખાવાઈશ નહિ, પણ જો સમ્યગ્જ્ઞાનરૂપી દારા ન પરાવ્યા તા સાય જેમ ખાવાઇ જય છે તેમ ખાવાઇ જઈશ. વેટાળિયે ઊડીને કયાં જઈશ તે ગાત્યા હાથ નહિ આવ! માટે યથાર્થ જ્ઞાન કર, યથાર્થ પ્રતીત કર ને સ્વરૂપમાં સ્થિર થા!

ખરી રીતે મરનાર મરીને કયા ભવમાં ગયા તે કાઈ જોતું નથી પણ સૌ પાતાના સ્વાર્થને રૂવે છે. "હાય હાય! મારા એકના એક દીકરા રતાનયા ચાલ્યા ગયા," એમ કરીને પાતાના સ્વાર્થને રૂવે છે. પણ દીકરાના આત્માનું શું થયું? તે કયાં ગયા? સારી ગતિમાં કે ખરાબ ગતિમાં? તે કાઈ જોતું નથી; પરંતુ માત્ર પાતાના સ્વાર્થને જ સૌ યાદ કર્યા કરે છે, સગાં, કુદું બીઓ સૌ માત્ર સ્વાર્થનાં જ સગાં છે. તેના આત્માનું શું થયું હશે તેની કાઈને પડી નથી; જો તેના આત્માનું અને તેના ભવનું વિચારે તા પાતાને પણ આ ભવના રાગ ઊડી જાય. મરનારના ભવ વિચારે તા આ ભવના પાતાના સ્વાર્થ સ્વાર્થ સાતાના સાત્ર સ્વાર્થ સાત્ર માત્ર માત્ર માત્ર સ્વાર્થ સાત્ર માત્ર સ્વાર્થ સાત્ર માત્ર સ્વાર્થ સાત્ર સ્વાર્થ સાત્ર સાત્ર સ્વાર્થ સાત્ર સાત્ર સ્વાર્થ સાત્ર સાત્

આત્મા કારણ છે અને આત્મા કારણ નથી—એવા બે વિકલ્પમાં રાેકાવું છાડીને આત્મામાં રાેકાવું તે આત્મમાર્ગ છે. કારણ છે અને કારણ નથી તેવા વિકલ્પ છાડીને સ્વસ્વરૂપમાં રહેવું તે માર્ગ છે.

લક્ષ સાધ્યા વિના ખાણ ફે'કવામાં આવે તેા વસ્તુને વી'ધી શકે નહિ; તેમ આત્માનું યથાથ° સ્વરૂપ એ પક્ષથી રહિત જેમ છે તેમ ઓળખાણ ન કરે, પ્રતીત ન કરે તેા જડ–ચૈતન્યની ધારાને વી'ધીને ભેઠજ્ઞાન શી રીતે કરશે! ઠરી કેમ શકશે! માટે 340 ]

िसमयसार प्रवयन लाग-४

પ્રથમ આત્માનું જેવું છે તેવું પરથી નિરાળું પવિત્ર સ્વરૂપ છે તેની ઓળખાણ કરી, તેની પ્રતીત કરી, રાગ-દ્વેષને અને આત્માના સ્વભાવને વીંધીને જીદા પાડી સ્વરૂપમાં એકાથ થવાથી આત્માના શુદ્ધપર્યાય પ્રગઢ થાય છે. આત્મા પર્યાયથી રાગ-દ્વેષનું કારણ છે અને વસ્તુદૃષ્ટિએ કારણ નથી એવા વિકલ્પમાં તત્ત્વવેદી રાકાતા નથી, તેને ચિત્સ્વરૂપ જવ નિર'તર ચિત્સ્વરૂપ જ અનુભવાય છે.

( अपन्नित )

एकस्य कार्यं न तथा परस्य चिति द्वयोद्वांविति पक्षपातौ । यस्तत्त्ववेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खळु चिचिदेव ॥ ५९ ॥

અર્થ: જિવ કાર્ય છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ કાર્ય નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાત રહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક પક્ષ કહે છે કે જીવની અવસ્થા કાર્યરૂપ છે, બીજો પક્ષ કહે છે કે કાર્યરૂપ નથી; ખરી રીતે તો જીવના સ્વભાવ જેવા છે તેવા જ છે. ઊંધા પુરુષાર્થથી આત્મા અજ્ઞાન અને રાગ-દ્રેષનું કાર્ય કરે છે ને સવળા પુરુષાર્થથી સ્વભાવના નિર્મળ પર્યાયનું કાર્ય કરે છે. એ રીતે પર્યાયદષ્ટિથી જીવ કાર્યરૂપ છે અને દ્રવ્યદ્ધિથી વસ્તુ ત્રિકાળ એકરૂપ છે, એ રીતે પર્યાયથી અને દ્રવ્યથી વસ્તુના સ્વભાવ જેમ છે તેમ છે. કાર્યરૂપ છે અને કાર્યરૂપ નથી એવા વિકલ્પને છાડીને તત્ત્વવેદી શાંત આનંદસ્વરૂપ આત્માના અન્ભવ કરે છે.

( उपग्नि )

एकस्य भावो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तन्त्रवेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं चलु चिचिदेव ॥ ८० ॥

અર્થ:—જીવ ભાવ છે (અર્થાત્ ભાવરૂપ છે) એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ ભાવ નથી (અર્થાત્ અભાવરૂપ છે) એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાતરહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક નયના પક્ષ છે કે આત્મા ભાવરૂપ છે; બીજા નયના પક્ષ છે કે આત્મા અભાવરૂપ છે. પરની અપેક્ષાએ અભાવરૂપ છે અને પાતાપણે ભાવરૂપ છે. પરપણે અભાવ છે એટલે કે આ શરીરપણે આત્મા નથી. શરીરપણે પણ આત્મા ભાવરૂપ હોય તા પર ભવમાં આત્મા જાય છે તેની સાથે શરીર પણ જવું જોઈએ પણ શરીર કાંઈ

ગાથા–૧૪૨ |

આત્માની સાથે જતું નથી માટે શરીરપણ ભાવરૂપ નથી, પણ શરીરપણ આત્માના અભાવ છે. આત્માના આત્માપણ ભાવ છે એ રીતે આત્મા ભાવરૂપ છે અને આત્મા અભાવરૂપ છે એવા બે વિકલ્પમાં રાેકાવું તે રાગ છે. તે બે પક્ષ છાડીને સ્વરૂપમાં રહેવું તે વીતરાગતા છે. વસ્તુ તાે સ્વભાવમાં જેમ છે તેમ છે તેમાં ભાવ-અભાવના ભાગ-બેઠના વિકલ્પ નથી, જે તત્ત્વવેદી છે તે વસ્તુસ્વરૂપને જેમ છે તેમ વેઠે છે.

સૂર્ય ઊગ ત્યારે એક કહે ઉગમણા છે, બીજો કહે આથમણા છે. ઉગમણી દિશા તરફ ઊભેલા કહે કે સૂર્ય ઉગમણા છે, આથમણી દિશાવાળા કહે કે સૂર્ય આથમણા છે: પગ સર્ય તો જે છે તે છે. ઉગમણી દિશા અને આથમણી દિશાના પક્ષપાતથી જે રહિત છે તે તેા કહે છે કે સૂર્ય તા જેમ છે તેમ છે. તેવી રીતે ચૈતન્ય તા છે તે છે, પણ તેમાં શૈતન્ય છે અને શૈતન્ય નથી એવા વિકલ્પમાં રાકાવું તે રાગ છે. શૈતન્ય નથી એટલે વસ્તુ નથી એમ નથી પણ એના રાગમાં રાકાવાનું છાડાવે છે. વસ્તુ તા છે પણ પરરૂપે વસ્તુ નથી. સિદ્ધ સિદ્ધપણ છે પણ પરપણ નથી, એવી રીતે ચૈતન્ય ચૈતન્યપણ છે પણ ચૈતન્ય પરપણ નથી. એ રીતે વસ્તુ તાે છે-અસ્તિ તાે છે પરંતુ વિકલ્પ છાડાવે છે. આ ચીજ કેટલા રૂપિયાની છે એમ ગાખ્યા કરે તા તે ચીજને ખાઈ શકાય નહિ; ખાવા વખતે ગાખ્યા કરે તા ખાવાના સ્વાદ આવે નહિ. આત્મા આવા છે, આવા છે એમ ગાખ્યા કરે તા આત્માના અનુભવ થઈ શકે નહિ; ખાવા વખતે જીભ ગાખવાનું કામ કરે કે ખાવાનું કામ કરે? ગાખવાનું જ કામ કરે તા ગાખતી વખતે ખાઈ શકાય નહિ. એવી રીતે વિકલ્પથી ગાખ્યા કરે કે હું ભાવરૂપ છું, હું અભાવરૂપ છું: હું પાતાથી છું અને પરથી નથી એમ ગાખ્યા કરે, એવા વિકલ્પમાં અઠકે, તા સ્વરૂપના સ્વાદ લઇ શકે નહિ. જે તત્ત્વવેદી છે તે આત્માના જેવા સ્વભાવ છે તેવા અનુભવ डरे छे.

### ( उपग्नित)

# एकस्य चैको न तथा परस्य चिति द्वयोद्वाविति पश्चपातौ । यस्तन्त्ववेदी च्युतपश्चपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिच्चिदेव ॥ ८१ ॥

અર્થ':—જીવ એક છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ એક નથી (-અનેક છે) એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાત રહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક પક્ષવાળા કહે છે કે જવ એક છે, ગુણ અને અવસ્થાએ અનેક હોવા છતાં વસ્તુએ એક છે માટે તે અપેક્ષાએ તેની વાત સાચી છે; ગુણ+અપેક્ષાએ અને

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

342 ]

પર્યાયઅપેક્ષાએ જવને અનેક પણ કહેવાય; શરીર દીઠ એક એક આત્મા જુદા છે, બધા આત્મા ભેગા થઈને એક છે એમ નથી. આ તો દ્રવ્યઅપેક્ષાએ એક છે એમ વાત કહી છે, બાકી તો દરેકે દરેક આત્મા જીદા છે. વેદાંત કહે છે કે આત્મા એક જ છે તે વાત તદ્દન જ્ઠી છે. અહીં તો એમ કહેવું છે કે એક-અનેકના વિકલ્પમાં રાકાવાથી આત્માના સ્વાદ આવે નહિ. બામું દી ખાવી અને બામું દીનું વર્ણન કરવું તે એક સાથે બની શકે નહિ, વાણીના વિષય અને ખાવું એક સાથે બની શકે નહિ; તેમ વિકલ્પના વિષય કરવા અને આત્માના સ્વભાવનું વેદન કરવું તે એક સાથે બની શકે નહિ; વાણી બોલતા જય અને રાદલા ખાતા જય તે બે એક સાથે ન હાય તેમ વિકલ્પ કરતા જાય અને આત્માના નિજરસના સ્વાદ લેતા જાય તે બન્ને એક સાથે હોઈ શકે નહિ.

સાનું પીળું છે, ચીકલું છે તેમ ભેદદૃષ્ટિથી જુઓ તો અનેક કહેવાય પલ્ પીળાશથી અને ચીકલાઈથી સાનું જુદું પડતું નથી એમ અમેદદૃષ્ટિથી જુઓ તો એક છે; એવી રીતે ગુલ અને પર્યાયના ભેદ તરફથી જુઓ તો આત્મા અનેક છે પરંતુ ગ્રાન-દર્શનાદિ ગુલ અને સમય સમયના પર્યાયથી આત્મા જુદ્દા પડતા નથી એવી અભેદદ્ષ્ટિથી જુઓ તો આત્મા એક છે; પરંતુ તે એક-અનેકની ગાખલપટીમાં રાકાય તા સ્વર્પની એકાલતા થાય નહિ. પલ જે તત્ત્વવેદી છે એટલે કે તત્ત્વના જાલનાર છે તે આવા એક-અનેકના વિકલ્પમાં નહિ રાકાતાં આત્માના સ્વભાવમાં એકાલ થઈને નિજ સ્વભાવના સ્વાદ લે છે, નિરંતર ચૈતન્યસ્વરૂપ જવને ચૈતન્યસ્વરૂપ જ વેદે છે.

( उपज्जित )

### एकस्य सांतो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तन्त्रवेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिचिदेव ॥ ८२ ॥

અર્થ:—જીવ સાંત (-અંત સહિત) છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ સાંત નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાત રહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક અભિપ્રાયવાળાના પક્ષ છે કે આત્મા સાંત છે, બીજો કહે છે કે સાંત નથી. એક સમયની અવસ્થા હાય તે બીજે સમયે ન હાય, બીજે સમયે બીજ અવસ્થા થાય, તે પર્યાયઅપેક્ષાએ આત્મા અંત સહિત છે તેમ કહ્યું. વળી આત્મા પર્યાય જેટલા નથી, એક શરીરમાં આત્મા પચાશ વર્ષ રહે તો પચાશ વર્ષ જેટલા આત્મા નથી; આત્મા તો અનાદ અનંત, અખંડ, એકર્પ ત્રિકાળ છે, પણ એક સમયની અવસ્થા

ગાથા–૧૪૨ ] ૩૫૩

પૂરતા, દશ વર્ષ પૂરતા કે પચાશ વર્ષ પૂરતા નથી. આત્માનું સ્વરૂપ તા જેમ છે તેમ છે પરંતુ અંત સહિત છું અને અંત રહિત છું એવા વિકલ્પમાં રાકાવું તે ધર્મનું કારણ નથી, તે ધર્મ નથી. બોલતા જાય અને ખાતા જાય તે એક સાથે બને નહિ તેમ વિકલ્પમાં રાકાવું અને આત્માના અનુભવ કરવા તે બે એક સાથે બને નહિ. આમ છું અને આમ નથી એવા વિકલ્પ પણ અંતર્જલ્પ છે, તે અંતર્જલ્પમાં રાકાવાથી આત્માના અનુભવ થાય નહિ, માટે જે તત્ત્વવેદી-તત્ત્વના જાણનાર છે તે આવા વિકલ્પોને છાડીને ચિત્સ્વરૂપ આત્માના અનુભવ કરે છે.

( ७५०नित )

# एकस्य नित्यो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तत्त्ववेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खळु चिचिदेव ॥ ७२ ॥

અર્થ:—જીવ નિત્ય છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ નિત્ય નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાત રહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક પક્ષવાળા કહે છે કે આત્મા નિત્ય છે અને બીજા પક્ષવાળા કહે છે કે આત્મા નિત્ય નથી. દ્રવ્યદૃષ્ટિથી જોતાં આત્મા નિત્ય છે-ધ્રુવ છે, પરંતુ એવા રાગ-વિકલ્પમાં રાકાઈ જવાથી આત્માનું વેદન થાય નહિ; વસ્તુ પાતે કાયમ રહીને અવસ્થાથી બદલાયા કરે છે, માટે અવસ્થાથી આત્મા અનિત્ય છે. જેમ સાનું કાયમ રહીને અવસ્થા બદલાયા કરે છે, ઘડીમાં કડાં થાય, ઘડીમાં ફ્રંડળ થાય, ઘડીમાં વીંટી થાય, સાનું એકરૂપ રહેવા છતાં અવસ્થા બદલાયા કરે છે તેમ આત્મા એકરૂપ રહેવા છતાં સમય-સમયની અવસ્થા બદલે છે.

કાેઇ કહે કે તમે તા આમાં નિત્ય અને અનિત્ય બધું કાઢી નાખાે છા. ના, ભાઇ! કાઢી નાખતા નથી પણ વસ્તુનું સાચું સ્વરૂપ જેમ છે તેમ સમજાવીએ છીએ, સ્વરૂપને કાઢી નાખતા નથી પણ તે તરફના રાગ–વિકલ્પને કાઢી નાખવાનું કહીએ છીએ.

જેમ માલ લેવા ટાણ કાટલે-ત્રાજવે તાળીને માલ લે, પણ તે માલને ખાતી વખતે વસ્તુના સ્વાદ લેવાય પરંતુ કાટલાં-ત્રાજવાં ભેગાં ન લેવાય; તેમ પ્રથમ વસ્તુ-સ્વરૂપને જાણવા માટે આ બધાં પડખાંથી વસ્તુના નિર્ણય કરાય પરંતુ અનુભવ કરતી વખતે તે બધાં પડખાંના રાગ રાખે તા અનુભવ ન થાય માટે જે તત્ત્વવેદી છે તે પડખાંના રાગ છોડીને આત્માના સ્વાદ લઈ રહ્યા છે.

સ. પ્ર. ૪૫

348

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

( अपन्नित )

एकस्य बाच्यो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तन्त्रवेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिचिदेव ॥ ८०॥

અર્થ:—જીવ વાચ્ય (અર્થાત્ વચનથી કહી શકાય એવા) છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ વાચ્ય (-વચનગાચર) નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાતરહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક કહે છે કે જીવ વાચ્ય છે, બીજો કહે છે કે જીવ વાચ્ય નથી—તે ખ'ને પક્ષપાત છે. એક અપેક્ષાએ જીવ ક'થચિત્ વાણીથી કહી શકાય એવા છે; જો કાેઈ પણ અપેક્ષાએ કહી શકાય એવા ન હાેય તાે કેવળજ્ઞાનીની વાણીમાં પદાર્થનું સ્વરૂપ આવે નહિ માટે કથંચિત્ વચનગાચર છે. જેમકે ધીના સ્વાદ વાણીમાં કહી શકાય નહિ તાેપણ કાંઇક ઇશારા અતાવાય છે માટે કથંચિત્ વચનગાચર છે.

વાણી દ્વારા આત્માનું સ્વરૂપ કહી શકાય છે, કેવળજ્ઞાનીની વાણીમાં અધા પદાર્થનું સ્વરૂપ આવે છે; પરમાર્થ દષ્ટિએ પદાર્થોનું પૂરું સ્વરૂપ વાણીમાં આવતું નથી. જેમકે ઘીની લહેજત વાણીમાં કહેવા જાય પણ સંતાષ ન થાય, ઘી જેવા પદાર્થ વાણીમાં સંતાષપૂર્વ ક ન કહેવાય તા પછી આત્માના અનુભવરસ વાણીથી કયાંથી કહેવાય? આત્માના અદ્ભુત રસ વાણીમાં કહેતાં સંતાષ થાય નહિ માટે આત્મા વચનથી અગાચર છે. આત્મા વચન અગાચર છે અને આત્મા વચન ગાચર છે તેવું વૃત્તિનું ઉત્થાન આત્માના સ્વરૂપમાં નથી, તે અન્ને પક્ષપાત છે, તે અન્ને પક્ષ છાડીને જે તત્ત્વવેદી છે તે ચિતસ્વરૂપને વેદ છે.

એક તરફ એમ કહેવાય છે કે "જે પદ શ્રી સર્વ રૂં દીઠું જ્ઞાનમાં, કહી શકયા નહિ પણ તે શ્રી ભગવાન જો," વળી એમ પણ કહેવાય છે કે ભગવાનના શબ્દ પ્રક્ષમાં બધું સ્વરૂપ આવે છે. એવી વાત આવે ત્યાં અજ્ઞાનીને વિરાધ ભાસે છે પણ અપેક્ષાએ એ બન્ને વાત યથાર્થ છે. વસ્તુસ્વરૂપની બહુ મહિમા આવે ત્યારે એમ પણ કહે કે અહા ! વસ્તુનું સ્વરૂપ વાણીથી અગાચર છે. જેમકે "જે પદ શ્રી સર્વ જ્ઞે દીઠું જ્ઞાનમાં " વગેર; વળી એમ પણ કહેવાય કે શબ્દ પ્રક્ષ સર્વ ના પ્રકાશક છે. તે બન્ને નયપક્ષ છે. વસ્તુનું સ્વરૂપ જેમ છે તેમ છે માટે વિકલ્પમાં રાકાવું નહિ, પણ જેમ છે તેમ સમજને તેના અનુભવ કરવા-વેદન કરવું. જે તત્ત્વવેદી છે તે સ્વરૂપને જેમ છે તેમ અનુભવે છે.

ગાથા-૧૪૨ ]

344

२०००, शरतक वह १२, सुध.

આત્મા જ્ઞાનભાવે શુભાશુભ પરિણામના પણ કર્તા નથી, બે નયના પડખા પડે છે તેનું કર્તાપણું પણ આત્માને નથી. બે નયના પડખામાં રાકાવાથી આત્માના સ્વાદ લઈ શકતા નથી.

જેમ બોલનારા માણસ બોલતી વખતે ખાઈ શકે નહિ તેમ વિકલ્પ વખતે આત્માના સ્વાદ આવે નહિ; જેમ શેરડી ખાતા હાય તે વખતે બામું દીના સ્વાદ લઈ શકે નહિ, તેમ વિકલ્પ કરનારા વિકલ્પ કરે કે હું આવા છું ને તેવા છું, તેમ આંતર્જલ્પ કરતા જાય અને સાથે સાથે આત્માના સ્વાદ લઈ શકે નહિ માટે વિકલ્પ છાડી સ્વરૂપના સ્વાદ લેવા.

### ( उपज्यति )

# एकस्य नाना न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तत्त्ववेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खळु चिच्चिदेव ॥ ८५ ॥

અર્થ':—જીવ નાનારૂપ છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ નાનારૂપ નથી એવા બોજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાત રહિત છે તેને નિર'તર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક નયના એવા પક્ષ છે કે જીવ નાનારૂપ એટલે અનેકરૂપ છે અને બીજા નયના એવા પક્ષ છે કે જીવ અનેકરૂપ નથી. અનેક ગુલ્લ-પર્યાયની દૃષ્ટિએ આત્મા નાનારૂપ છે અને તે આત્મા ગુલ્યુપર્યાયના પિંડરૂપ એક વસ્તુ છે માટે વસ્તુદૃષ્ટિએ આત્મા એક છે. શ્રદ્ધા-શાંતિ આદિ અનેક ગુલ્ છે માટે આત્મા અનેકરૂપ છે અને ગુલ્લુ પર્યાયના પિંડરૂપ એક વસ્તુ છે માટે એકરૂપ છે.

હું નાનારૂપ છું અને હું નાનારૂપ નથી, અથવા હું એકરૂપ છું અને એકરૂપ નથી એવા શુભ વિકલ્પમાં રાેકાવું તે સહજ અવસ્થાની સ્થિતિને વિધ્નરૂપ છે, એવા શુભ વિકલ્પ પણ વિધ્નરૂપ છે તાે પછી બીજા વિકલ્પની તાે વાત જ શી ?

પાતે એક છે કે અનેક છે વગેરે વિચાર શરૂઆતમાં આવે, શરૂઆતમાં હું ગ્રાનસ્વરૂપ છું, સ્થિરતાસ્વરૂપ છું વગેરે ગુણાના વિચાર આવે પણ એકાથ થતી વખતે તે કામ આવે નહિ, તે વિકલ્પ વિધ્નરૂપ છે. જે તત્ત્વવેદી છે તે એ પક્ષપાતથી રહિત છે, તેઓ તો ચૈતન્યસ્વરૂપના વેદનારા છે.

૮૧ મા કળશમાં જીવ એક છે ને એક નથી તેમ કહ્યું છે અને અહીં ૮૫ મા કળશમાં જીવ અનેક છે ને અનેક નથી તેમ કહ્યું છે. ૮૧ માં કળશમાં એકની અસ્તિ 344

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

તરફની વાત વાત લીધી છે અને અહીં ૮૫ મા કળશમાં અનેકની અસ્તિ તરફની વાત લીધી છે તેટલા ફેર છે. જે તત્ત્વવેદી છે તે અન્ને પક્ષપાતથી રહિત છે અને ચિત્સ્વરૂપ આત્માને જ વેદે છે.

( उपज्यति )

एकस्य चेत्यो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तन्त्रवेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिच्चिदेव ॥ ८६ ॥

અર્ધ :—જીવ ચેત્ય (-ચેતાવા યાગ્ય) છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ ચેત્ય નથી એવા બીજા નયના પદ્મ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પદ્મપાતરહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક નયતા એવા પક્ષ છ કે જવ જણાવા યાગ્ય છ અને બીજા નયતા એવા પક્ષ છે કે જવ જણાવા યાગ્ય નથી. જવ જણાવા યાગ્ય છે તે વાત સાચી છે પણ હું જણાવા યાગ્ય છું, હું જણાવા યાગ્ય છું, હું જણાવા યાગ્ય છું તેવા વિકલ્પમાં રાકાઈ જય તા સ્વભાવના સ્વાદ આવે નહિ. સાકર ગળી છે, ગળી છે તેમ ગાખ્યા કરે તા સાકરના સ્વાદ આવે નહિ પણ સાકર ખાય તા સાકરના સ્વાદ આવે; તેમ આત્માના સ્વભાવ ગાખ્યા કરવાથી સ્વભાવના સ્વાદ આવે નહિ પણ સ્વભાવનું વેદન કરે તા સ્વભાવના સ્વાદ આવે. બે પડખાંના રાગમાં રાકાઈશ તા નિર્વિક સદા નંદી સ્વાદ આવશે નહિ.

આત્મા અજ્ઞાનથી દેખાય નહિ, ઇંદિયાથી દેખાય નહિ, મનથી દેખાય નહિ, માટે એક અભિપ્રાય એવો છે કે આત્મા જણાવા યાગ્ય નથી, પરંતુ આત્મા સ્વભાવથી જણાય છે માટે જણાવા યાગ્ય છે. સ્વભાવથી જણાય માટે જણાવા યાગ્ય છે તે વાત સાચી છે પણ તે બન્ને જાતના વિકલ્પમાં રાકાવાથી નિર્વિકલ્પ સ્વભાવમાં ભંગ પર છે. જે તત્ત્વવેદી છે તે નિરંતર ચિતસ્વરૂપ જીવને ચિતસ્વરૂપ જ અનુભવે છે.

( अपन्ति )

एकस्य दृक्यो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वांविति पक्षपातौ । यस्तत्त्ववेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिचिदेव ॥ ८७॥

અર્થ: -જીવ દેષ્ય (-हे ખાવા યાગ્ય) છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ દેષ્ય નથી એવા બીજ નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાત રહિત છે તેને નિર'તર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે. ગાથા–૧૪૨ |

૮૬ મા કલરામાં જણાવા ગાગ્ય કહ્યો અને અહીં દેખાવા યાગ્ય કહ્યો, ૮૬ માં વિશેષ ચેતના કહી અને અહીં ૮૭ માં સામાન્ય ચેતના કહી.

પરથી આત્મા જણાવાયાગ્ય-દેખાવાયાગ્ય નથી એમ વિકલ્પ કર્યા કરવા તે પણ રાગ છે; વળી આત્મા સ્વભાવથી જણાવાયાગ્ય-દેખાવાયાગ્ય છે એવા વિકલ્પ કર્યા કરવા તે પણ સગ છે. બન્તે અપેક્ષાથી આત્માને જેમ છે તેમ જણ્યા પછી પણ રાગમાં ઊભા રહેલું કે આત્મા જ્ઞાનમૂર્તિ દેખાવાયાગ્ય છે અને દેખાવાયાગ્ય નથી એ પણ આત્માના નિર્વિકલ્પ સ્વભાવને વિધ્ન કરનાર છે. સ્વરૂપના વેદનને રાકનાર છે. જે તત્ત્વવેદી છે તે નિરંતર ચૈતન્યસ્વરૂપના ભાગવટા કરે છે.

( अपन्नित )

एकस्य वेद्यो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तन्त्रवेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिचिदेव ॥ ८८ ॥

અર્થ :—જીવ વેઘ (-વેદાવાયાગ્ય, જણાવાયાગ્ય) છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ વેઘ નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પક્ષપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાતરહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે.

એક પક્ષ કહે છે કે આત્મા વેદાવાયાગ્ય છે અને ખીજો પક્ષ કહે છે કે આત્મા વેદાવાયાગ્ય નથી. સ્વભાવ વડ-સ્વ અપૈક્ષાએ આત્મા વેદાવાયાગ્ય છે અને પર અપૈક્ષાએ -પર ઇંદ્રિયા વડે આત્મા વેદાવાયાગ્ય નથી. વેદાવાયાગ્ય છે ને વેદાવાયાગ્ય નથી તે ખન્ને વિકલ્પ છે, વસ્તુનું સ્વરૂપ જેમ છે તેમ સમજને સ્વરૂપનું વેદન કરવું તે જ હિતકર છે. જે તત્ત્વવેદી છે તે નિરંતર ચૈતન્યસ્વરૂપને વેદી રહ્યા છે— અનુભવી રહ્યા છે—ભાગવી રહ્યા છે.

( उपज्यति )

एकस्य भातो न तथा परस्य चिति द्वयोद्वीविति पक्षपातौ । यस्तच्ववेदी च्युतपक्षपातस्तस्यास्ति नित्यं खलु चिचिदेव ॥ ८९ ॥

અર્થ:—જીવ 'ભાત' (પ્રકાશમાન અર્થાત્ વર્ત માન પ્રત્યક્ષ) છે એવા એક નયના પક્ષ છે અને જીવ 'ભાત' નથી એવા બીજા નયના પક્ષ છે; આમ ચિત્સ્વરૂપ જીવ વિષે બે નયાના બે પદ્મપાત છે. જે તત્ત્વવેદી પક્ષપાત રહિત છે તેને નિરંતર ચિત્સ્વરૂપ જીવ ચિત્સ્વરૂપ જ છે. (અર્થાત્ તેને ચિત્સ્વરૂપ જીવ જેવા છે તેવા નિરંતર અતુભવાય છે). 346

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

એક નયના અભિપાય એવા છે કે જવ પ્રત્યક્ષ છે તે વાત સાચી છે કારણ કે જવ કાંઈ પાતે પાતાથી પરાક્ષ હાય? ન હાય. જવ પાતે જ્ઞાન વડે જાણી શકાય છે માટે પ્રત્યક્ષ છે. બીજા નયના પક્ષ એવા છે કે જવ પ્રત્યક્ષ નથી; આ ઇદિયાથી આત્મા જણાતા નથી માટે પ્રત્યક્ષ નથી. આત્મા પાતે પાતાવડે જણાય છે પણ નીચલી અવસ્થામાં વચ્ચે મનનું નિમિત્ત આવે છે, જાણવા જતાં ઇદિયા અને મનનું નિમિત્ત આવે છે માટે આત્મા પરાક્ષ છે. પરંતુ વચ્ચે નિમિત્ત આવવા છતાં પણ જ્ઞાન જ્ઞાન વડે જ જાણે છે માટે આત્મા પ્રત્યક્ષ છે.

કેટલાક કહે છે કે આત્મા તો કેવળજ્ઞાન થાય ત્યારે પ્રત્યક્ષ જણાય પણ અત્યારે પ્રત્યક્ષ જણાય નહિ. અરે ભાઈ! તે વાત સંપૂર્ણતાની અપેક્ષાએ સાચી છે પરંતુ નીચલી અવસ્થામાં પણ અનુભવઅપેક્ષાએ પ્રત્યક્ષ છે, બીજી રીતે દ્વ્યદ્ષ્ટિની અપેક્ષાએ સ્વરૂપપ્રત્યક્ષ પણ છે. કેવળજ્ઞાન થાય ત્યારે પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે તે સંપૂર્ણ પર્યાય પ્રગઢવાની અપેક્ષાએ છે. આત્માને જાણવા જતાં ક્ષયોપશમજ્ઞાનમાં મનનું નિમિત્ત આવે છે માટે આત્મા પરાક્ષ છે. આ અપેક્ષાએ આત્મા પ્રત્યક્ષ છે અને આ અપેક્ષાએ આત્મા પ્રત્યક્ષ નથી એવા વિકલ્પમાં રાકાવું તે ખેદ છે.

પ્રથમ આત્માના અનુભવ થાય ત્યારે વિકલ્પ તૃડી જાય અને સ્વરૂપમાં સ્થિર થાય, વળી પાછું ભાદ્ય લક્ષ આવે ત્યારે વિકલ્પ આવે પણ તેથી સ્વરૂપનું ભાન જાય નહિ. વળી પાછા પાતાની પદ્ધવી અનુસાર સ્વરૂપમાં ઢરી જાય છે, વળી ખાદ્ય લક્ષ આવે છે; તેવી રીતે સાધકદશામાં વર્ત્યા કરે છે. પરંતુ જે વિકલ્પ છે તે ખેદ છે-દુ:ખનું કારણ છે.

જેને સ્વરૂપના સ્વાદ લેવા હોય તે આત્મા પ્રત્યક્ષ છે ને આત્મા પ્રત્યક્ષ નથી એમ ગાખ્યા કરે તો સ્વરૂપના સ્વાદ આવે નહિ. મીકું ખારું છે, ખારું છે એમ ખાતી વખતે પણ ગાખતા હશે? ન ગાખે. એવી રીતે આત્મા શાંત-આનંદસ્વરૂપ છે એમાં કરવું હોય તા વિકલ્પ શા? વિકલ્પ આવે તે તા દુ:ખનું કારણ છે. શરીરનું નામ તા જે છે તે છે તેમાં વળી ગાખવું શું? તેવી રીતે આત્માના સ્વરૂપના જેમ છે તેમ પ્રથમ નિર્ણય કર્યા પછી કરતી વખતે ગાખવું શું? આત્મા પ્રત્યક્ષ છે ને પ્રત્યક્ષ નથી એવા વિકલ્પ તે દુ:ખનું કારણ છે, આત્માના નિર્વિકલ્પ આનંદને વિધ્નરૂપ છે,

ચાર શેર ધીના પાયેલા મેસુખ કલાણા ભાઈએ અહુ સારા કર્યા છે એમ મેસુખ ખાતી વખતે પણ મેસુખ સારા છે સારા છે એમ ગાખે તા મેસુખને ખાઈ શકાય નહિ. બીજા માયુસા પણ કહે કે મૂકને ભાઈ! તારી વાતને! ખાવા દેને મેસુખને! એ રીતે ગાથા-૧૪૨ | [ ૩૫૯

मेसुणने ખાતી વખતે મેસૂખ સારો છે, સારો છે એમ ગાંખે તા મેસુખ ખાઇ શકાય નહિ. અમુક ગામના કંદાઈના પેંડા અહુ સારા, કડાયાં અહુ સાર્મ્સ્ક્ર-એકદમ ઊજળાં વગેરે. તે પેંડાના વખાણ પેંડા ખાવા ઢાણે ન હો , ખાવા ઢાણે વખાણ કરે તાે પેંડાને ખાઈ શકાય નહિ. આત્મા પરથી નિરાળા પવિત્ર છે, પવિત્ર છે એમ ગાંખવાનું અનુભવ ઢાણે ન હાેય; જો ગાંખ્યા કરે તાે વિકલ્પ ત્રૂટે નહિ અને નિર્વિકલ્પ આનંદના અનુભવ થઈ શકે નહિ.

वांश डणश आवार्य हेवे डह्या, अद अअद, भूढ अभूढ, राणी अराणी, द्वेषी अदेषी, डर्ता अडर्ता, क्षेड्रिता अक्षेड्रिता, छन अछन, स्हम रथूद, डार्च्च अडार्च्च, डार्च अडार्च, क्षाव अक्षाव, એક अनेड, सान्त अनन्त, निष्य अनित्य, वान्य अनान्य, नाना अनाना, चेत्य अचेत्य, दश्य अदृश्य, वेद्य अवेद्य, क्षात अक्षात छत्याहि नयाना पक्षपात छे. के पुरुष नयाना ड्यन अनुसार यथायाज्य विविक्षापूर्व डतत्त्वना-वस्तुर्व स्वर्यना निर्णु य डरीने नयाना पक्षपातने छाउ छ ते पुरुषने चित्स्वर्ष छन्ना चित्स्वर्ष अनुस्व थाय छे.

આત્મા વ્યવહારથી ભ'ધાએલ છે અને પરમાર્થથી ભ'ધાએલ નથી. આત્મા કર્મની અપેક્ષાએ, વિકારની અપેક્ષાએ મૃદ છે પણ સ્વભાવની અપેક્ષાએ અમૃદ છે. આત્મા પર્યાય અપેક્ષાએ રાગી છે પણ વસ્તુદૃષ્ટિથી રાગી નથી. આત્મા પર્યાય અપૈક્ષાએ ફેવી છે પણ વસ્તુદ્ધિએ અફેવી છે. આત્મા અજ્ઞાન અવસ્થાએ વિકારના કર્તા છે અને જ્ઞાન અવસ્થાએ વિકારના કર્તા નથી. આત્મા અજ્ઞાન અવસ્થાએ વિકારના ભાકતા છે અને જ્ઞાન અપેક્ષાએ વિકારના ભાકતા નથી પણ સ્વભાવના ભાકતા છે. જવ પાતાની અપેક્ષાએ છવ છે અને પર છવની અપેક્ષાએ છવ નથી એટલે કે પર પદાર્થની જીવમાં નાસ્તિ છે. જીવ પાતાની અપેક્ષાએ સૂક્ષ્મ છે. ઇંદ્રિય અને વિકલ્પથી પકડાય એવા નથી માટે સુક્ષ્મ છે; શરીર અને ઇંદ્રિયા સાથે સંબ'ધવાળા છે માટે સ્થૂલ છે. આત્મા પર્યાવદષ્ટિએ, અજ્ઞાન અવસ્થાએ વિકારનું કારણ કહેવાય પણ વસ્તુદ્ધિએ આખી વસ્તુ વિકારનું કારણ નથી. આત્મા અજ્ઞાન અવસ્થાએ વિકારનું કાર્ય કરે છે અને જ્ઞાનભાવે સ્વભાવનું કાર્ય કરે છે; વસ્તુદૃષ્ટિથી આખી ત્રિકાળી વસ્તુ કાર્યદ્રપ થતી નથી. આત્મા પાતાના સ્વભાવની અપેક્ષાએ ભાવરૂપ છે અને પરમાં આત્મા નથી માટે પરની અપેક્ષાએ આત્મા અભાવરૂપ છે. વસ્તુદ્દષ્ટિએ આત્મા એકરૂપ છે. ગુણ અને પર્યાય અપેક્ષાએ આત્મા અનેકરૂપ છે એટલે કે એકરૂપ નથી. પર્યાય એક સમય પુરતા હાય છે માટે પર્યાય અપૈક્ષાએ આત્મા સાંત છે એડલે અંત સહિત છે અને ત્રિકાળ ડ્વ્યની અપેક્ષાએ સાંત નથી. ડ્વ્યદેષ્ટિએ આત્મા નિત્ય છે અને પર્યાયદેષ્ટિએ

### 360]

सिभयसार प्रवयन साग-४

આત્મા નિત્ય નથી. આત્મા કથંચિત્ વાણીથી કહી શકાય છે માટે વાચ્ય છે પરંતુ પરમાથ દિષ્ટિએ આત્મા વાણીથી કહી શકાતા નથી માટે આત્મા વાચ્ય નથી. આત્મા ગુલ્ય-પર્યાયની અપેક્ષાએ અનેકરૂપ છે પરંતુ ગુલ્ય-પર્યાયના એક પિંડરૂપ હાવાથી વસ્તુ-દિષ્ટિથી અનેકરૂપ નથી. આત્મા સ્વભાવથી જણાવા યાગ્ય છે માટે ચેત્ય છે પરંતુ મન અને ઇદિયાથી જણાવા યાગ્ય નથી માટે ચેત્ય નથી. આત્મા સ્વભાવ વડે દેખાવા યાગ્ય છે માટે દેશ્ય છે પરંતુ મનઇદિયથી દેખાવા યાગ્ય નથી માટે દશ્ય નથી. આત્મા સ્વભાવ આપેક્ષાએ વેદાવા યાગ્ય છે પહ્યું ઇદિયાથી દેખાવા યાગ્ય નથી માટે દશ્ય નથી. આત્મા પાતે પાતા વડે પ્રત્યક્ષ છે પણ ઇદિયાથી પ્રત્યક્ષ નથી. આ બધા નયાના પક્ષપાત છે; તેમાં જો રાકાઇ રહે તેા સ્વભાવના અનુભવ થશે નહિ પરંતુ વસ્તુના સ્વભાવ જેમ છે તેમ જાણીને નિર્ણય કરવા પડશે. જાણ્યા વિના પણ સ્વભાવના અનુભવ થઈ શકશે નહિ અને જાણ્યા પછી પણ વિકલ્પમાં રાકાઇ રહેશે તાપણ સ્વભાવના અનુભવ થઈ શકશે નહિ.

પ્રથમ વસ્તુસ્વભાવના નિર્ણય ખરાબર કરવા પડશે. લાકા કહે છે કે મીડું ખારું છે પણ આ મીડું છે કે ખારા છે એના નિર્ણય બરાબર કરવા પડશે. ખીચડીમાં મીડું નખાય પણ ખારા નખાય નહિ. સમજ્યા વગર ખીચડીમાં મીડું નાખવાને બદલે જો ખારા નાખશે તા ખીચડીના સ્વાદ બગડશે. જો પાપડમાં ખારા નાખે તા તા બરાબર થાય પણ ખીચડીમાં નાખે તા ખીચડી બગડે માટે આ તે મીડું છે કે ખારા છે તે બરાબર નક્કી કરવું પડશે, નક્કી કર્યા વગર રસાઈ કરશે તા રસાઈ બગડશે; તેવી રીતે પ્રથમ આત્માનું સ્વરૂપ જાણવું પડશે. જગત ઘણા પ્રકારે આત્માનું સ્વરૂપ કહે છે તેમાં સાચું સ્વરૂપ શું છે તેના અંતરથી નિર્ણય કર્યા વગર વિકલ્પ છૂટશે નહિ, મૂઢ થઈ જશે કારણ કે વસ્તુને ઓળખ્યા વિના દબ્દિને થંભાવશે કર્યાં? વિકલ્પ છાડીને અસ્તિત્વપર્યું કર્યા ઊભું રાખશે ? કારણ કે સ્વસ્ત્તપણાનું તો ભાન નથી તેથી મૂઢ થઈ જશે.

દુકાને માલ લેવા જાય ત્યાં જો તાળ્યા વિના માલ લે તા ઓછા વધારે આવે પણ ત્યાં તો છતરાય નહિ. દુકાનદાર તાળ્યા વિના કહે કે જો સવાપાંચ તાલા થઈ ગયું તો એમ માને નહિ અને એને કહે કે તું તાળી આપ, તાળ્યા વિના માલ લઈશ નહિ. છેવટે સામાની દુકાનેથી પણ ત્રાજવાં-કાંડલાં લાવીને દુકાનદારને માલ તાળી આપવા પ3, ત્યાં તો તાળ્યા વિના માલ લેતા નથી અને અહીં આત્મામાં પરીક્ષા કર્યા વિના માલપર્યાય પ્રગઢાવવા જાય તે કયાંથી પ્રગટે? હું આત્મા કાેણ છું? કઈ અપેક્ષાએ શહ્ય છું? અને કઈ અપેક્ષાએ અશુદ્ધ છું શારીર, ઇવિયા મન મારાથી જીદાં કઈ રીતે છે? તે બધાંના જ્ઞાન વઢ તાલ કર્યા વિના -પરીક્ષા કર્યા વિના, યથાર્થ નિર્ણય કર્યા વિના વિકલ્પ છાડવા જશે તા મૃદ થઈ

ગાયા–૧૪૨ | ૩૬૧

જશે, કારણ કે આત્માને યથાર્થ જાણ્યા નથી માટે કરશે કયાં જઈને ? મૃઢ થઈ જશે. માટે પ્રથમ આત્માનું યથાર્થ સ્વરૂપ આળખીને, યથાર્થ નિર્ણય કરીને, પરથી જીદા નિરાળા આત્માનું ભાન કરીને, વિકલ્પને છાડીને સ્વરૂપમાં કરશે તા આત્માના યથાર્થ સ્વરૂપને અનુભવી શકશે, સ્વરૂપમાં કરશે ત્યાં વિકલ્પ છૂટી જશે અને ચિદાન'દ સ્વરૂપ આત્માના અનુભવ કરશે.

જીવમાં અનેક સાધારણ ધર્મો છે પરંતુ ચિત્સ્વભાવ તેના પ્રગઢ અનુભવગાચર અસાધારણ ધર્મ છે તેથી તેને મુખ્ય કરીને અહી' જીવને ચિત્સ્વરૂપ કહ્યો છે.

આત્મામાં અસ્તિત્વ, વસ્તુત્વ, દ્રવ્યત્વ, પ્રમેયત્વ, પ્રદેશત્વ, અગુરુલઘુત્વ વગેરે સાધારણ ધર્મા છે. જ્ઞાનસ્વભાવ અસાધારણ ધર્મ છે. જ્ઞાનના સ્વભાવ જાણવાના છે. જે જેના સ્વભાવ હાય તેમાં ઉપાધિ કે બાજો લાગતા નથી. જ્ઞાનમાં પચીશ-પચાશ વર્ષની વાત યાદ કરે છે તે શું ઇંદ્રિયમાંથી યાદ કરે છે? મનમાંથી યાદ કરે છે? ના. એમ નથી પણ જ્ઞાનસ્વભાવમાંથી યાદ કરે છે. પચીશ-પચાશ વર્ષની વાત જે જબેથી કહેવા માં 3 તા કહેતાં ઘણીવાર લાગે અને પૂરું કહી પણ શકે નહિ પરંતુ જો જ્ઞાનથી યાદ કરે તેા એક સેકંડમાં યાદ કરી શકે છે. જ્ઞાનસ્વભાવ પાતાના સ્વત: સ્વભ વ છે તેથી યાદ કરી શકે છે. વળી તે જ્ઞાનસ્વભાવ પ્રગટ અનુભવમાં આવે એવા છે. જ્ઞાનને ખ્યાલમાં લેવું હોય તાે તુરત જ લઈ શકાય છે. આ યાદ કરનાર તે હું, આ જાણનાર તે હું, એમ તરત જ ખ્યાલમાં આવે એવા જ્ઞાનસ્વભાવ અનુભવગાચર છે. જ્ઞાન-સ્વભાવ અસાધારણ છે એટલે કે બીજા કાેઇ દ્વ્યમાં તે જ્ઞાનસ્વભાવ વહેં ચાયેલા નથી. એક જવડવ્યમાં જ જ્ઞાનસ્વભાવ છે. અસ્તિત્વ વગેરે સાધારણ ધર્મો બીજા દ્રવ્યામાં પણ છે. એક જ્ઞાનને ગુણ-ગુણીની અભેદ દૃષ્ટિથી જાંએા તા, આખી કવ્યદૃષ્ટિથી જાંએા તો, તેમાં અનંતગુણા આવી જાય છે. એક જ્ઞાનગુણને લક્ષમાં લેવાથી બીજાં દ્રવ્યથી ચૈતન્યદ્રવ્ય જુદું પડે છે. બીજા સાધારણ ગુણને લક્ષમાં લેવાથી જડ–ચૈતન્ય દ્રવ્યા જુદાં પડતાં નથી, ચૈતન્યદ્રવ્યને ઓળખવું હાય તા જ્ઞાનલક્ષણ વડે ઝઢ ઓળખી શકાય છે માટે જ્ઞાનગુરા અસાધારણ છે.

ઉપરના ૨૦ કળશના કથનને હવે સમેટે છે:— (વસંતતિલકા)

> स्वेच्छासमुच्छलद्नरूपविकल्पनाला-मेवं व्यतीत्य महतीं नयपक्षकक्षाम् । अन्तर्वहिः समरसैकरसस्वभावं स्वं भावमेकमुपयात्यनुभृतिमात्रम् ॥ ९०॥

345

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

અર્થ: -એ પ્રમાણે જેમાં બહુ વિકલ્પાની જાળા આપાઆપ ઊઠે છે એવી માટી નયપક્ષકક્ષાને (નયપક્ષની ભૂમિને) ઓળંગી જઈને (તત્ત્વવેદી) અંકર અને બહાર સમતારસરૂપી એક રસ જ જેના સ્વભાવ છે એવા અનુભૂતિમાત્ર એક પાતાના ભાવને (-સ્વરૂપને) પાત્રે છે.

પ્રથમ પદાર્થનું લક્ષણ ઓળખીને-બરાબર નિર્ણય કરીને પછી નયપક્ષની ભૂમિને ઓળંગીને આત્માના આનંદરસને વેદે છે.

વ્યવહારને પરમાર્થમાં ખતવતા નથી ને પરમાર્થને વ્યવહારમાં ખતવતા નથી પરંતુ પ્રથમ વસ્તુના બરાબર નિર્ણય કરે છે; નિર્ણય કર્યા પછી આવી માટી નયપક્ષની ભૂમિને ઓળંગી જાય છે. અહીં તો વીશ નય કહ્યા પણ એવા તા અનંત નય છે, તે બધા નયાને ઓળંગીને આત્માના સમતારસરૂપી એક જ રસ જેના સ્વભાવ છે એવા પાતાના સ્વરૂપને પામે છે.

અહાર તે પર્યાય અને અંદર તે વસ્તુ, દ્રવ્યથી અને પર્યાયથી બધી રીતે આત્મા સમતારસથી ભરપૂર છે. અંદર અને બહાર એક સમતારસરૂપ એક રસ જ જેના સ્વભાવ છે તે પ્રગટે છે. હું આવા છું ને તેવા છું તેવા વિષમભાવ આત્માના સ્વભાવ નથી. તેવા વિષમભાવના વિકલ્પ તૂટીને આત્માના આનંદરસ પ્રગટે છે. આત્મા પાતે આનંદરસ છે; હું આવા છું ને તેવા છું એવી માટી નયપક્ષની ભૂમિને ઓળંગીને તે રસ પ્રગટે છે. આત્મામાં બધા પ્રદેશે આનંદ છે, આત્મામાં અંદર ને બહાર એટલે કે આત્માના પર્યાયમાં પણ આનંદ છે અને વસ્તુમાં પણ આનંદ છે, આનંદરસથી આખા આત્મા ભરપૂર છે.

મીઠાના ગાંગડામાં અંદર પણ ખારાશ હોય છે અને બહાર પણ ખારાશ હોય છે; તેમ આત્માના અંતર સ્વભાવમાં ત્રિકાળી આનંદરસ છે અને વર્તમાન પર્યાયમાં પણ તે આનંદરસ ફાટે છે.

શરીર-વાણી-મન વગેરે પરમાણુમાત્ર માટી છે-ધૂળ છે, કર્મ પણ ધૂળ છે, તેનાથી આત્માના વીતરાગ આનં દરસ ભિન્ન છે; તે આનં દરસ વર્ત માન પર્યાયમાં પણ ફૂટી નીકળે છે.

જેમ ચામાસાની ઋતુ હાય, ખૂબ વરસાદ વરસતા હાય, તે વખતે બહાર તા પાણી હાય પણ ભી'તમાં પણ પાણીના માતિયા જામે. ઉનાળામાં સાંજસુધી પત્થર તપતા હાય, બહાર પણ તાપ હાય અને પત્થરમાં પણ ઉગ્ણતા ઓતપ્રાત થઇ જાય. શિયાળામાં ઢેડી વખતે બધી ચીજ ઢાઢી થઇ જાય, બહાર પણ ઢેડી અને વસ્તુમાં પણ ગાથા–૧૪૨ ] [ ૩૬૩

ઠંડી ઓતપ્રાત થઈ જાય, એવી રીતે સ્વરૂપમાં લીનતા વખતે પર્યાયમાં પણ શાંતિ અને વસ્તુમાં પણ શાંતિ, આત્માના આનં કરસમાં શાંતિ, શાંતિ ને શાંતિ; વસ્તુ અને પર્યાયમાં ઓતપ્રાત શાંતિ. રાગમિશ્રિત વિચાર હતા તે ખેક હતા તે ખેક છૂટીને પર્યાયમાં અને વસ્તુમા સમતા. સમતા અને સમતા; વર્તમાન અવસ્થામાં પણ સમતા અને ત્રિકાળી વસ્તુમાં પણ સમતા. એવી રીતે આત્માના આનં કરસ બહાર અને અંદર બધી રીતે કાડી નીકળે છે. એવી રીતે વિકલ્પની જાળને ઓળંગીને આનં કરસ સ્વરૂપ એવા પાતાના સ્વરૂપને પામે છે.

હવે નયપક્ષના ત્યાગની ભાવનાનું છેલ્લું કાવ્ય કહે છે:-

( २थे। द्धता )

इंद्रजालिमदमेवमुच्छलत् पुष्कलोचलिकल्पवीचिभिः । यस्य विस्फुरणमेव तत्क्षणं कृतस्नमस्यति तदस्मि चिन्महः ॥ ९१ ॥

અર્થ :—પુષ્કળ, માટા, ચંચળ વિકલ્પરૂપ તરંગા વઉ ઊઠતી આ સમસ્ત ઇંદ્રજાળને જેનું સ્કુરણ માત્ર જ તત્ક્ષણ ભગાડી મૂકે છે તે ચિન્માત્ર તેજ:પુંજ હું છું.

નયાના વિકલ્પ પુષ્કળ, માટા ઇંડ્રજાળ જેવા છે. નિયમસારમાં પદ્મપ્રભમળધારીદેવ કહે છે કે-હે પ્રભુ! હે ભગવાન! તારા નયના માર્ગ ઇંડ્રજાળિયા જેવા છે; કાઈ
અપૈક્ષાએ નિમિત્ત છે એમ કહેવાય, કાઈ અપૈક્ષાએ નિમિત્ત નથી એમ કહેવાય; કાઈ
અપૈક્ષાએ રાગી છે, કાઈ અપૈક્ષાએ રાગી નથી એમ કહેવાય; કાઈ અપૈક્ષાએ કર્તા છે,
કાઈ અપૈક્ષાએ કર્તા નથી એમ કહેવાય; કાઈ અપૈક્ષાએ નિત્ય છે, કાઈ અપૈક્ષાએ
અનિત્ય છે એમ કહેવાય, ડ્વ્ય-અપૈક્ષાએ નિત્ય છે, પર્યાયઅપૈક્ષાએ અનિત્ય છે;
અજ્ઞાનઅપૈક્ષાએ કર્તા છે, જ્ઞાનઅપૈક્ષાએ કર્તા નથી વગેરે નય-ભંગના માર્ગ ઇંડ્રજાળ જેવા લાગે. જે ન સમજે તે મૃંઝાય અને સમજે તેને અદ્દસ્ત્રતા લાગે કે આહાહા? આ તા કાઈ અદ્દસ્ત્રતમાર્ગ છે, વસ્તુસ્વરૂપ જેમ છે તેમ વિરાધ રહિત સમજે તેને અદ્દસ્ત્રતા લાગ્ય વગર રહે નહિ.

અજ્ઞાની કહે છે કે ખે વાત કરા છા તેને બદ્ધ એક વાત કરાતે? ઘડીમાં ડ્રવ્ય કહેા છા ને ઘડીમાં પર્યાય કહેા છા, તેમાંથી એક વાત કરા! એક વાતના નિર્ણય તા લાવા! ત્યારે જ્ઞાની કહે છે કે ભાઈ! ડ્રવ્ય અને પર્યાય તે ખન્તે તારું સ્વરૂપ છે, તારા જે વિભાવપર્યાય થાય છે તેમાં નિમિત્તની અપેક્ષા આવે છે અને ત્રિકાળી સ્વભાવ 358

सिभयसार प्रवयन लाग-४

ચ્યના હિ અનંત છે તેમાં નિમિત્તની અપૈક્ષા આવતી નથી; એ રીતે સમજે તા અધી રીતે નિવેડા થઈ શકે એમ છે, ન સમજે તા અધે ઠેકાણે મૂં ઝાય એવું છે.

મન, વાણી અને દેહની પાર ભગવાન આત્મા છે. તેના વિભાવપર્યાયમાં વિકલ્પની ઇંદ્રજાળ છે. જેમ સમુદ્રમાં પાણીનાં માટાં માજાં ઊઠે છે તેમ વિકલ્પનાં માટાં. ચ'ચળ માજા' ઊઠે છે; તેને સ્વભાવનું સ્કુરણ થતાં તે ચ'ચળરૂપ તર'ગાને નાશ કરે છે. સ્વભાવનું સ્કુરણ અઠલે સ્વભાવજ્ઞાનરૂપ ધનુષ્યના ઢંકાર, તે જ્યાં થયા ત્યાં ઇંદ્રજાળ જેવા ચ'ચળ વિકલ્પા નાશ પામે છે. શ્રીકૃષ્ણવાસુદ્ધેવે ધનુષ્યના ઢ'કાર કર્યા ત્યાં પદ્મનાભ રાજાનું લશ્કર ભાગ્યું કે આની સામે આપણાથી થવારો નહિ માટે ભાગા આપણે. એમ કરીને તે ભાગ્યા; તેમ ચૈતન્યમૂર્તિ જ્ઞાનાન દ શ્રીકૃષ્ણ ભગવાન આત્મા જાગ્યા ત્યાં અજ્ઞાન અને રાગ-દ્વેષ નાશ પામી જાય છે, આ જજવલ્યમાન ચૈતન્ય સામે આપણ નહિ ટકી શકીએ એમ કરી તે ભાગ છે. શ્રીકૃષ્ણરૂપી આત્મા અજ્ઞાન અને રાગ-દ્વેષના ભક્ષક છે. અગ્નિ થાય ત્યાં ઊધઈ ઊભી ન રહે, અગ્નિ થાય ત્યાં ઊધઈ ધાણીની પેઠે સુકાઈ જાય. ઊધઈની જાત ખહુ સુંવાળી હોય છે તે જ્યાં જરા આકરા તડકા પઉ ત્યાં સડસડી જાય; અગ્તિ પાસે ઊધઈ ઊભી રહે નહિ. એમ ચૈતન્યસ્વરૂપ જાજ્વલ્યમાન જ્યાત પ્રગઢ થાય, સ્વરૂપનું ભાન થાય ત્યાં વિકલ્પા ભરમ થઈ જાય છે. જ્ઞાનાગ્નિ વિકલ્પને નાશ કરનાર છે-ભસ્મ કરનાર છે, જ્ઞાનનું સ્કુરણ માત્ર જ વિકલ્પને ભગાડી મૂકે છે. હજી કેવળજ્ઞાન થયું નથી, આ તા સમ્યગ્જ્ઞાનની વાત છે. ભગવાન આત્માનું અ'તર ભાન થતાં, તેમાં કરતાં તે વિકલ્પાને તત્કાણ એટલે કે તે કાણે જ ભગાડી મુકે છે. તે ક્ષણે જ વિકલ્પા ઊભા રહેતા નથી; એવા તેજ: — પુંજ આત્મા હું છું, એવા ચિત્પ્રકાશ આત્મા હું છું. ૧૪૨.

હવે શિષ્ય પૂછે છે કે પ્રભુ! આતમાં કર્ષ અપેક્ષાએ નિત્ય છે, કર્ષ અપેક્ષાએ અનિત્ય છે; કર્ષ અપેક્ષાએ બહ્ છે, કર્ષ અપેક્ષાએ અબહ છે, વગેરે નયનાં પડખાંનું ઘહું સ્વરૂપ આપે સમજાવ્યું; હવે એ નયપક્ષને આળંગી ગયેલાનું શું સ્વરૂપ છે તે કૃપા કરીને સમજાવા. એ પ્રક્ષના ઉત્તરરૂપ ગાથા હવે કહે છે:—

दोण्हिव णयाण भणियं जाणइ णवरं तु समयपिडबद्धो । ण दु णयपकक्षं गिण्हिद् किंचिवि णयपक्ष्यपरिहीणो ॥१४३॥

નયદ્વયકથન જાણે જ કેવળ સમયમાં પ્રતિભદ્ધ જે, નયપક્ષ કંઈ પણ નવ ગ્રહે, નયપક્ષથી પરિહીન તે. ૧૪૩. ગાથા–૧૪૩ ] [ ૩૬૫

અર્થ:—નયપક્ષથી રહિત જવ, સમયથી પ્રતિખદ્ધ થયા થકા (અર્થાત્ ચિત્સ્વરૂપ આત્માને અનુભવતા થકા), બન્ને નયાના કથનને કેવળ જાણે જ છે પરંતુ નયપક્ષને જરા પણ ત્રહણ કરતા નથી.

હું આવે છું અને હું આવે નથી—એ નયપક્ષ છે. એ નયપક્ષથી છૂટેલા આત્મા સમયમાં પ્રતિભદ્ધ એટલે કે લીન થઈ જાય છે. જ્યાં સમયમાં પ્રતિભદ્ધ થાય છે ત્યાં આવે છું અને તેવા છું તેવા વિકલ્પા છૂટી જાય છે. આત્માના સ્વભાવનું જ્યાં વેદન થયું ત્યાં રાગના વેદનમાં રાકાતા નથી પરંતુ નયપક્ષને કેવળ જાણે જ છે, નયપક્ષને જરા પણ શ્રહણ કરતા નથી.

જેવી રીતે કેવળી ભગવાન, વિશ્વના સાક્ષીપણાને લીધે, શ્રુતજ્ઞાનના અવયવભુત એવા જે વ્યવહારનિશ્વયનયપક્ષા તેમના સ્વરૂપને જ કેવળ જાણે છે પરંતુ, નિરંતર પ્રકાશમાન સહજ, વિમળ, મકળ કેવળજ્ઞાન વડે સદ્દા પાતે જ વિજ્ઞાનઘન થયા હોઈને, શ્રુતજ્ઞાનની ભૂમિકાના અતિકાંતપણા વડે (અર્થાત્ શ્રુતજ્ઞાનની ભૂમિકાને ઓળંગી ગયા હોવાને લીધે) સમસ્ત નયપક્ષના થહણથી દૂર થયા હોવાથી, કાેઈપણ નયપક્ષને થહતા નથી.

અહીં શ્રુતજ્ઞાનીને કેવળજ્ઞાનીની ઉપમા આપશે. વિકલ્પ રહિત, નિર્વિકલ્પ એકાચતામાં શ્રુતજ્ઞાની કેવળી જેવા છે એમ ઉપમા આપશે.

સવ જ ભગવાન કેવા છે? વિદ્યાના સાક્ષીભૂત થયા છે, સ્વપરને જાણવાની શક્તિ પૂર્ણ વિકસિત થઇ ગઇ છે, પરમ પૂર્ણાનં દ પરમાનં દ દશા પ્રગઢ થઇ છે, પરમાણુની અધી અવસ્થા તથા અનંત દ્રવ્યાની અધી અવસ્થા જાણી રહ્યા છે. ભગવાનને શ્રુત-ગ્રાનની અધૂરી સ્થિતિ નથી. ભગવાન બીજા પદાર્થોના ગુણ-પર્યાયોને તથા પાતાના ગુણ-પર્યાયોને જાણી રહ્યા છે, તેવી રીતે ભાવશ્રુતજ્ઞાન અને તેની સાથે થતા વિકલ્પના લેદ, તેને પણ કેવળ જાણે છે. ભગવાન પાતે તેા શ્રુતજ્ઞાનની ભૂમિકાને ઓળંગી ગયા છે પરંતુ શ્રુતજ્ઞાનના પર્યાયને કેવળ જાણે જ છે.

श्रुतज्ञाननी भूमिंडामां उपयोगरूप लावश्रुतज्ञान न छाय त्यारे आत्मा मुक्त छ अने आत्मा मुक्त नथी अवा विड६प छाय छे व्यवहारनय अने निश्चयनय अने सरणी इक्षाना नथी, यथार्थ निश्चयनी इक्षा अंथी छ पण क्यां रागना भेंद्र पर्ड छ त्यां अन्ने पक्षपात छे. आत्मानं लान थया पछी पण स्थिर न रही शहे त्यारे विड६प आव्या वगर रहेता नथी, श्रुतज्ञान छ ते अधूरी स्थिति छ तथी विड६प आव्या वगर रहेता नथी, पर्यायअपेक्षाओं अशुद्ध छ अने स्वलावअपेक्षाओं शुद्ध छ ओम विड६प आवे पण ज्ञानी तेनी पद्धरमां राष्ट्राता नथी.

### 3 5 5 ]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

કેવળજ્ઞાની પાતાના અનંત ગુલ્-પર્યાયને સમરસ—એક પ્રકારે જાલે છે તેમ બીજાને પણ જાલે છે અને શ્રુતજ્ઞાનની ભૂમિકાને આળંગી ગયા હાવાથી નયપક્ષ શ્રહ્લ કરતા નથી. સકળ આપ્યું કેવળજ્ઞાન પ્રગદ થયું છે, વિમળ એટલે સર્વ પર્યાય નિર્મળ થઈ ગયા છે, નિરંતર પ્રકાશમાન છે, કેવળજ્ઞાનસૂર્ય આખા ખીલી ગયા છે. જેમ લાખ પાંખડીનું કમળ ખીલે ત્યારે આપ્યું ખીલીને માહું થઈ જાય છે—વિસ્તૃત થઈ જાય છે: તેમ આત્મામાં પૂર્ણ પર્યાય ખીલે—કેવળજ્ઞાનપર્યાય ખીલે ત્યારે સંપૂર્ણ લાખ પાંખડીએ કમળ ખીલી ઊઠે છે. રાગ કે દ્વેષની એકપણ વૃત્તિ હોતી નથી કેમકે રાગદ્વેષના ક્ષય થયા છે; વિજ્ઞાનના ઢગલા-વિજ્ઞાનના પુંજ ઊઘડી ગયા છે કે જેમાં બે પડખાં પડવાના અવકાશ નથી, કારણ કે જેમાં બે પડખાં પડવાના કરાને ઓળંગી ગયા છે.

જેવી રીતે કેવળી ભગવાન વિશ્વના સાક્ષીપણાને લીધે, કેવળજ્ઞાન પ્રગઢ થયું હોવાથી અને શ્રુતજ્ઞાનની ભૂમિકાને ઓળંગી ગયા હોવાથી કાઈ પણ નયપક્ષને શ્રહણ કરતા નથી, તેવી રીતે જે (શ્રુતજ્ઞાની આત્મા), ક્ષ્યાપશમથી જેમનું ઊપજવું થાય છે એવા શ્રુતજ્ઞાનાત્મક વિકલ્પા ઉત્પન્ન થતા હોવા છતાં પરનું શ્રહણ કરવા પ્રતિ ઉત્સાહ નિવૃત્ત થયા હોવાને લીધે શ્રુતજ્ઞાનના અવયવભૂત વ્યવહારનિશ્ચયનયપક્ષાના સ્વરૂપને જ કેવળ જાણે છે.

શ્રુતજ્ઞાની અધૂરા છે, ક્ષ્યાપશમ જ્ઞાન છે માટે વિકલ્પ ઊઠશે, પરંતુ ત્યાં પણ તેને શ્રહણભુદ્ધિ નથી. અહીં શ્રુતજ્ઞાનીને કેવળજ્ઞાની સાથે મીં ઢવે છે. કેવળજ્ઞાની નય-પક્ષને શ્રહણ કરતા નથી અને શ્રુતજ્ઞાનીને પણ નયપક્ષની શ્રહણભુદ્ધિ નથી; કેવળજ્ઞાની સમસ્ત જગતના સાક્ષી છે, કેવળજ્ઞાની નયપક્ષના સ્વરૂપને કેવળ જાણે જ છે, તા શ્રુતજ્ઞાની પણ નયપક્ષના બે પડખાંમાં અઠકતા નથી, શ્રુતજ્ઞાની નયપક્ષના બે પડખાંમાં રાકાતા નથી પણ તેના સાક્ષી રહે છે. કેવળજ્ઞાની અને શ્રુતજ્ઞાનીમાં એઠલા ફેર છે કે કેવળજ્ઞાનીને સમસ્ત જ્ઞાન ઊઘડી ગયું છે અને શ્રુતજ્ઞાનીને અધૂરું જ્ઞાન છે.

ડ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાય; ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન, અનંતકાળ ગયા તે અનંતકાળ જશે અને વર્તમાન છે તેને કેવળજ્ઞાની સમપણ જાણે છે, ત્રણકાળ અને ત્રણક્ષાકને એકસાથે જાણે છે, શ્રુતજ્ઞાનની અધૂરી દશાને ઓળંગી ગયા છે.

શ્રુતજ્ઞાનીને અધૂરા જ્ઞાનને લઈને જ્ઞાન સંક્રમે છે-અદ્દલાય છે, આવા છું અને તેવા છું તેવા વિકલ્પા આવે છે, એક પડખામાંથી બીજું પડખું ફરી જાય છે. પ્યાલમાં છે કે આ રાગમિશ્રિત વિચાર આવે છે, જ્ઞાન હોવા છતાં વિકલ્પ આવ્યા વિના રહેતા ગાથા–૧૪૩ ]

નથી. રાગમિશ્રિત વિચાર છે તોપણ રાગ સાથે શ્રુનજ્ઞાનના તર્ક છે તેથી શ્રુતજ્ઞાનાત્મક વિચાર કહ્યા છે; વિકલ્પ ઊઠે છે છતાં પણ જ્ઞાનીને સ્વરૂપમાં સાવધાની છે, વિકલ્પમાં તેની સાવધાની નથી. હું અખદ્ધ છું અને 'હું ખદ્ધ છું એવા વિકલ્પ ઊઠે છે તાપણ તેના પ્રતિ ઉત્સાહ નથી, પરંતુ એકાથ થવા પ્રત્યે ઉત્સાહ છે. હું શુદ્ધ છું, એક છું, આવા છું, તેવા છું એમ વિકલ્પ ઊઠે છે પણ તેમાં તે પકડાઈ જતા નથી, તેને રાખવા માગતા નથી, તેમાં ઉત્સાહ નિવૃત્ત થયા છે. તેથી તેને પકડતા નથી. જે વિકલ્પ ઊઠે તેના નાશ કરવાના ભાવ વર્તે છે, સ્વરૂપના ઉત્સાહ વર્તે છે, સ્વરૂપમાં ઢરી જવાનાં સ્વરૂપના અનુભવ કરવાનાં સ્વરૂપના સ્વાદ લેવાનાં ઢાણાં પહેલાં તે વિકલ્પા વર્તે ખરા, પડખાં પડે ખરાં પણ તેમાં ઉત્સાહ નથી, ત્યાં રાકાવું નથી, ત્યાં અઢકવું પાલવતું નથી.

સ્વરૂપમાં ઠર્યા એટલે સાધક ને સિદ્ધ એ એક થઈ ગયા, વિકલ્પ છૂટ્યા એટલે ભગવાન થઈ ગયા, વિકલ્પ ઊઠે છે ત્યારે પણ તેને જાણે જ છે.

સર્વ વિકલ્પથી જુદા ચૈતન્ય જાગૃત સ્વરૂપ હું છું એવા ચૈતન્યસ્વરૂપના ભાનમાં ગ્રાનદંષ્ટિન તીખી કરતા આગળ જાય છે. એવી તીખી ગ્રાનદષ્ટિથી થહવામાં આવેલા નિમેળ, નિત્યઉદિત, ચિન્મય સમયથી પ્રતિબદ્ધપણા વડે (અર્થાત્ ચૈતન્યમય આત્માના અનુભવન વડે) તે વખતે (અનુભવ વખતે) પાતે જ વિગ્રાનઘન થયા હાઇને. શ્રુત-ગ્રાનાત્મક સમસ્ત આંતર્જલ્પરૂપ તથા અહિર્જલ્પરૂપ વિકલ્પાની ભૂમિકાના અતિકાંતપણા વડે સમસ્ત નયપક્ષના શ્રહણથી દૂર થયા હાવાથી, કાઇ પણ નયપક્ષને શ્રહતા નથી, તે (આત્મા) ખરેખર સમસ્ત વિકલ્પાથી પર, પરમાતમા, ગ્રાનાત્મા, પ્રત્યજ્યાતિ, આત્મ-પ્યાતિકપ, અનુભૂતિમાત્ર સમયસાર છે.

અધૂરું જ્ઞાન છે માટે નિર્મળ, નિત્ય-ઉદિત વિશેષણ આચાર્ય દેવે આપ્યું છે, કેવળજ્ઞાની પૂર્ણ થઇ ગયા માટે સકળ-વિમળ-નિરંતર પ્રકાશમાન વિશેષણ આચાર્ય દેવે આપ્યું છે

તીખી જ્ઞાનદિષ્ટિથી શ્રહવામાં આવેલા પાતાના નિમંજળ, નિત્ય-ઉદ્ધિત ચિન્મય આત્માના પ્રતિઝાદ્ધપણા વડે. (પ્રતિઝાદ એટલે આત્માની લીનતામાં રાગ-દ્વેષની લીનતા રહિત) ચૈતન્યના અનુભવ વખતે પાતે જ વિજ્ઞાનઘન થયા હાવાથી કાઇપણ નયપક્ષને શ્રહતા નથી. હું રાગી છું કે રાગી નથી એવા વિકલ્પાની ભૂમિકાથી અતિકાંતપણાવડે કાઇપણ નયપક્ષને શ્રહતા નથી. કેવળજ્ઞાની શ્રુતજ્ઞાનની ભૂમિકાના અતિકાંતપણા વડે કાઇપણ નયપક્ષને શ્રહતા નથી અને સમ્યવ્દિષ્ટ શ્રુતજ્ઞાનના અધા વિકલ્પાના નયપદ્ધના અતિકાંતપણા વડે કાઇપણ વડે કાઇપણ પદ્ધને શ્રહતા નથી અને સમ્યવ્દિષ્ટ શ્રુતજ્ઞાનના અધા વિકલ્પાના નયપદ્ધના અતિકાંતપણા વડે કાઇપણ પદ્ધને શ્રહણ કરતા નથી. કેવળજ્ઞાની અને શ્રુતજ્ઞાની અને

386 ]

समयसार प्रवयन लाग-४

અનુભવ વખતે સરખા છે. તેમ આચાય દેવે કદ્યું છે. કેવળજ્ઞાની એક સમયમાં બધું જાણે છે અને શ્રુતજ્ઞાની તેવી રીતે જાણી શકતા નથી તેટલા ફેર છે. શ્રુતજ્ઞાની સમસ્ત વિકલ્પાથી પર, પરમાત્મા, જ્ઞાનાત્મા, પ્રત્યજ્યાતિ આત્મખ્યાતિરૂપ આત્માને અનુભવે છે. પરમાત્મા, એટલેદ્રવ્યથી, જ્ઞાનાત્મા એટલે ગુણથી, પ્રત્યજ્યાતિ એટલે પૃથજ્યાત એવા અનુભૂતિમાત્ર સમયસારરૂપને સમ્યગ્દિષ્ટ અનુભવે છે-સ્વસંવેદન કરે છે-રસાસ્વાદ લે છે.

૨૦૦૦, કારતક વદ ૧૩ ગુરુ.

## ૧૪૩ મી ગાથા ફરીથી.

૧૪૨ મી ગાથામાં નયપક્ષની વાત આવી છે. આત્મા કમંબદ્ર સહિત છે અને કમંબદ્ર રહિત છે; તે બે અપેક્ષાના ભંગમાં રેાકવું તે નયપક્ષ છે. આત્મા સમળ છે અને વિમળ છે, એક છે કે અનેક છે વગેરે ભંગના પડખામાં રેાકાવું તે પક્ષ છે; પરના કર્તા તરફ નહિ. શરીર તરફ નહિ, વાણી તરફ નહિ-તેમાં કયાંય રાકાવાનું તા નહિ જ, પણ તું રાગવાળા છા અને રાગવાળા નથી તેવા ભંગના પડખામાં રાકાવું તે પણ તું નહિ; તું તા સહજત્મસ્વરૂપ, અભેદ, એકાકાર જ્ઞાનઘન વસ્તુ છા તેમાં નહિ રાકાતાં આવા છું અને તેવા છું, વસ્તુથી એક છું અને ગુણથી અનેક છું તેવા રાગની પકડમાં જ અઠકી જવું ત્યાં સહજસ્વરૂપનું વેદન નથી પણ રાગના પક્ષ છે. ત્યારે શિષ્ય પૂછે છે કે પ્રભુ! તે પદ્માતિકાંતનું એઠલે કે પદ્મને ઓળંગી ગયેલાનું શું સ્વરૂપ છે? શિષ્ય જિજ્ઞાસાથી પૂછે છે, અર્થી થઈને પૂછ છે કે પ્રભુ! તે પદ્મથી ઓળંગી જઈને એત્સનો આત્માના અનુભવ થાય તેનું શું સ્વરૂપ છે તે મને સમજાવા, તેના ઉત્તરરૂપ ૧૪૩મી ગાથા છે.

નિર્વિકલ્પ અનુભવના ઠાણાની આ વાત છે, સ્વરૂપમાં એકાય હોય ત્યારે હું આવા છું કે તેવા છું તેવા વિકલ્પ પણ ત્યાં હોતા નથી. કાની પેઠે? કેવળીભગવાનની પેઠે. જેવી રીતે કેવળીભગવાનને વિદ્યા સાક્ષીપણાને લીધે ' હું કેવળી છું, હું બીજાને ઉપદેશ આયું છું' તેવા વિકલ્પ હોતા નથી, કેવળજ્ઞાનથી ખધું જાણે ખરા, પણ વિકલ્પ હોતા નથી; નારકીને નારકીપણે જાણે, દેવને દેવપણે જાણે, મનુષ્યને, તિર્યં ચને વગેરે આખા વિદ્યાને જેમ છે તેમ પ્રત્યક્ષપણે જાણે છે. આખા વિદ્યામાં કાંઇપણ બાકી ન રહે, ખધા પકાર્થાને કેવળીભગવાન પ્રત્યક્ષ જાણે છે; બધા પકાર્થા, એક એક પકાર્થના બધા ગુણા, એક એક ગુણના બધા પર્યાયા, તે બધાને પ્રત્યક્ષ સાક્ષીભૂતપણે જાણે છે; છુત- જ્ઞાનના અવયવભૂત એટલે કે અંશભૂત એવા જે નિશ્ચયવ્યવહારનયપદ્મા તેમના સ્વરૂપને કેવળજ્ઞાની કેવળ જાણે જ છે, મને કેવળજ્ઞાન થયું, હું સિદ્ધ થયા, પહેલાં સિદ્ધ ના'તા, પહેલાં શક્તિરૂપે શુદ્ધ હતા, હવે પર્યાયે પણ શુદ્ધ થયા તે બધા નયપક્ષાના વિકલ્પા

ગાયા-૧૪૩ ] ૩૬૯

કેવળજ્ઞાનીને હોતા નથી; કેવળજ્ઞાન વડે તે નયપક્ષને જાણે છે. કોઇ કહે કે કેવળજ્ઞાનીને દયા તો હોયને ? ના, બિલકુલ દયા ન હોય કેમ કે દયા તે રાગ છે, રાગ ઢળ્યે જ વીતરાગતા પ્રગટે, રાગ ઢળે ત્યારે જ વાસ્તવિક તત્ત્વ કહેવાય, કેવળજ્ઞાનીને રાગના અ'શમાત્ર પણ ન હોય.

અત્યારે મહાવિદેહક્ષેત્રમાં શ્રી સીમ ધરભગવાન તેરમે ગુણસ્થાને કેવળજ્ઞાની પણ બિરાજે છે. ભ'ગજળરૂપ જે નયપક્ષા તેમના સ્વરૂપને કેવળ જાણે જ છે. સર્વ વિધના સાક્ષીપણ, કેવળજ્ઞાનીપણ વર્તમાનમાં બિરાજી રહ્યા છે. અત્યારે આ ક્ષેત્રમાં સર્વજ્ઞ વીતરાગના વિરહ છે, આ ભરતક્ષેત્રમાં મહાવીર ભગવાન વિચરતા હતા ત્યારે તેઓ પણ તેરમી ભૂમિકાએ હતા. અત્યારે સિદ્ધ ભગવાનપણ તેઓ અરાજે છે. શ્રી સીમ'ધર-ભગવાન અત્યારે મહાવિદેહક્ષેત્રમાં ખિરાજ રહ્યા છે, તે કેવળજ્ઞાની ભગવાન નિરંતર પ્રકાશમાન એકધારાવાહી સહજસ્વરૂપે છે, હવે કાંઈ પ્રયત્ન કરીને તેમને ઉપયાગ મુકવા પડતા નથી, સહજ પરિભમનદશા છે, માટે કેવળજ્ઞાનીને ઉપયોગ નથી તેમ કહેવાય છે; કેવળજ્ઞાન વિમળ છે તેમાં કાઈ જાતના મળ નથી, સકળ કેવળજ્ઞાન વર્ર સદા પાતે જ વિજ્ઞાનઘન થતા હાઇને, એટલે કે સ્વરૂપાકારે જ્ઞાન વિજ્ઞાન ખિંભ થઇ ગયું છે; તેથી શ્રુતજ્ઞાનની ભૂમિકાના અતિકાંતપણા વઉ એટલે કે નીચલી ભૂમિકામાં હું આવા છું ને તેવા છું તેવું અધુરા જ્ઞાનમાં થાય છે તેવી અધુરા જ્ઞાનની મર્યાદાને ઓળંગી ગયા છે. કેવળજ્ઞાનમાં અધુ જણાઇ ગયું છે તેથી ત્યાં રાગના વિકલ્પ હાતા નથી. અધૂરા જ્ઞાનમાં એમ થાય કે હું દ્વ્યથી આવા છું અને પર્યાયથી આવા છું પણ કેવળીભગવાન તે અધુરા જ્ઞાનની ભૂમિકા ઓળંગી ગયા હોવાથી નયપક્ષથી દૂર છે. કાઇ પણ નયપક્ષને શ્રહણ કરતા નથી, રાગના પણ નાશ થયા અને અધૂરા જ્ઞાનના પણ નાશ થયા. વીતરાગતા ને પૂર્ણજ્ઞાન વર્તે છે.

જેવી રીતે કેવળીભગવાન અધૂરા જ્ઞાનને ઓળ'ગી ગયા હાવાથી નયપક્ષને શ્રહણ કરતા નથી તેવી રીતે નીચલી દશામાં યથાર્થ પ્રતીત થઈ ગયા પછી શ્રુતજ્ઞાની આત્માને ક્ષયાપશમથી જેનું ઊપજવું થાય છે એવા શ્રુતજ્ઞાનાત્મક વિકલ્પા ઉત્પન્ન થતાં હાવા છતાં પરનું શ્રહણ કરવા પ્રત્યે તેના ઉત્સાહ નિવૃત્ત થયા છે.

નિર્વિકલ્પ સ્થિરતા વખતે પણ સ્ફલ્મ વૃત્તિ પડી છે, સ્ફલ્મ વૃત્તિ પણ જો તૂટી જાય અને પૂર્ણ સ્થિરતા થઈ જાય તો તો વીતરાગતા પ્રગઢ થાય પણ આ તો અધૂરું જ્ઞાન છે તેથી અનુભવ વખતે પણ વિકલ્પા ઊઠે ખરા, પરંતુ તે તા અખુદ્ધિપૂર્વ કના મ. પ્ર ૪৬

300 ]

समयसार प्रवयन लाग-४

વિકલ્પા છે; તે વિકલ્પા એટલા સૂક્ષ્મ છે કે તેને કેવળજ્ઞાની જાણી શકે, છદ્મસ્થ પાતે તેને જાણી શકતા નથી.

ભગવાન વિધના સાક્ષીભૂત હોવાથી કેવળ જાણે જ છે, તેમને સુક્ષ્મપણ પણ વિકલ્પ-વૃત્તિ થતી નથી અને નીચલી ભૂમિકામાં એાછું જ્ઞાન હોવાથી નિર્વિકલ્પ ધ્યાન ટાણે, સ્વરૂપના ધ્યાન ટાણે રાગને કારણે જ્ઞાન અભુદ્ધિપૂર્વ ક સંક્રમે ખરું, અભુદ્ધિપૂર્વ ક વિકલ્પો આવે ખરા પણ છજ્ઞસ્થથી તે પકડી શકાતા નથી. ખ્યાલપૂર્વ ક વિકલ્પો પકડાતા નથી તેને અભુદ્ધિપૂર્વ કહેવાય છે. નિર્વિકલ્પ ધ્યાનમાંથી બહાર આવે ત્યારે બુદ્ધિપૂર્વ કના વિકલ્પો હોય છે એટલે કે બુદ્ધિથી પકડાય એવા વિકલ્પ હોય છે, છતાં તે વિકલ્પને ચહણ કરવામાં ઉત્સાહ નિવૃત્ત થયા છે, સાક્ષ્મીપણ તે વિકલ્પને જાણ્યા કરે છે, પુરુષાર્થની મંદતાને કારણે અસ્થિરતા છે તેથી વિકલ્પા આવે ખરા, પરંતુ તે વિકલ્પને ચહણ કરવાના ઉત્સાહ હોતા નથી.

श्रुतज्ञानी श्रुतज्ञानना अवयवसूत व्यवहार निश्चयनयपक्षाना स्वरूपने डेवण जाले ज छ, परनी अपेक्षा अने स्वनी अपेक्षाना स्वरूपने डेवण जाले ज छ, जेम डेवणी स्वावान जाले तेम आ पण विडहपना जालनार ज छ, ज्ञानना स्व-परने जालवाना स्वसाव होवाधी स्व-परने जाले पण ते विडहपने अहल डरवा तरहने। उत्साह निवृत्त थया छ, ज्ञान ज्ञाननं ज डाम डरे छ, विडहप औडे छ पण ते तरह उत्साह नथी.

પ્રશ્ન: -- અનુભવ વખતે અભુદ્ધિપૂર્વ કના વિકલ્પને જાણી શકે?

ઉત્તર:—અનુભવ વખતે અયુદ્ધિપૂર્વ કના વિકલ્પને જાણી શકે નહિ; જો જાણે તો તો યુદ્ધિપૂર્વ કનો વિકલ્પ થઈ ગયા પછી અયુદ્ધિપણ રેશું કયાં? માટે નિર્વિકલ્પ ધ્યાની અયુદ્ધિપૂર્વ કના વિકલ્પને જાણી શકે નહિ. કેવળજ્ઞાની જાણી શકે કે આ આત્માને સૂક્ષ્મ વિકલ્પ છે પણ તેને પાતાને ખખર નથી કે મને સૂક્ષ્મ વિકલ્પ છે. તે તો પાતાના સ્વરૂપમાં જ લીન છે. સાતમી ભૂમિકાએ મુનિને પણ અનુભવ વખતે અયુદ્ધિપૂર્વ કના વિકલ્પ આવે ખરા પણ તેને તે પકડી શકે નહિ, તે વિકલ્પને પકડવા માટે ઉપયાગ સૂક્ષ્મ જોઈએ અને જે ઉપયાગ એટલા બધા સૂક્ષ્મ થાય તા કેવળજ્ઞાન થઇ જાય. નિર્વિકલ્પ ધ્યાન વખતે જો અયુદ્ધિપૂર્વ કવિકલ્પ ન હાય તા કપાય ન હાય અને કપાય ન હાય તા અધૂરું જ્ઞાન ન હાય અને કપાય ન હાય તા અવૂરું જ્ઞાન ન હાય અને જો અયુદ્ધિપૂર્વ કવિકલ્પ ન હાય તા કપાય ન હાય એટલે કે તે વખતે કેવળજ્ઞાની થઈ જાય પણ તેમ તા અનતું નથી તેથી અયુદ્ધિપૂર્વ કવિકલ્પ છે પણ તેની સ્વરૂપધ્યાનીને ખબર નથી, તે તો પાતાના સ્વસ વેદનમાં લીન છે.

આચાર્ય દેવે કેવળીભગવાનની વાતમાં કહ્યું કે નિરંતર-પ્રકાશમાન સહજ વિમળ,

ગાથા–૧૪૩ ૄે [ ૩૭૧

સકળ કેવળજ્ઞાન વડે, નય ક્ષને શ્રહતા નથી અને અહીં સમ્યગ્જ્ઞાનીની વાતમાં કહ્યું કે તીક્ષ્ણ જ્ઞાનદષ્ટિથી શ્રહવામાં આવેલા નિર્મળ, નિત્ય-ઉદ્દિત ચૈતન્ય છે તેમાં પ્રતિબદ્ધ-પણા વડે નયપક્ષને શ્રહતા નથી. એમ બન્નેના વિશેષણામાં ફેર છે કારણ કે કેવળજ્ઞાન પૂરું જ્ઞાન છે અને શ્રુતજ્ઞાન અધૂરું જ્ઞાન છે.

હું પરથી નિરાળા, આનંદમય, નિર્મળ આત્મા છું તેવી તીક્ષ્યુ-ઝીષ્વિટવાળી દષ્ટિ વડે નિર્મળ, નિત્ય-ઉદિત ચૈતન્યમાં પ્રતિબદ્ધપષ્યું પામ્યા છે. નીચલી દશામાં પુરુષાર્થ છે તેથી તીખી-ઝીષ્યી દષ્ટિ વડે નિર્મળ, નિત્ય-ઉદિત આત્મામાં પ્રતિબદ્ધપષ્યું પામ્યા છે તેમ કહ્યું છે.

નિત્ય-ઉદિત એટલે કે કાયમ ઉદિત એવા ચૈતન્યમાં લીનતા પામ્યા છે. કેવળ-ગ્રાનીની વાતમાં સદાય વિગ્રાનઘન થયા છે એમ કહ્યું છે અને અહીં સમ્યગ્ગ્રાનીની વાતમાં નિર્વિકલ્પ થયા હાવાથી જેટલા કાળ નિર્વિકલ્પ આનંદમાં રહે તેટલા કાળ પાતે જ વિગ્રાનઘન થયા હાવાથી આત્મખ્યાતિરૂપ, અનુભૂતિમાત્ર સમયસારને વેદે છે તેમ કહ્યું છે.

કેવળજ્ઞાનીની વાતમાં આચાર્ય દેવે કહ્યું કે શ્રુતજ્ઞાનની ભૂમિકાના અતિકાંતપણા વઉ તેઓ કાઈ પણ નયપક્ષને ગ્રહતા નથી અને અહીં સમ્યગ્જ્ઞાનીની વાતમાં અંતર્જલ્પ અને ખાદ્યજલ્પરૂપ વિકલ્પાની ભૂમિકાના અતિકાંતપણા વઉ સમસ્ત નયપક્ષને ગ્રહણ કરતા નથી.

કેવળજ્ઞાનમાં કાેઈ પણ નયપક્ષને શ્રહતા નથી અને અહીં નિર્વિકલ્પ ઉપયાગમાં કાેઈપણ નયપક્ષને શ્રહતા નથી, તે વાત બન્નેમાં સરખી લીધી.

શ્રુતજ્ઞાની નિર્વિકલ્પ ઉપયોગ વખતે સાધકપણે છે અને કેવળજ્ઞાની તા પૂર્ણ થઈ ગયા છે પરંતુ નિર્વિકલ્પ ઉપયોગ વખતે સહજ સ્થિતિ તા બન્નેની છે.

सम्यग्ज्ञानीने निर्विड६प उपयोग वणते तहन सर्वधा ज्ञान क्रम्युं नथी डार्ख् डे निर्विड६पतामांथी क्यारे अहार आवे त्यारे पाछा विड६प अहे छे. के निर्विड६प उपयोग वणते ज्ञान तहन क्रमी गयुं होय ते। डेवणज्ञान धर्घ क्रय, पख् तेम धतुं नथी; माटे निर्विड६प उपयोग वणते अधुद्धिपूर्वंड विड६प होय छे तथी उपयोग अहार आवतां खुद्धिपूर्वंडना विड६प आवे छे. उपयोग अहार आवे अने विड६प आवे त्यारे तेने ज्ञायडनुं छुदुं सान रहे छे, ज्ञायडनुं छुदुं परिष्क्रमन रहे छे. छुदुं सान रहेवा छतां पख् घरनां डामडाक्रना, वेपार धंधाना, हया, हान, पूक्त, सिक्तना विड६पा आवे छे पख् तेनी अहीं वात नथी, अहीं तो निर्विड६प अनुसवनी वात छे.

3.95

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-ઠ

આચાર્ય દેવ કહે છે કે ખરેખર તે શ્રુતજ્ઞાની આત્મા નિર્વિકલ્પ વખતે બધા પક્ષથી પર છે, તેથી પરમાત્મા છે. જીઓ, અહીં શ્રુતજ્ઞાનીને પરમાત્મા કહ્યો; શ્રુત- જ્ઞાનીને અધૂરી પર્યાય છે તાપણ તે અપેક્ષા ગૌણ કરીને આત્માની ઉત્કૃષ્ટ જે સ્થિરતા તેના માલના આ નમૂના છે તેથી તેને પરમાત્મા કહ્યો. આ કાની વાત થાય છે? આ ચાયા ગુણસ્થાનવાળાને આચાર્ય દેવે પરમાત્મા કહ્યો.

સ્વર્પમાં લીન થયેલા શ્રુતજ્ઞાની આત્માને આચાર્ય દેવે જ્ઞાનાત્મા કહ્યો, પાતે આતમા તો છે પણ જ્ઞાન ઉપયોગને પર વલણથી ખસેડીને પાતાના આત્મામાં લીન કર્યો માટે તેને જ્ઞાનાત્મા કહ્યો. સ્વર્પમાં લીન થયા ત્યાં પ્રત્યજ્યાતિ થયા-નિર્મળ જ્યાતિ થયા, આત્માની ખ્યાતિ થઈ, ઈધરના દર્શન થયા, પાતાની પ્રસિદ્ધિ થઈ, આત્મ-સાક્ષાત્કાર થયા. એવા અનુભૂતિમાત્ર આત્મા સાક્ષાત્ સમયસાર થયા.

આવા વસ્તુના અચિંત્ય અને અને અદ્ભુત સ્વભાવ છે. ધર્મ કાને કહેવા તેના હજી ખ્યાલ જ નથી તા ખ્યાલ વિના તે પ્રત્યેના પ્રયત્ન ઊપડે કયાંથી? યથાથ શ્રવણ કર્યા વિના સમજણમાં આવે નહિ અને સમજણ વગર લક્ષમાં આવે નહિ. જેને આત્માનું કલ્યાણ કરવું હાય તેને વસ્તુસ્વરૂપ સમજયે જ છૂટકા છે.

ભાવાર્ધ:—જેમ કૈવળી ભગવાન સદા નયપક્ષના સ્વરૂપના સાક્ષી છે તેમ શ્રુત, જ્ઞાની પણ 'આવા છું ને તેવા છું' તેવા પક્ષથી છૂટી જાય છે ત્યારે વિકલ્પાેથી રહિત થઈને શુદ્ધ ચૈતન્યમાત્ર ભાવના અનુભવ કરે છે ત્યારે ખધા નયપક્ષના સ્વરૂપના જ્ઞાતા-દ્રષ્ટા થઈ જાય છે.

એક નયના સર્વથા પક્ષ ગ્રહણ કરે કે રાગી જ છું અથવા રાગી નથી જ; તે એ માંથી કાઇ પણ એક પક્ષ ગ્રહે તા તે પક્ષ છે અને મિથ્યાત્વ સાથે મળેલા રાગ છે. વ્યવહારનયને જાણે ખરા પણ વ્યવહારનય આદરણીય માને તા તે પક્ષ છે અને મિથ્યાત્વ સાથે મળેલા રાગ છે. અધને જાણે ખરા પણ આદરણીય માને તા એકાંત પક્ષ થયા; એકલા શુદ્ધ સ્વભાવ માને અને બધને ન માને તા તે પણ એકાંત પક્ષ છે, મિથ્યાત્વ સાથે મળેલા રાગ છે.

જો અવસ્થામાં પણ આત્મા પૂર્ણ થઇ ગયા હાય તા વિકલ્પ ઊઠે કેમ? વિકલ્પ ઊઠે તે અસદ્દભૂતવ્યવહાર છે. વિકલ્પરૂપ અશુદ્ધ અવસ્થા તે વ્યવહાર છે ને આત્માનું શુદ્ધસ્વરૂપ તે નિશ્ચય છે; ભેદ તે વ્યવહાર છે, અભેદ તે નિશ્ચય છે. તે બન્નેને મુખ્ય– ગૌણપણ જાણવું તે નય છે. શુદ્ધ દ્રવ્યની પ્રતીતના વિષયનું જોર તેમ જ દ્રવ્યદ્ધિનું જ્ઞાન અને પર્યાયનું જ્ઞાન હોય તા સ્વભાવને સાધવાના પુરુષાર્થ ઊપડે છે, દ્રવ્યદ્ધિના ગાયા–૧૪૩ ] [ ૩૭૩

વિષયના જોર વિના ક્રવ્યદેષ્ઠિ તેમ જ પર્યાયદેષ્ઠિ અન્તે નયનું જ્ઞાન સાચું હાેય નહિ અને અન્તે નયના જ્ઞાન વિના ક્રવ્યદેષ્ઠિના વિષયનું જોર યથાર્થ હાેય નહિ માટે અન્નેમાંથી એક પણ જો ન હાેય તાે પુરુષાર્થ ઊપડે નહિ.

નિમિત્તને ન જાણે તો જ્ઞાન ખાંદું અને નિમિત્ત ને હું બે એક છીએ તેમ માને તો શ્રદ્ધા ખાંટી; એક કહે કે આત્મામાં મલિન પર્યાય જ નથી, આત્મા તદ્દન શુદ્ધ જ છે એમ પર્યાય વગર વસ્તુને માન તો જ્ઞાન ખાંદું અને એકલા વ્યવહાર એટલે પર્યાય જ માને, નિશ્ચય વસ્તુને ન માને તા વસ્તુ વગર નિર્મળ પર્યાય થશે કયાંથી? માટે એકલા પર્યાયને માનનારનું પણ જ્ઞાન ખાંદું છે. જ્ઞાન બન્ને પડખાંનું જોઈએ, જ્ઞાન બન્ને પડખાંનું હાય તા પુરુષાર્થ ઊપડે.

વ્યવહાર જાણવા યાગ્ય છે પણ આદરણીય એક નિશ્ચય વસ્તુ છે. જો વ્યવહારથી લાભ માને તા વ્યવહાર પાતે જ નિશ્ચય થઈ ગયા; વ્યવહારનાં આશ્રયે સમ્યદર્શનાદિ થાય નહિ; કારણ કે વ્યવહાર પરાશ્રય છે તા પરાશ્રયે સ્વાશ્રય કેમ પ્રગટે? ગુણ-પર્યાયના ભેદરૂપ વ્યવહારના આશ્રયે પણ નિર્મળ પર્યાય કેમ પ્રગટે? અભેદના આશ્રયથી સ્વભાવપર્યાય પ્રગટે પણ ભેદના આશ્રયથી સ્વભાવપર્યાય ન પ્રગટે. નિશ્ચય સ્વાશ્રય છે માટે સ્વાશ્રયથી સ્વભાવપર્યાય કેમ્સ્રયથી સ્વભાવપર્યાય છે.

સ્વભાવદિષ્ટિએ રાગાદિના કર્તા નથી, છતાં પુરુષાર્થની નભળાઈથી રાગ થાય છે તેને જાણવું તે વ્યવહારનય છે. હળવું પાતાના પૂર્ણ સ્વભાવ તરફ અને જ્ઞાન કરવું દ્વ્ય-પર્યાય બન્નેનું. જો અવસ્થામાં રાગ ન હોય તા પછી ત્યાંથી પાછું વળવાનું શું? અને સ્વભાવ અવિકારી ન હોય તા પછી વળવું શેમાં? હળવું શેમાં? સ્વભાવ અવિકારી છે તેના તરફ હળે છે ને પર્યાયમાં વિકાર છે તેના તરફથી પાછા વળે છે, માટે નિશ્ચયનયના વિષય સ્વભાવ અને વ્યવહારનયના વિષય પર્યાય-તે બન્ને નય જ્ઞાન કરવા યાગ્ય છે અને આદરવાયાગ્ય નિશ્ચયનય છે.

કાઈ એમ માને કે હું એકલા શુદ્ધ છું; અવસ્થામાં કાંઈ નથી, અવસ્થામાં રાગ નથી, અવસ્થામાં વિકલ્પ નથી તેમ એકાંત માને તે પણ મિથ્યાત્વ છે; વળી જે સ્વભાવને સમજે નહિ ને એકલા વ્યવહાર વ્યવહાર કર્યા કરે તેને સાચા વ્યવહારનું જ્ઞાન હાય જ ક્યાંથી? માટે તે વ્યવહારની પક્કડવાળા પણ મિથ્યાત્વી છે.

પાતાની મેળે સમયસાર વાંચે તે સમજે શું? વ્યવહાર ને નિશ્વયનું સ્વરૂપ શું જે તે તો સમજ શકે નહિ ને કહે કે આમાં તો બન્ને નય આવે જે પણ તે વાતની ના કાૈણ પાડે જે? જ્ઞાન તો બન્નેનું કરવા ચાગ્ય જે પણ તેમાં આદરવું કર્યું? ભેદ કે 308]

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

અભેંદ? વ્યવહાર તરફ લક્ષ મૂકતાં વિકલ્પ થાય છે, રાગ થાય છે ભેંદ પડે છે, ભંગ પડે છે; પણ નિર્મળ અભેંદ શુદ્ધ સ્વભાવ છે તેના ઉપર લક્ષ આપતાં–તેના તરફ ઢળતાં પર્યાય નિર્મળ થાય છે, શુદ્ધતા વધે છે, રાગ તૂટે છે, વિકલ્પ છૂટે છે માટે આદરવા યાગ્ય એક નિશ્ચય છે, જ્ઞાન કરવા યાગ્ય વ્યવહાર–નિશ્ચય અને છે.

એક પક્ષને સર્વા શ્રહ્યું કરે કે આત્મામાં રાગ નથી. દ્વેષ નથી. વગેરે કાંઇપયું મિલનતા નથી તો આચાર્ય દેવ કહે છે કે આવી જૂઠી વાત તું લાવ્યા કયાંથી? તારી અવસ્થામાં મિલનતા વર્ત માન થઇ રહી છે, મિલનતાનાં નિમિત્તો પણ સામે છે તેનું જ્ઞાન કર, અવસ્થામાં જે મિલનતા છે તેને જાણીને છાડ, નિશ્ચય એકરૂપ શુદ્ધ સ્વભાવ છે તેને જાણીને આદર, મિલનતાને જાણ્યા વિના મિલનતાને ઢાળવાના પુરુષાર્થ ઊપડશે નહિ, બન્ને પડખાં સમજ્યા વિના જે કાેઇ એક તરફ ખેં ચાતાયું કરે તે મિથ્યાદિષ્ટના રાગ છે.

એક નયના સર્વા થા પક્ષ શ્રહણ કરે તા તે મિથ્યાત્વ સાથે મળેલા રાગ છે ને પ્રયાજનના વશે એક નયને પ્રધાન કરી તેનું શ્રહણ કરે તા મિથ્યાત્વ સિવાય માત્ર ચારિત્રમાહનીયના રાગ છે.

પ્રયાજનવશે એટલે કે જરૂરિયાનના કારણે કહેલું તે. જેમકે કાઇ કર્મને ન માનતા હાય તો તેને કહે કે ભાઇ! આ વિકાર થાય છે કયાંથી? વગેરે અશુદ્ધ પર્યાય તરફની વાત કરી તે વખતે રાગને થાપે અને વસ્તુસ્વભાવને ગૌણ કરે. વળી કાઇ દ્રવ્યસ્વભાવને ન માને, એકલા પર્યાયને જ માને, નિમિત્તને જ માને ત્યારે તેને કહે કે દ્રવ્યસ્વભાવ જ મૂળ વસ્તુ છે, દ્રવ્યસ્વભાવ વગર નિર્મળ પર્યાય આવશે કયાંથી? નિમિત્તનું ને પર્યાયનું તો જ્ઞાન કરવા જેવું છે એમ એક નથને મુખ્ય કરી પ્રયોજનવશે કહે તો મિધ્યાત્વ નથી પણ ચારિત્રમાહના રાગ છે.

નિગાદના આત્મા સિદ્ધ જેવા છે છતાં નિગાદમાં અને સિદ્ધમાં જે ફેર છે તે પર્યાયના છે, નિગાદથી માંડીને સિદ્ધ સુધી વચ્ચે જેટલી જેટલી ઓછી-વધારે ઉદ્યાડની અવસ્થા છે તે બધા વ્યવહાર છે.

પહેલા પક્ષ તા સવિશા એક નયને શ્રહણ કરી એકાંત માને છે માટે મિથ્યાત્વ છે અને બીજો પક્ષ પ્રયાજનવશ વ્યવહાર કે નિશ્ચયને મુખ્ય–ગૌણ કરે તે મિથ્યાત્વ વગર ચારિત્રમાહનીયના રાગ છે; ત્રીજા પક્ષમાં, સ્વરૂપમાં સ્થિર થાય ત્યારે રાગ નથી –વીતરાગ જેવા જ છે, જ્યારે નયપક્ષને છાડી વસ્તુસ્વરૂપને કેવળ જાણે જ ત્યારે–તે

ગાયા–૧૪૩ ] કિંગમ

વખતે શ્રુતજ્ઞાની પણ કૈવળીની માફક વીતરાગ જેવા જ હોય છે એમ જાણવું, ચાથે, પાંચમે ને સાતમે ગુણસ્થાને આત્માના અનુભવ વખતે નયના રાગને છાડીને શ્રુતજ્ઞાની પણ વીતરાગ જેવા જ હાય છે, વીતરાગ નહિ પણ વીતરાગ જેવા જ છે એમ કહ્યું, ભાવાર્થમાં પણ ટીકા જેવી સંધિ કરી છે, ઘણા ખુલાસા કર્યો છે, જો ખરાખર ફાેદા-ફૂદી વગર વાંચે તા બધા ફડ્યા થઈ જાય તેવું છે. આવી ઊંચી વસ્તુ મહાભાગ્ય વગર સાંભળવા મળે તેમ નથી.

તે આત્મા આવા અનુભવ કરે છે એમ કળશમાં કહે છે:-

(२वागता)

चित्स्वभावभरभावितभावा-भावभावपरमार्थतयैकम् । बंधपद्धतिमपास्य समस्तां चेतये समयसारमपारम् ॥ ९२ ॥

અર્થ :—ચિત્સ્વભાવના પુંજ વડે જ પાતાનાં ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રૌત્ય ભવાય છે (-કરાય છે)—એવું જેનું પરમાર્થ સ્વરૂપ હોવાથી જે એક છે એવા અપાર સમય-સારો હું, સમસ્ત બ'ધપદ્ધતિને દૂર કરીને અર્થાત્ કર્મના ઉદયથી થતા સર્વ ભાવાને છેાડીને, અનુભવું છું.

ચિત્સ્વભાવના પુંજ વરે પાતાનાં ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રુવ અનુભવાય છે. અહેા! ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રુવસ્વરૂપ આત્માના અનુભવ હાય તેમ આચાર્ય દેવ ખતાવે છે. આમાં અચિત્ય સ્વરૂપ દ્રવ્ય છે તે આચાર્ય દેવે ખતાવ્યું છે. જ્ઞાનસ્વભાવના પુંજ વરે એટલે કે જ્ઞાનસ્વભાવના હગલા વરે પાતાનાં ઉત્પાદ, વ્યય ને ધ્રુવભાવ અનુભવાય છે. ઉત્પાદ નિર્મળ, વ્યય પણ નિર્મળ અને ધ્રુવ પણ નિર્મળ છે—ત્રણે નિર્મળ છે. એવું જેનું પરમાર્થ સ્વરૂપ નિર્મળ હાવાથી જે એક છે. ઉત્પાદ, વ્યય ને ધ્રુવ ત્રણ પ્રકારે હાવા છતાં જે એક છે. અપાર છે, બહદ છે. એવા બહદ સામધ્ય વાળા અપાર સમયસારને હું અનુભવું છું, કર્મનાં ઉત્પાદ-વ્યયથી થતા સર્વ ભાવાને છાડીને હું અનુભવું છું, જ્યારે લખવા તરફ લક્ષ છે ત્યારે આત્મા અનુભવાતા નથી પણ જયારે આત્મામાં ઢરે છે ત્યારે આત્મા અનુભવાય છે.

નિર્વિ'કલ્પ અનુભવ થતાં, જેના કેવળજ્ઞાનાદિ ગુણાના પાર નથી એવા સમય-સારરૂપી પરમાત્માના અનુભવ જ વર્તે છે, 'હું અનુભવું છું' એવા પણ વિકલ્પ જ્યાં હોતા નથી. 306

िसभयसार प्रवयन लाग-४

જેના અનંત અનંતગુણના પાર નથી એવા સમયસારરૂપી પરમાત્માના અનુભવ જ્યારે વર્તે છે ત્યારે હું અનુભવું છું-એકાય થયા છું એવા વિકલ્પ પણ હોતા નથી. જ્ઞાન વર્તે છે, વેદન વર્તે છે પણ વિકલ્પ ત્યાં નથી, એવું પક્ષાતિકાંતનું સ્વરૂપ છે. હવે કર્તાકમીની છેલ્લી ગાથા રહી છે. પદ્માતિકાંત છે તે જ સમયસાર છે એમ હવે કહેશે.

૨૦૦૦, કારતક વદ ૧૪, શુક્ર.

પક્ષાતિકાંત તે જ નિયમથી સમયસાર છે. સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન તે જ સમયસાર છે. સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર—તે ત્રણે પુરુષાર્થથી પ્રગટે છે. ચૈતન્યના એક ક્ષણના પુરુષાર્થની ઉત્રતામાં પાંચે સમવાય આવી જય છે, વસ્તુ ઉપર યથાર્થ દૃષ્ટિ થઈ તે પુરુષાર્થ વર્ડ થઈ તે પુરુષાર્થ, ૧. તે પુરુષાર્થ વર્ડ જે સ્વભાવ હતા તેમાંથી પર્યાય પ્રગટયો તે સ્વભાવ. ૨. જે વખતે પર્યાય પ્રગટયો તે સ્વકાળ એટલે કાળ. ૩. અને પુરુષાર્થ વર્ડ જે પર્યાય થવાના હતા તે થયા તે નિયત. ૪. અને પુરુષાર્થથી સ્વભાવ-પર્યાય પ્રગટતી વખતે જે કર્મના અભાવ થયા તે કર્મ. ૫. ચાર સમવાય અસ્તિરૂપે ચેન્તયમાં આવી જાય છે અને છેલ્લું કર્મના અભાવ તે નાસ્તિપરિણમનરૂપે ચૈતન્યમાં આવી જાય છે.

આત્માના પર્યાય પ્રગટવામાં પાંચ કારણ હાય છે, તે બધામાં પુરુષાર્થ મુખ્ય છે. જેવી વીર્યની ઉત્રતા કે મંદતા હાય છે તે પ્રમાણે કાર્ય આવે છે. જે પુરુષાર્થ કરે તેને બીજા ચારે કારણા આવી જાય છે. જે પુરુષાર્થને સ્વીકારતા નથી તેને એક કારણા લાગુ પડતાં નથી. સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્ર બધું પુરુષાર્થથી પ્રગટે છે.

સમ્યગ્દર્શન ને સમ્યગ્ફાન તે જ સમયસાર છે તેની સાથે અ'શે ચારિત્ર હોય છે પણ મુખ્યપણ તો અહીં સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્ફાનની વાત લીધી છે, તેની સાથે અ'શે ચારિત્ર હોય છે અને પછી ક્રમે ક્રમે પૂર્ણ ચારિત્ર પ્રગટે છે. સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્ફાનની સમ્યગ્ફાન વગર ચારિત્ર પ્રગટે જ નહિ માટે અહીં સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્ફાનની વાત મુખ્ય લીધી છે.

પક્ષાતિકાંત જ સમયસાર છે એમ નિયમથી ડરે છે—એમ હવે કહે છે:--

# सम्मद्दंसणणाणं एसो लहदित्ति णवरि ववदेसं । सद्वणयपक्करहिदो भणिदो जो सो समयसारो ॥१४४॥

સમ્યક્ત્વ તેમ જ જ્ઞાનની જે એકને સંજ્ઞા મળે, નયપક્ષ સકલ રહિત ભાખ્યા તે 'સમયના સાર ' છે. ૧૪૪. ગાયા–૧૪૪ | ડિઝાઇ

અર્થ:—જે સર્વ નયપક્ષાથી રહિત કહેવામાં આવ્યા છે તે સમયસાર છે; આને જ (-સમયસારને જ) કેવળ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન એવી સંજ્ઞા (નામ) મળે છે. (નામ જીદાં હોવા છતાં વસ્તુ એક જ છે.)

આ ગાથા ઘણી ઊંચી છે. આ ગાથા તા કર્તાકર્મની ઘણી ઘણી વાત કરતાં કરતાં અને પરના કર્તાકર્મભાવને છાડવાનું કહેતાં કહેતાં આવી છે. પણ માણસા કહે છે કે અમને આ સમજાતું નથી માટે બીજું કાંઈક કરવાનું કહેા. પણ ભાઈ! પાપ કરવાનું તા કાઈ કહે જ નહિ, અશુભભાવ કરતાં શુભભાવમાં રાકાય તે ઠીક છે પણ પ્રથમ સ્વભાવ સમજવા: કારણ કે સ્વભાવના ભાન વડે વિકારના અંત આવે છે. शुललाव ते विकार छे. विकारथी स्वलाव न समलय, पण ज्ञान वडे स्वलाव समलय. શભભાવથી પુષ્ય ખંધાય પણ ભવના અંત ન આવે. અહીં તા આઘી વાત છે. શરીરની કિયા હું કરી શકું છું, વિકારની ક્રિયા હું કરી શકું છું તે વાત તા આધી રહી પણ આ તા આંગણે આવીને હું શુદ્ધ છું ને હું શુદ્ધ નથી એવાં બે પડખાંના રાગમાં રાકારા ત્યાંસુધી વિકાર ૮ળશે નહિ અને વિકાર ૮૦યા વિના સહજ સ્વભાવની પ્રાપ્તિ થશે નહિ; સહજ સ્વભાવની પ્રાપ્તિ વિના વીતરાગતા થશે નહિ અને વીતરાગતા વિના મુક્તિ થશે નહિ. પ્રથમ સ્વરૂપના નિર્ણય કરવા માટે હું અન્દ્ર છું કે અબન્દ્ર છું એવા વિચાર આવે ખરા, નિર્ણય કરવા માટે વિચારનું મંથન આવે ખરું અને તેમ કરતાં જે સમજણ થાય તે તા જ્ઞાનના પર્યાય છે પણ સાથે જે રાગ છે તે વિકાર છે. અધુરા જ્ઞાનમાં વિચાર હાય છે અને વિચાર સાથે રાગ હાય છે, માટે તે અધૂરા જ્ઞાનના પર્યાય પુરતું આત્માનું અખંડ સ્વરૂપ નથી, આત્મા તા પરિપૂર્ણ જ્ઞાનસામધ્ય થી ભરપૂર છે: વર્તામાન સમયમાં જ બેહદ સામર્થ્યથી ભરપૂર એવા આત્મા ઉપર લક્ષ કરવાથી નિર્મળ પર્યાય પ્રગટે છે. આત્માની પરિપૂર્ણ દ્રષ્ટિમાં અધૂરા પર્યાય આદરણીય નથી. સ્વરૂપમાં સ્થિર થતાં રાગમિશ્રિત વિચારા છૂટી જાય છે; જ્યાંસુધી રાગમિશ્રિત ાવેચારામાં રાકાય છે ત્યાંસધી સ્વરૂપના સ્વાદ લઇ શકે નહિ. સાધકદશામાં રાગમિશ્રિત વિચારા આવે ખરા, પણ સ્વરૂપના અનુભવ લેતી વખતે તે વિચારા છૂટી જાય છે. અશુભ પરિણામથી અચવા માટે રાગમિશ્રિત શુભ વિચારામાં રાકાય ખરાે, પણ સ્વરૂપના અનુભવ વખતે તે વિચારા પણ છૂટી જાય છે.

કાઇ કહેશે કે અમારે સાચું વસ્તુસ્વરૂપ સમજવાતું શું કામ છે? અમે તા શુભભાવ કર્યા કરશું. પણ ભાઇ! શુભભાવથી સારા સંધાગ મળે પણ તે સંધાગ અને શુભભાવ મરણ ડાણે જાગૃતિ કઇ રીતે રખાવશે? મરણ ડાણે કાંઈ ભાન નહિ રહે, અસાધ્ય સ. બ. ૪૮ ૩૭૮ ] િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

થઈ જઈશ. સ્વભાવનું ભાન નથી, શુદ્ધમની ખબર નથી તેનું ફળ તા મુહતા જ આવે ને! શુભાશુભ ભાવ કરે તેના ફળમાં સંયોગ મળે છે એટલે કે ખાદ્ય સંયોગ મળે છે પણ તેનું ફળ આત્માની જાગૃતિ ન મળે, કારણ કે શુભભાવ તા વિકાર છે અને વિકારનું ફળ સંધાગ મળે, પણ જો આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવનું ભાન કયુ<sup>°.</sup> હોય તાે આત્મામાંથી આત્માની જાગૃતિ રહે. આખી જિંદગી ગુભભાવ કર્યા હાય પણ મરતી વખતે અસાધ્ય થઈ જાય, કારણ કે દેહથી આત્મા જીદા સ્વીકાર્યા નથી, દેહાધ્યાસ તાડ્યા નથી, શુભાશુભ પરિણામથી જીદા આત્માને સ્વીકાર્યા નથી, પર સાથે એક્લ-બુદ્ધિ છે તેથી મૂઢ થઈ જાય છે. પરથી જીદું આત્માનું જો ભાન હોય તા પરથી જીદા રહીને આત્માની જાગૃતિ રાખી શકે. જેને જીદા ચિદાનંદ આત્માનું ભાન નથી તે જીવતાં પણ અસાધ્ય છે ને મરતાં પણ અસાધ્ય થઈ જાય છે. હું ચિદાનંદ આત્મા જ્ઞાનસ્વભાવી છું, શરીરરૂપ હું નથી, વચનરૂપ હું નથી, મનરૂપ હું નથી, વિકારરૂપ હું નથી એવા જીદા આત્માનું જેને ભાન નથી તે ખધા અસાધ્ય છે. માટે આચાર્ય દેવ કહે છે કે આ જે સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્રાન કહેવાય છે તેનું ભાન કર, તેને પ્રગઢ કર! વળી તેઓ કહે છે કે જે સર્વ નયપક્ષાથી રહિત કહેવામાં આવ્યા છે તે જ સમયસાર છે, અને આને જ, આ સમયસારને જ કેવળ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન નામ કહેવાય છે. નામ જુદાં છે છતાં વસ્તુ એક જ છે.

આતમા પરથી જુદા, શુદ્ધ-પવિત્ર, જ્ઞાનમૂર્તિ છે એવા નિર્જય કરીને તેમાં ઠર્યો તેને જ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન નામ કહેવાય છે. નામ જુદાં છે છતાં વસ્તુ એક જ છે. હું શુદ્ધ છું કે અશુદ્ધ છું, બદ્ધ છું કે અબદ્ધ છું તેવાં પડખાંમાં ઊભા રહે, તા પણ તે પડખાં છૂટી જતાં, અનંતગૃણપર્યાયમૂર્તિ ચૈતન્યસ્વરૂપમાં સ્થિર થતાં કેવળ એકલા આત્મા રહી જાય તે જ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન છે.

જે ખરેખર સતસ્ત નયપક્ષા વર્ર ખંડિત નહિ થતા હાવાથી જેના સમસ્ત વિકલ્પાના વ્યાપાર અઠકી ગયા છે એવા છે, તે સમયસાર છે; ખરેખર આ એકને જ કેવળ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્ફ્ષાનનું નામ મળે છે. (સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્ફ્ષાન સમયસારથી જુદાં નથી, એક જ છે.)

જે સમસ્ત નયપક્ષા વડે ખંડિત થતા હતા, હું શુદ્ર છું, હું એક છું, વળી ગુણથી અને પર્યાયથી અનેક પણ છું એવા વિકલ્પાથી ખંડિત થતા હતા, રાગમિશ્રિત પડખાથી સ્વરૂપના ભંગ થઈ જતા હતા, તે જ્યારે બધા નયપક્ષાના વિકલ્પાને પુરુષાર્થથી અઠકાવવાથી ખંડિત થતા નથી ત્યારે અખંડિત થયા. સમસ્ત વિકલ્પના વ્યાપાર અઠકી ગાયા–૧૪૪ ]

ગયા છે અને પાતાના અખ'ડિત સ્વરૂપના અનુભવ કરે છે તે જ સમયસાર છે, તે જ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન છે; સમયસારથી સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન જુદાં નથી.

આ કેવળજ્ઞાનીની વાત નથી પણ ચાથા ગુણસ્થાનની વાત છે, સમ્યગ્દષ્ટિ અને સમ્યગ્જ્ઞાનીની વાત છે.

રાગના વિકલ્પથી ખંડિત થતા હતા તે સ્વરૂપના નિર્ણય કરીને સ્વરૂપમાં કર્યા ત્યાં ખંડ થતા હતા તે અઠકી ગયા અને એકલા આત્મા અનંતગુગુથી ભરપૂર આનંદ-સ્વરૂપ રહી ગયા. હું શુદ્ધ છું, હું અશુદ્ધ છું, હું અદ્ધ છું, હું અમદ્ધ છું એવા વિકલ્પા હતા તે છૂઠી ગયા અને એકલું આત્મતત્ત્વ રહી ગયું તેનું નામ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્રાન અને તે જ સમયસાર છે. સમયસાર તે આ પાનાં નહિ, એક્ષર નહિ, આ પાનાં તા જડ છે. આત્માના આનંદમાં લીનતા તે જ સમયસાર છે. સ્વરૂપના ખરાબર નિર્ણય કરીને વિકલ્પ છૂઠી જાય, પછી અનંતગુણસામથ્યી ભરપૂર એકલું રહ્યું આત્મતત્ત્વ તે જ સમયસાર છે.

કાઈ કહેશ કે આ તા તમે પરમાત્મની વાત કરા છા, કેવળજ્ઞાનીની વાત કરા છા. પણ ભાઈ! આ તા એક અંશની વાત છે, માત્ર વાનગીની વાત છે, હજુ આપ્યું કરવું તા બાકી રહ્યું છે, આનાથી અનંતગુણા પુરુષાર્થ બાકી રહ્યો છે. હજી આપી સ્થિરતા પ્રગઠી નથી, આખી પૂર્ણ વીતરાગરૂપ સ્થિરતા તો અંશે અંશે સ્થિરતા વધારતાં વધારતાં થાય છે. આ તો માત્ર અંશ પ્રગઠયો છે, હજી શ્રાવકપણાની સ્થિરતા, મુનિપણાની સ્થિરતા, કેવળજ્ઞાનની સ્થિરતા તે બધું બાકી છે. આ તો માત્ર ચાથી ભૂમિકાની વાત છે. આવેા નિર્વિકલ્પ અનુભવ થયા પછી રાજપાડ કરે, ગૃહસ્થાશ્રમમાં હોય છતાં પણ પરથી નિરાળા આત્માનું ભાન તેને વર્ત્યા કરે છે તેથી તે જ્ઞાતા રહે છે, માટે તે આત્મામાં રહ્યો છે પણ ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહ્યો નથી. નિર્વિકલ્પ અનુભવ સદાય ન રહે, અંતર્મું હુર્ત રહે છે; પછી વિકલ્પ ઉઠે છે ત્યારે વેપારના, રાજના, ઘરના વગેરે વિકલ્પા ઊઠે છે પણ તેના તે કર્તા થતા નથી, સ્વરૂપનું જુદું ભાન રહે છે. વેપારધંધા, રાજપાડ કરતાં કોઈ કોઈવાર સ્વરૂપમાં ઠરી પણ જાય છે પરંતુ ચાયી ભૂમિકા છે તેથી વિશેષ સ્થિરતા નથી.

પાતી જાતિએ વાિલ્યા હાય પણ બાળક હાય ત્યારે કણબીને ઘરે જાય, કરાંબી પાણી પાય તાે પાતે તે પાણી પીએ કારણ કે તેને ખબર નથી કે હું વાિલ્યા છું, પછી માટા થયા ત્યારે ખબર પડી કે હું વાિલ્યા છું, મારે કણબીને ત્યાંથી પાણી ન પીવાય, જો તે પાણી પીઉં તા વટલાં જાઉં એમ માટા થાય ત્યારે ખ્યાલ આવે અને વૃદ્ધ થાય ત્યારે તે બધી જાતના બહારના બહુ ખ્યાલ આવે. તેવી રીતે અનાદિ અજ્ઞાનથી હું

### 360 7

िसमयसार प्रवयन लाग-४

કોલ્ છું અને પર કેલ્ છે એની ખખર નહિ હોવાથી પરનું અભિમાન કરે છે, પર મારું છે ને હું પરને છું, પર મારું કરી શકે છે ને હું પરનું કરી શકું છું એમ બાળભાવે અજ્ઞાનનું પાણી પીએ છે પલ્ જ્યાં ભાન થયું કે પરથી હું નિરાળા, નિર્વિકલ્પ ચૈતન્યજ્યાતિ આત્મા છું, પરનું હું કરી શકતા નથી, પર મારું કરી શકતા નથી એમ ભાન થયું ત્યાં જીવાન થયા-તે જીવાનની ચાલ છે. આ ચાથી ભૂમિકાની વાત છે, આ સમ્યગ્દર્શનની વાત છે, આ આત્મજગૃતિની વાત છે, હજી સ્થિરતા ખાકી છે, અંશે સ્વરૂપાચરલ્ ચારિત્ર પ્રગઢ થયું છે પલ્ હજી પાંચમી અને છફી-સાતમી ભૂમિકાની સ્થિરતા પ્રગઢ કરીને આગળ વધીને વીતરાગ થાય-કેવળજ્ઞાન પ્રગઢ કરે તે વૃદ્ધપલ્યું છે, જામી ગયેલા છે. આ ૧૪૪મી ગાથામાં તા સમ્યગ્દર્શનની વાત છે, આત્માના અનુભવની વાત છે, પૂર્ણ સ્થરતાની વાત નથી.

સમ્યગ્દર્શન પ્રગઢ કરવા માટે-આત્માના અનુભવ કરવા માટે પ્રથમ શું કરવું તે આચાર્ય દેવ કહે છે. પ્રથમ શુનજ્ઞાનના અવલ ખનથી જ્ઞાનસ્વભાવ આત્માના નિર્ણય કરવા.

પ્રથમ શું કરવું તે આચાર્ય દેવે કહ્યું છે. દરેક જવ સુખને ઇચ્છે છે તો પૂર્ણ સુખ કાેણ પ્રગઢ કર્યું. છે? તેવા પૂર્ણ પુરુષ કાેણ છે? તેની ઓળખાણ કરવી અને તે પૂર્ણ પુરુષ સુખનું સ્વરૂપ શું કહ્યું છે તેને જાણવું. તે સર્વજ્ઞ પુરુષે કહ્યું છે તે જાણીને, તેનું અવલ અને કરી, જ્ઞાનસ્વભાવ આત્માના સુખનું સ્વરૂપ શું કહ્યું છે તે જાણીને, તેનું અવલ અને કરી, જ્ઞાનસ્વભાવ આત્માના નિર્ણય કરવા, નિર્ણય તે પાત્રતા છે અને આત્માના અનુભવ તે તેનું ફળ છે. આ ગાથામાં પાત્રતા અને તેનું ફળ ખન્ને ખતાવ્યાં છે. આવા નિર્ણય કરવાની જ્યાં રુચિ થઈ ત્યાં અંતરમાં કષાયના રસ મંદ પડી જ જાય. કષાયના રસ મંદ પડયા વિના આ નિર્ણયમાં પહેાંચી શકાય નહિ. પ્રથમ શ્રુત-જ્ઞાનનું અવલ ખન કરવું એમ કહીને આચાર્ય દેવે સાચાં આગમ કયા છે? તેના કહેનાર પુરુષ કાેણ છે? વગેરે બધા નિર્ણય કરવાનું કહી દીધું છે, સાચા દેવ–ગુરુ-શાસ્ત્ર કાેણ છે? તે બધાના નિર્ણય આવી જાય છે. જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માના નિર્ણય કરવામાં સાચાં દેવ–ગુરુ-શાસ્ત્રના નિર્ણય કરવાનું વગેરે બધું ભેગું આવી જાય છે.

પ્રથમ શ્રુતજ્ઞાનનું અવલંખન કરવાનું કહીને આચાર્ય દેવે તેમાં ઘણું ઘણું સમાવ્યું છે. સાચા દેવ-યુરુ-શાસ્ત્ર અને ખાેડાં દેવ-યુરુ-શાસ્ત્રને ઓળખીને તેના નિર્ણય કરવા કે આ સાચાં છે અને આ ખાેડાં છે. જે આગમમાં એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યનું કાંઇ પણ કરી શકે છે એમ કહ્યું હાય તે આગમ સાચાં ન કહેવાય, એમ કહેનાર યુરુ પણ સાચા નથી, એમ બતાવનાર દેવ પણ સાચા નથી; પણ બન્ને તત્ત્વા ભિત્ર છે,

ગાચા–૧૪૪ \_

દરેક તત્ત્વ સ્વાધીન છે, કાઈ તત્ત્વ કાઈ તત્ત્વને આધારે નથી, કાઈ તત્ત્વ કાઈ તત્ત્વનું કાઈ પણ કરે તા તત્ત્વ પરાધીન થઈ જાય, પરંતુ એમ તા ખનતું નથી. દરેક તત્ત્વ સ્વાધીન છે. એક તત્ત્વ બીજ તત્ત્વનું કાંઈ પણ કરી શકતું નથી એવું વસ્તુનું સ્વરૂપ ખતાવનાર દેવ પણ સાચા છે, ગુરુ પણ સાચા છે અને શાસ્ત્ર પણ સાચા છે તેમ એમળખાણ કરીને દેવગુરુશાસ્ત્રે કહેલું જે આત્માનું સ્વરૂપ તેના વિચાર કરીને પાતા વડે કૃતગાનના અવલં ખનદારા ગ્રાનસ્વભાવ આત્માના નિશ્ચય કરવા. તે નિશ્ચય એવા અપૂર્વ કરવા કે જે નિશ્ચયના ફળમાં આત્માના અનુભવ થાય, કેવળગ્રાન થાય, કેવળ-દર્શન થાય, અનંત ગુણા પ્રગટે. આગમદારા, સદ્દગુરુ દ્વારા નિશ્ચય કરવા. તે નિર્ણયમાં રાગના અંશે અમાવ થઈને નિર્ણય થાય છે, પરંતુ નિર્ણય વખતે સુદ્ધિપૂર્વકના સર્વ વિકલ્પા છૂટી જતા નથી, સ્વરૂપમાં જમી જતા નથી પણ નિર્ણય કરે છે તે વખતે પણ આત્માથી આત્માના નિર્ણય કરે છે. મન અને રાગની ગૌણતા કરે છે, આત્માને અધિક કરે છે અને રાગને ગૌણ કરે છે એટલે કે અંશે રાગથી છૂટીને પાતે અધિક થઈને આત્માથી આત્માના નિર્ણય કરે છે. મન અને રાગની ગૌણતા કરે છે, આત્માને અધિક કરે છે અને રાગને ગૌણ કરે છે એટલે કે અંશે રાગથી છૂટીને પાતે અધિક થઈને આત્માથી આત્માના નિર્ણય કરે છે. પણ જયારે સ્વરૂપમાં જમી જાય છે ત્યારે સુદ્ધિપૂર્વકના વિકલ્પા છૂટી જાય છે –સુદ્ધિપૂર્વકના વિકલ્પા છૂટી જાય છે અને ચિદ્ધપૂર્વકના ચિદ્ધાનું કમાં ઉપયોગ લીન થાય છે.

જે આગમ આત્માનું જ્ઞાનલક્ષણ ન ખતાવે પણ વિકારલક્ષણ ખતાવે, પરાધીન લક્ષણ ખતાવે તે આગમ ખાડાં છે, નિમિત્ત તે જ ઉપાદાન છે એમ ખતાવે તે આગમ ખાડાં છે. જો નિમિત્ત કાર્ય કરી દેવું હોય તો નિમિત્ત નિમિત્તરૂપે ન રહ્યું પણ ઉપાદાન થઈ ગયું, નિમિત્ત માત્ર હાજરરૂપે હોય તો નિમિત્ત તે નિમિત્ત કહેવાય. જો નિમિત્ત, ઉપાદાનનું કાર્ય કરી દેવું હોય તો તે (નિમિત્ત) ઉપાદાન થઈ ગયું, પણ નિમિત્ત નિમિત્તરૂપે ન રહ્યું, સૂર્ય વિકાસી કમળ ખીલે ત્યારે સૂર્યની હાજરી હોય છે પણ સૂર્ય કાંઈ સૂર્ય વિકાસી કમળને ખીલવી દેતો નથી પરંતુ કમળ ખીલે ત્યારે સૂર્યની હાજરી હોય જ એવા સંખંધ છે. જે શાસ્ત્ર આત્માનું સ્વાધીન લક્ષણ ખતાવે તે શાસ્ત્ર સાચાં છે. તેવું સ્વાધીન સ્વરૂપ ખતાવનાર દેવ પણ સાચા છે ને તેવું સ્વાધીન સ્વરૂપ ખતાવનાર ગુરુ પણ સાચા છે.

આચાર્ય દેવ કહે છે કે પ્રથમ શ્રુતજ્ઞાનનું અવલ બન લેવું, શ્રવણ કરવું -મનન કરવું અને સત્સમાગમ કરવા; આગમના આધારથી જ્ઞાનસ્વભાવ આત્માના નિશ્વય કરવા. જીવાને રુચિ નથી. જો રુચિ થાય તા પુરુષાર્થ કર્યા વિના રહે નહિ. અરે ભાઈ! આત્માની રુચિ કર! મરણ ઢાણે કાેણ શરણ થશે ? રાંકા અને બાકડાની જેમ મરણ થાય તે કાંઈ મરણ કહેવાય ? લાખાપતિ કે કાેડાધિપતિ હાેય, સા માણસ જોડ ઊભા

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

322 ]

હોય, છતાં પણ ચાલ્યા જાય છે ત્યાં કાેણ શરણ છે? વેદનાની ભીં સમાં ભીં સાઈને અસાધ્ય થઈને ચાલ્યા જાય છે એ વખતે કાેણ શરણ છે? આત્માની જો જાગૃતિ કરી હશે તો તે સાથે આવશે. પ્રથમ આત્માની સાચી જિજ્ઞાસા કરે, સાચું કયાં છે તેને શાધે, સાચા દેવ કાેણ છે? સાચા ગુરુ કાેણ છે? સાચાં શાસ્ત્ર કયાં છે? તેને શાધે, અને તે જ ખતાવી રહ્યા છે તેના નિર્ણય કરવાના કાળ કાઢે, પછી નિર્ણય કરે કે હું પરથી નિરાળા, સ્વપરના જ્ઞાતા, અનંતગુણમૂર્તિ આત્મા છું. આ રાગ મારા સ્વભાવ નથી, આ દેષ મારા સ્વભાવ નથી, પરનું ભલું-ભૂઢં કરવું તે મારા સ્વભાવ નથી, પરના કર્તા થવું તે મારા સ્વભાવ નથી, પરનું ધણીપતું કરવું તે મારા સ્વભાવ નથી; હું તા 'જ્ઞાનસ્વભાવી આત્મા છું,' હું તા સ્વ-પરના જ્ઞાયક છું પણ હું પરના કર્તા નથી. આવા પ્રથમ શ્રતજ્ઞાનથી નિર્ણય કરવા.

પ્રથમ સાચા નિર્ણય કર્યા વિના નિર્વિકલ્પ અનુભવ થાય નહિ, સત્સ્વરૂપ પ્રગટ કરવામાં સાચા દેવનું નિમિત્ત આવ્યું, સાચા ગુરુનું નિમિત્ત આવ્યું અને સાચા શાસનું નિમિત્ત આવ્યું, સાચા પુરુષાર્થથી સાચા નિર્ણયનું નિમિત્ત પણ આવ્યું તે અંદરનું નિમિત્ત થયું, સાચા નિર્ણય તે કારણ થયું અને ત્યાર પછી અનુભવ આવ્યાં. સાચા નિશ્ચય કર્યા પછી પણ આત્માની પ્રગટ પ્રસિદ્ધિને માટે, આત્માની શાંતિ અને આનંદના વેદનને માટે અંદર કઈ રીતે વળે છે તે આચાર્યદેવ કહે છે. આ ટીકાના ભાવ ઘણા ઊંચા છે. જ્યારે આત્માની પ્રગટ પ્રસિદ્ધિ કરવી હાય ત્યારે પર પ્રસિદ્ધિ મૂકવી જોઈ એ. આત્માના અનુભવના ભાગવટા માટે સાચા નિર્ણય કર્યા પછી સ્વસન્મુખ કઈ રીતે વળે છે તે આચાર્યદેવ કહે છે.

साचा निश्चय डर्या पछी, आत्मानी प्रगट प्रसिद्धिने माटे, पर पहार्थनी प्रसिद्धिनां डारेखा के छंदियद्वारा अने मनद्वारा प्रवर्तती खुद्धिओ तेमने मर्याद्वामां दावीने केंखे भित्रान-तत्त्वने (भित्रानना स्वइपने) आत्मसन्भुण डर्युं छे ओवा, तथा नाना प्रहारना नयपक्षाना आद्धं अनथी थता अनेड विडद्धा वर्डे आहुणता उत्पन्न डरनारी श्रुतज्ञाननी खुद्धिओने पख् मर्याद्वामां दावीने श्रुतज्ञान-तत्त्वने पख् आत्म-सन्भुण डरेताः अत्यात विडद्ध रिद्धत धर्धने, तत्हाण निकरसथी क प्रगट थता, आहि-मध्य-आंत रिद्धत, अनाहुण, हेवण ओड, आणाय विधान उपर अखे हे तरता होय तेम अणंड प्रतिकासमय, अनंत, विज्ञानवन, परभात्माइप समयसारने क्यारे आत्मा अनुक्षवे छे ते वामते क आत्मा सम्यह्मको हेणाय छे (अर्थात् श्रद्धाय छे) अने कखाय छे तेथी समयसार क समयव्दर्शन अने समयशान छे.

આત્મા આનં દમૂર્તિ-આનં દના રસકંદ છે, ઇંદ્રિય અને મન દ્વારા પ્રવર્તતી ખુદ્ધિ

ગાશા–૧૪૪ ]

તે પરની પ્રસિદ્ધિનાં કારણા છે-પરની પ્રસિદ્ધિ કરતારાં છે, ઇંદ્રિય અને મનફારા પ્રવર્તતી જે છુદ્ધિ તે પર ઉપર લક્ષ કરતાર છે, પર લક્ષમાં સ્ત્રી, કુદું અ, દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્ર અધું આવી જાય છે, તે અધી પરની પ્રસિદ્ધિ છે, પાંચ ઇંદ્રિય અને મન તરફ પ્રવર્તતી જે છુદ્ધિ તે છુદ્ધિને પર લક્ષમાં જતી અઠકાવે ને આનંદસાગર આત્મા તરફ વાળે તે આત્મારૂપી આનંદના હિમાલયમાં પેસવાના પગથિયે એક છે.

પર પદાર્થની પ્રસિદ્ધિનાં કારણા ઇદિય અને મન છે તેનાથી પ્રવર્તી સુદ્ધિ તેને પાતા તરફ વાળીને મતિજ્ઞાનને એટલે કે મતિજ્ઞાનના વેપારને આત્મસન્મુખ કર્યો છે, કેવી સરસ વાત લીધી છે! કાઈ બળવાન યાંગે અદ્ભુત શૈલિથી અદ્ભુત ગાથા રચાણી છે કેવા સરસ સિદ્ધાંત મૂકયા છે! કે હું જ્ઞાનસ્વભાવી આત્મા છું એમ નિશ્ચય કરી, પ્રગટ પર્યાયમાં આનંદ લાવવા માટે, પર તરફ-પાંચ ઇદિય અને મન તરફ ઝૂકતા ભાવ, તેને સ્વભાવ તરફ ઝૂકતા કર્યો છે. ઉપયાગ પર તરફ દારવાય છે તે ઉપયાગને સ્વ તરફ દારવા લેવા; આ રીતે મતિજ્ઞાનના વેપારને આત્મસન્મુખ કર્યા.

ઉપયાગ મન અને ઇંદ્રિય તરફ જોડાય ત્યારે મન દેખાતું નથી પણ ત્યારે બાહ્ય પદાર્થ લક્ષમાં આવે છે તે વખતે સમજવું કે હજી ઉપયાગતું જોડાણ પર તરફ છે, મતિ-જ્ઞાનના વેપારતું જોડાણ પર તરફથી છૂટી આત્મસ્વભાવમાં જોડાણ થાય છે ત્યારે આત્મસ્વભાવ લક્ષમાં આવે છે, હું જ્ઞાનસ્વભાવી આત્મા છું એમ નિર્ણય કરીને ઉપયાગ પર તરફથી છૂટી સ્વભાવ તરફ વળે છે અને આત્મામાં લીન થાય છે ત્યારે આત્માના અનુભવ થાય છે.

હવે શ્રુતજ્ઞાનને આત્મસન્મુખ કરે છે. અનેક પ્રકારના નયપક્ષના અવલં અનથી થતા અનેક જાતના વિકલ્પા કે જે બહ, અબહ, શૃહ, અશૃહ, એક, અનેક વગેરે નય-પક્ષા કે જે આકુળતાને ઉત્પન્ન કરનારા છે તેમાં પ્રવર્તતા જે જ્ઞાનના વેપાર તેને અઠકાવીને શ્રુતજ્ઞાનના વેપારને પાતા તરફ વાળે છે. અહીં આત્માના આનંદની વાત લેવી છે તેથી સામે આકુળતાને ઉત્પન્ન કરનારા નયપક્ષા એમ કહ્યું છે. મતિજ્ઞાનના વેપાર પર તરફ પણ સામાન્ય છે અને સ્વતરફ પણ શ્રુતજ્ઞાનની અપક્ષાએ સામાન્ય છે, શ્રુતજ્ઞાનના વેપારમાં તર્ક છે તેથી શ્રુતજ્ઞાનના વેપાર પર તરફ જાય તા વિકલ્પના ભંગ-ભેદ આવે છે, શુદ્ધ, અપૃદ્ધ, અદ્ધ, અપદ્ધ વગેરે નયપક્ષના વિકલ્પા થાય છે અને તે આકુળતાને ઉત્પન્ન કરનારા છે અને તે શ્રુતજ્ઞાનના વેપાર જો અંદર સ્વભાવ તરફ વળે તા વિકલ્પ-તરંગ ત્રીને આન દત્તરંગ ઊઠે છે, આનંદની છોળા ઊઠે છે, શાંતિનાં ઝરણાં ઝરે છે, સમાધિની લહેજત આવે છે.

368

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

હું આત્મા શુદ્ધ છું, અશુદ્ધ છું, ખદ્ધ છું, મુક્ત છું, નિત્ય છું, અનિત્ય છું, એક છું, અનેક છું, તેવી રાગની વૃત્તિ તે પણ દુ:ખદાયક છે, આકળતારૂપ છે, તેવા અનેક પ્રકારના શ્રુતજ્ઞાનના ભાવને મર્યાદામાં લાવતા, હું આવા છું ને તેવા છું તેવા વિચારને પુરુષાર્થ-દ્રારા રાકતા, પર તરફ વળતા ઉપયાગને સ્વ તરફ ખેંચતા, શ્રુતજ્ઞાનથી થતા રાગના ભંગ તેને આત્માના સ્વભાવરસના ભાન દ્રારા ઢાળતા, શ્રુતજ્ઞાનને પણ આત્મસન્મુખ કરે છે, તે વખતે અત્યંત વિકલ્પ રહિત થઈને તતકાળ નિજરસથી પ્રગઢ થતા આદિ-મધ્ય-આંત રહિત આત્માના પરમ આનંદ અમૃતરસને વેદ્દે છે. આદિ-મધ્ય-આંત રહિત એટલે કે આત્માની શરૂઆત નથી તેથી આંત પણ નથી, તા જેને શરૂઆત અને અંત ન હાય તેનું મધ્ય શું હાય? આત્મા અનાદિના તેના તે જ છે, અખંડાનંદ, અનંત-ગુણના પિંડ આદિ-મધ્ય-આંત રહિત આત્મા વસ્તુ છે.

પ્રથમ, આત્માના યથાર્થ નિર્ણય કરીને પછી પર પ્રસિદ્ધિનું જે કારણ છે એવી ઇંદ્રિય અને મનદ્રારા પ્રવર્તી હુદ્ધિ; તેને મર્યાદામાં લાવે છે એટલે કે હદમાં લાવે છે. પછી તે મિતજ્ઞાનના વેપારરૂપ ખુદ્ધિને એટલે કે મિતજ્ઞાનના વેપારને આત્મસન્મુખ કરે છે અને અનેક પ્રકારના નયપક્ષના અવલ અનથી—અનેક પ્રકારના વિકલ્પાથી આકુળતા ઉત્પન્ન થાય છે એવી શ્રુતજ્ઞાનની ખુદ્ધિને પણ મર્યાદામાં લાવીને એટલે કે હદમાં લાવીને श्रुतज्ञानने पण आत्मसन्भुण करे छे. ये रीने अन्ने ज्ञानना वेपारने आत्मसन्भुण करीने અત્યાંત વિકલ્પ રહિત થાય છે. તે કાણે જ આત્મસ્વભાવ નિજરસથી પ્રગઢ થાય છે. આદિ-મધ્ય અને અંત વિનાના આત્માને અનુભવે છે, અનાકુળ-નિરાકુળ આનંદરૂપ આત્માને અનુભવે છે, વિકલ્પાની અનેકતા છૂટી જવાથી કેવળ એકરૂપ, આખાય વિધના ઉપર જાણે કે તરતા હાય એવા આત્માને અનુભવે છે; તરતા એટલે કે બધાથી જુદા. ઉપર ને ઉપર, અધિક ને અધિક આખાય વિધાના ઉપર જાણે કે તરતા હાય એવા આત્માને અનુભવે છે, અખંડ પ્રતિભાસમય એવા આત્માને અનુભવે છે. વિકલ્પમાં રાકાતા ત્યાં ખંડ પડતા; તે છૂટી જવાથી અખંડ પ્રતિભાસમય આત્માને અનુભવે છે. અન તગુણના પર્યાયા જેમાં ઊછળી રહ્યા છે એવા અન તગુણસ્વરૂપ આત્માને અનુભવે છે. विज्ञानवनस्वलाव आत्माने અનુભવે છે. વિકલ્પ તરફ જ્ઞાન જોડાતું ત્યારે અસ્થિર થતું, હવે જ્ઞાન જામી ગયું. જેમાં વિકલ્પ પેસી શકે નહિ એવા નિબિડ-જામી ગયેલા ज्ञानइप એટલે કે विज्ञानवनइप આત્માને અનુભવે છે. એવા પરમાત્મારૂપ સમયસારને જ્યારે આત્મા અનુભવે છે તે વખતે જ આત્મા સમ્યગ્પણે દેખાય છે ( અર્થાત્ શ્રદ્ધાય છે ). તે સમયસાર જ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન છે. તે જ ભગવાનના દર્શન છે--તે જ ઈધરના દર્શન છે -- તે જ પરમાત્માના દર્શન છે. તે વખતે જ આત્માના ખરા દર્શન

ગાથા–૧૪૪ ] [ ૩૮૫

થાય છે, તે વખતે જ આત્મા ખરા શ્રદ્ધાય છે.

અનંત ગુલ્પર્યાયથી પરિપૂર્લ તત્ત્વ છે તેને અધૂરા વિકારી ને પૂરા પર્યાયની અપેક્ષા વગર લક્ષમાં લેવું તે દ્વયદિષ્ટ છે, તે જ યથાર્થદિષ્ટ છે. તે દૃષ્ટિ પૂર્વ ક મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનના વેપારને આત્મસન્મુખ કર્યો તે વ્યવહાર છે, પ્રયત્ન કરવા તે વ્યવહાર છે, સ્વ તરફ વળવું તે વ્યવહાર છે. ઇંદિયા અને મન તરફ રાકાતું જ્ઞાન, ઓછા ઉદ્યાડવાળું જ્ઞાન; તે જ્ઞાનના વેપારને સ્વ તરફ વાળવા તે વ્યવહાર છે; સહજ શુદ્ધ-પારિણામિકસ્વભાવ એકરૂપ છે. પરિપૂર્લ તત્ત્વમાં સાધ્યસાધકના ભંગ પડતા નથી. તત્ત્વ જો અપૂર્લ હોય તા સાધ્યસાધકના ભંગ પડે, પણ તત્ત્વ તા પરિપૂર્લ છે, છતાં પર્યાયમાં અધૂરાશ છે. વિકાર છે માટે પ્રયાસ કરવાનું રહે છે, સાધકઅવસ્થા રહે છે. પર્યાયદિષ્ટિએ સાધ્ય-સાધકના ભંગ પણ પડે છે. પરિપૂર્લ તત્ત્વદિષ્ટ થવા છતાં પણ પર્યાયમાં અધૂરાશ હોલાથી વચ્ચે સાધકઅવસ્થા આવ્યા વિના રહેતી નથી. પર્યાયદિષ્ટિએ અધૂરાશ છે, વિકાર છે; તેને તત્ત્વદિષ્ટના જોરપૂર્વ ક ઢાળીને નિર્મળ કરે છે અને અનુક્રમે પૂર્લ નિર્મળતાને પ્રગઢ કરે છે. યથાર્થદિષ્ટિ થયા પછી સાધક અવસ્થા વચ્ચે આવ્યા વિના રહેતી નથી. આત્માનું ભાન કરીને સ્વભાવમાં એકાય થાય છે ત્યારે જ પરમાતમારૂપ સમયસારને અનુભવે છે, આત્માના અપૂર્વ આનાં દને અનુભવે છે, આનં કનાં ઝરલાં ઝરે છે.

કાઇ કહે કે આવા આનંદ થાય તા બહારથી ઊછળી જાય ને! અરે ભાઇ! આ કાંઇ સંસારના હર્ષની વાત નથી. આ તા અકપાય, નિરાકળ આનંદની વાત છે. હર્ષ કરવા તે તા આકળતા છે. આ તા સહજ આનંદની વાત છે, આ તા આત્માના સહજ આત્મસ્વભાવની વાત છે. આનંદની વાત આવે ત્યાં લાકાને એમ થાય કે કાંઇક બહારથી ઊછળી તા જાય ને! પણ અરે ભાઇ! આનંદ વેદું છું એવા વિકલ્પ પણ રાગ છે, આકળતા છે. આનંદ તા સહજ વેદાય છે અને જાગતસ્વરૂપ જ્ઞાનમાં જણાય છે. જાગત આત્મા તેને જાણે છે–તેને વેદે છે. આત્માનું સુખ અંતરમાં છે; તે બહારમાં, રૂપી પદાર્થમાં ઇંદિયામાં કે શરીરમાં ઊછળી આવતું નથી. આત્માના આનંદ આત્મામાં વેદાય છે, બહાર ઊછળીને આવતા નથી.

આત્મા જ્ઞાનઘન છે; તેના નિશ્ચય ન થાય ત્યાં સુધી શ્રુતજ્ઞાનના અભ્યાસ કરવા અને નિશ્ચય થયા પછી એકાશ્રતાના અભ્યાસ કરવા, એમ પ્રથળ પ્રયત્ન કરવાથી પરમાત્મારૂપ સમયસારના દર્શન થાય છે.

સાચાં દેવગુરુશાસ્ત્રના નિર્ણય કરી, આત્મા શું છે તેના નિર્ણય કરવા. મતિ-જ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનના પર્યાયના ભેદ પૂરના આત્મા નથી પણ સામાન્ય જ્ઞાનમાત્ર–અખંડ સ. પ્ર. ૪૯

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

366 ]

જ્ઞાનમાત્ર આત્મા છે. જ્ઞાતાપણે જાણવું તે જ આત્માનું સ્વરૂપ છે, પરનું કાંઈ પણ કરવું તે આત્માનું સ્વરૂપ જ નથી. પરનું કર્તાપણું જેણે સ્વીકાર્યું છે તેણે આત્માના સ્વભાવના સાચા નિર્ણય કર્યા નથી. પરના અકર્તા. સ્વભાવના કર્તા, સ્વપર જ્ઞાયક એવા આત્માના યથાર્થ નિર્ણય કર્યા પછી આગળ જઈ શકાય છે. દેવને જાણે, ગુરુને જાણે, ધર્મને જાણે, પુણ્ય-પાપના ભાવને જાણે, નવતત્ત્વમાંથી એકલાે જીદા આત્માને જે જાણે તેણે આત્માના સાચા નિશ્ચય કર્યા છે. એવા નિશ્ચય કર્યા પછી પ્રગટ અનુભવ કરવા માટે ઇંદ્રિય અને મનમાં પ્રવર્તાતી ખુદ્ધિને હદમાં લાવીને પછી આત્મસન્મુખ કરે. ખેદ વગેરેના જે ભાવા થતા હાય તેને પહેલાં મર્યાદામાં લાવે-હદમાં લાવે અને પછી જ્ઞાનને આત્મ સન્મુખ કરે. હું શુદ્ધ છું, હું અશુદ્ધ છું, હું ખદ્ધ છું, હું અખદ્ધ છું એવા વિકલ્પાને છાડીને કેવળ એકલા આનં દમૂર્તિ આત્મા રહી ગયા તેને અનુભવે તે પરમાત્માના દર્શન છે, તે સમ્યગ્દર્શન છે. આ ખારમા ગુણસ્થાનની વાત નથી આચાર્ય-દેવે દીકામાં 'सम्यग्दइयते ' એમ શબ્દ મૂક્યા છે, માટે શ્રદ્ધાની વાત છે, ચાથા ગુગુ-स्थाननी वात छे. ज्यारे परभात्भाइप सभयसारने आत्मा अनुसर्वे छे ते क व भते શ્રદ્ધાય છે. ત્યાર પછી ખહાર લક્ષ આવે ત્યારે વિકલ્પ આવે છે; પરથી જીદા જ્ઞાયકનું ભાન રહે છે, શ્રદ્ધા રહે છે પણ ઉપયાગ આત્મામાં તદ્દન જામેલા હાતા નથી, આત્માના સ્વભાવમાં કરે છે ત્યારે પરમાત્મારૂપ આત્માને સાક્ષાત અનુભવે છે. આ વાડાનું સમ્યગ્દર્શન નથી. આ લુગડાનું સમ્યગ્દર્શન નથી પણ આ આત્માનું સમ્યગ્દર્શન છે. જેને ખરી જિજ્ઞાસા જાગી હોય અને જે પુરુષાર્થ કરે તે પ્રગઢ કરી શકે છે.

૨૦૦૦, કારતક વદ ૦) શનિ.

જેને આત્માનું હિત કરવું હોય તેણે પ્રથમ આગમના અલ્યાસ કરી આત્મ-સ્વભાવના સાચા નિર્ણય કરવા. સાચાં દ્વ-ગુરુ-શાસ્ત્ર કાણ છે તેના સાચા નિર્ણય કરવા. સર્વજ્ઞ પરમાત્મા કાણ છે? તેમની વાણી કેવી છે તેના નિશ્ચય કરવા. સાચા ગુરુ કેવા હોય? સાચાં શાસ્ત્ર કેવાં હોય તેના નિર્ણય કરવા અને દેવગુરુશાસ્ત્રે કહેલા આત્મસ્વભાવના નિર્ણય કરવા. સંસારમાં પણ પહેલાં પરીક્ષા કરે છે ને! ગમે તે માલ લેવા જય ત્યાં પરીક્ષા કરીને માલ લે છે. ઝવેરાત, કાપડ વગેરે લેવામાં પરીક્ષા કરીને માલ લે છે. તેવી રીતે આત્માના સ્વભાવના પણ યથાર્થ નિર્ણય કરવા પડશે. આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે એમ કહેવામાં આનંદ, ખળ, સ્થિરતા વગેરે બધા ગુણા આવી જાય છે. જ્ઞાનગુણ અને આત્માની અર્થાત્ ગુણ-ગુણીની અમેદદર્ષિટએ જાએ તો જ્ઞાનમાત્ર આત્મા કહેવામાં બધા ગુણા આવી જાય છે.

હું જ્ઞાનમાત્ર આત્મા છું એમ નિશ્વય કરીને પછી સ્વસન્મુખ વળે છે. પાંચ

ગાથા-૧૪૪ ]

કંદિય ને મન તરફ જે મિત્ર ગાનના વેપાર પ્રવર્ત તો હતો તેને જ્ઞાનમાત્રમાં ભેળવી દે છે. પાંચ કંદિય અને મન જ્યાં સુધી બાહ્યમાં કામ કરે છે ત્યાં સુધી રાગ છે. કાન કારા શાસ્ત્રના શબ્દ સાંભળે, આંખ કારા પ્રતિમાજનાં દર્શન કરે-તે બધા કંદિયના વિષય છે, તે બધા રાગ છે; નિર્વિકલ્પ અનુભવ વખતે તે રાગ છૂટી જાય છે. બાહ્ય પદાર્થમાં જે લક્ષ છે તે છાડીને આત્મસન્મુખ વળવું, જ્ઞાન શબ્દ, રસ, રૂપ વગેરેને જ્ઞેય કરતું તેને સ્વ–જ્ઞેય તરફ વાળવું, ઇદિયથી જે બાધ થાય તે બાધને સ્વભાવસન્મુખ કરવા, ઇન્દિયથી જે જ્ઞાન થાય તે જ્ઞાનને જ્ઞાનમાત્રમાં મેળવવું, એકલા જ્ઞાનસ્વભાવ છે તેમાં લીન કરવું; તેવી રીતે શ્રુતજ્ઞાનને પણ સ્વભાવસન્મુખ કરવું. હું બહ્ન છું કે અબહ્ન છું, શુદ્ધ છું છે અશુદ્ધ છું એવા વિકલ્પમાં રાકાવું તે રાગ છે; એ વિકલ્પ મઠાડીને શ્રુતજ્ઞાનને પાતા તરફ વાળવું, પાતામાં લીન થવું, પાતામાં લીન થતાં બધા વિકલ્પ છૂટી જાય છે અને અખંડ પ્રતિભાસમય આત્માના અનુભવ થાય છે, નિર્વિકલ્પ આનંદના અનુભવ થાય છે. આ ધર્મ છે. આ ધર્મના ઉપાય છે. આ સિવાયનાં જે વત ને ચારિત્ર તે બધાં બાળવા, બાળવપ ને બાળવારિત્ર છે–તે બધી બાળવાલ છે.

સંસારમાં જીવા દુ:ખને વેદી રહ્યા છે. જો સુખ હોય તા પર પદાર્થની ઇચ્છા માત્ર ન હોય; જો આનંદ પ્રગઢ હોય તા પરની ઇચ્છા જ ન થાય, સુખની ઇચ્છા થાય થાય છે માટે તે દુ:ખી છે. વાસ્તવિક સુખ આત્મામાં છે, તે પ્રગઢતાં દુ:ખ ઢળે છે. પ્રથમ આત્મસ્વભાવના નિર્ણય કરી પછી તેમાં લીન થાય તા આત્માના અપૂર્વ આનંદ અનુભવાય. માટે જો સુખ જોઈતું હાય તા પુરુષાર્થ કરી, વિકલ્પ તાડી, આત્મામાં લીન થવું – તેનાથી અપૂર્વ આનંદ અનુભવાશે. તે જ સમ્યગ્દર્શન છે, તે જ સમ્યગ્દાન છે, તે જ સમ્યગ્દાન છે, તે જ સમ્યગ્દર્શન શહાર ન હાય. સમ્યગ્દર્શન વાડામાં નથી લગડાંમાં નથી પરંતુ આત્મામાં છે. સમ્યગ્દર્શન ને સમ્યગ્દાન જીદી ચીજ નથી. સમ્યગ્દર્શન પ્રગઢ કરવાના કેવા સરસ ઉપાય અહીં અતાવ્યો છે! આ જ પ્રથમ ઉપાય છે.

જીવાન કે ઘરડા—બધાએ કરવા જેવું તો આ જ છે. સત્ય શરણ આ જ છે, બીજી કાંઈ શરણ નથી. હું જ્ઞાનસ્વભાવ છું એમ નિર્ણય કરી, તેમાં કરવું, કરીને આત્માના અનુભવ કરવા તે જ માક્ષના ઉપાય છે; બીજો કાંઈ માક્ષના ઉપાય નથી. આઢલી ભક્તિ કરવી કે આઢલી ક્યા પાળવી તે માક્ષના ઉપાય છે તેમ આચાર્યદેવે કહ્યું નથી; પણ સાચી પ્રતીત કરીને તેમાં કરવું તેને માક્ષના ઉપાય આચાર્યદેવે કહ્યો છે. સાચું સમજ્યા પછી, સમ્યગ્માન થયા પછી, અધૂરા છે ત્યાં સુધી શુભ પરિણામ આવશે, તે ભક્તિ પણ કરશે, દયા, દાન, પૂજા, ભક્તિના પરિણામ આવશે, પણ તે

366

સિમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

માક્ષનો ઉપાય નથી. વચ્ચે આવે છે ખરા, પરંતુ તે આગળ જવાના માર્ગ નથી. સાચાં જ્ઞાન વગર આત્મા જવાખ નહિ આપે. સાચું સ્વરૂપ સમજ્યા વગર ભવનાં બંધનની એડી નહિ તૂટે. કદાચ પુષ્યપરિષ્ફામ કરશે તો કોડાધિપતિના ઘરે જન્મશે. પરંતુ તેમાં શું વળ્યું! તે બધું ધૂળધાણી ને વા-પાણી છે. તેથી કાંઈ ભવનાં બંધનના અભાવ ન થયા. ભવનાં બંધનના અભાવ તો સાચા સ્વરૂપની પ્રતીત કરીને તેમાં સ્થિશ્તા કરે તો જ થાય, અને તે જ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન છે. તે સિવાય બીજીં કોઇ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્રાન નથી.

હવે આ અર્થ નું કળશરૂપ કાવ્ય કહે છે:--

(शाह् अविश्वीित)

आक्रामन्नविकल्पभावमचलं पक्षैनियानां विना सारो यः समयस्य भाति निभृतेरास्वाद्यमानः स्वयम् । विज्ञानैकरसः स एष भगवान्पुण्यः पुराणः पुमान् ज्ञानं दर्शनमप्ययं किमथवा यर्तिकचनैकोऽप्ययम् ॥ ९३ ॥

અર્થ:—નધાના પક્ષા રહિત, અચળ નિર્વિકલ્પભાવને પામતા જે સમયના (આત્માના) સાર પ્રકાશ છે તે આ સમયસાર (શુદ્ધ આત્મા)-કે જે નિભૃત (નિશ્વળ, આત્મલીન) પુરુષા વઉ સ્વયં આસ્વાદ્યમાન છે (આસ્વાદ લેવાય છે. અનુભવાય છે) તે-વિજ્ઞાન જ જેના એક રસ છે એવા ભગવાન છે, પવિત્ર પુરાણ પુરુષ છે; જ્ઞાન કહા કે દર્શન કહા તે આ (સમયસાર) જ છે; અથવા વધારે શું કહીએ ? જે કાંઈ છે તે આ એક જ છે (-માત્ર જીદાં જીદાં નામથી કહેવાય છે).

જુઓ તો ખરા! આ કળશ કેટલાે ઊંચા છે! કેટલા સરસ છે! આ તા હજ નીચલી દશાની વાત છે, ધર્મની શરૂઆતવાળાની આ વાત છે, ચાંથી ભૂમિકાવાળાની આ વાત છે. જે માણસાએ ખરું તત્ત્વ ન સાંભળયું હાય તેને આ એલ. એલ. બી. ની વાત છે એમ લાગે, પણ ભાઇ! તને તારી મહિલા બેઠી નથી, તારું માહાત્મ્ય તને આવ્યું નથી તેથી એમ લાગે છે.

પ્રશ્ન :- પાતાનું માહાત્મ્ય પાતે કરે કે ભગવાનનું માહાત્મ્ય પાતે કરે?

ઉત્તર: — ખરી રીતે પાતે પાતાના સ્વભાવનું માહાત્મ્ય કરે છે. ભગવાનનું માહાત્મ્ય કરે છે તેમ કહેવું તે વ્યવહાર છે, શુભરાગ આવે છે તેથી સામાં નિમિત્ત ઉપર આરોપ કરીને માહાત્મ્ય કરે છે માટે ભગવાનનું માહાત્મ્ય કરે છે તેમ કહેવાય છે; પરંતુ જેને આત્માનું માહાત્મ્ય હોય તેને જ ખરું ભગવાનનું માહાત્મ્ય આવે. ગાયા–૧૪૪ |

પાતાના આત્માનું માહાતમ્ય-મહિમા જેને લાગી છે, અને આત્માની પૂર્ણતાની ધગશ જેને લાગી છે તેને જ પૂર્ણ સર્વજ્ઞ વીતરાગ પ્રત્યે ખરી ભક્તિ આવે છે, બહુમાન અને આતરથી ઉછાળા તેને જ આવે છે.

જવાને પાતાનું માહાત્મ્ય જ આવતું નથી, પાતાને સારું મકાન હાય તા એનું માહાત્મ્ય એને આવે, બીજાને પણ તે મકાન માહાત્મ્યથી દેખાર, ઘરે સારી ઘાડી હાય તા બીજાને દેખાર, મકાનમાં પૂતળિયું ચીતરી હાય તા તે પણ બીજાને દેખાર, અરે ભાઇ! તે ધૂળના ચિત્રનું તને માહાત્મ્ય! પણ તારું ચિત્ર અંદર કેવું છે એનું કાંઈ માહાત્મ્ય છે કે નહિ? પાતાના ચૈતન્યભગવાનનું પાતાને માહાત્મ્ય ન આવે ત્યાંસુધી કાંઈ રીતે કલ્યાણ થાય એમ નથી.

અહીં આ કળશમાં કહે છે કે શુદ્ધ, અશુદ્ધ, અદ્યુદ્ધ, અપદ્ધ, નિર્મળ, સમળ વગેરે નયાના વિકલ્પા પડ છે, તેનાથી રહિત, અચળ-ન ચળે એવા, અસંખ્યપ્રદેશી, ચૈતન્યમૂર્તિ આનંદઘન આત્મા, નિર્વિકલ્પ ભાવને પામતા જે સમયના સાર તેને પ્રકાશે છે. રાગ-દ્વેષના વિકલ્પા છે તે આત્માના સાર નથી. શુભાશુભ વિકલ્પ રહિત, આકળના રહિત, નિર્વિકલ્પસ્વરૂપ, અમૃત આનંદમય આત્માને અનુભવવા તે સમયના સાર પ્રકાશ છે. તે સમયના સાર કેવા પુરુષા વડે આસ્વાદ્યમાન છે? નિશ્વળ, આત્મલીન પુરુષા વડે આસ્વાદ્યમાન છે, ધીર પુરુષા વડે તે આસ્વાદ્યમાન છે. તે અનુભવ કાના વશે થાય? જે સ્વરૂપમાં સ્થિર છે ને ધીર છે તેવા પુરુષાને વશે આત્મસ્વદ્ય આસ્વાદ્યમાન છે.

જેમ કાઇ લાંભા સુતરના દારાની ગાંઠ પડી ગઇ હાય, તે ગાંઠને કાઢવા માટે કેટલું ધીરું થવું જોઇ એ; તેમ અનંતકાળની ભ્રાંતિની ગાંઠ કાઢવા માટે તો ઘણી ઘણી ધીરજ જોઈ એ. અનંતગુણપર્યાયના પિંડ આત્મા ધીર પુરુષા વડે અનુભવાય છે. જેમ કાઇ ઊંચા હીરાના દીવા ગમે તેવા પવનના ઝપાઠા હાય તાપણ હલે નહિ, તેમ ગમે તેવા મહારના સંપાગ હાય તાપણ થળે નહિ એવા અચળ, આત્મલીન પુરુષા વડે આત્મરસ આસ્વાદ્યમાન છે. આ વિજ્ઞાન જ એક જેના રસ છે, અચિંત્યને અપૂર્વ જેના આત્મરસ છે-એવા ભગવાન આત્મા છે, તે પવિત્ર પુરાણ પુરુષ છે, જીનામાં જીના છે, નવા નથી પ્રગટતા; એને ગ્રાન કહા, દર્શન કહા, ચારિત્ર કહા, સત્ કહા, શાંતિ કહા, આનંદ કહા તે આ સમયસાર જ છે. જેમ સાનાને પીળું કહા, ચીકણું કહા, સુંવાળું કહા, વજનદાર કહા-જે કાંઈ કહા તે સાનું જ છે, તેમ આત્માના સંવેદનમાં આચાર્ય પદ કહા, ઉપાધ્યાયપદ કહા, મુનિપદ કહા, સમ્યક્પદ કહા-જે કાંઈ કહા તે આ એક જ છે, ચારિત્ર તા એ છે, આરાધના તા એ છે, સમાધિમરણ તા એ

360]

सिभयसार प्रवयन साग-४

છે, વીર્ય તેા એ છે, અસ્તિત્વ તેા એ છે, વસ્તુત્વ તેા એ છે, ક્વ્યત્વ તેા એ છે, સિક્ર ને અરિહ'તપદ પણ એ જ છે.

વિકલ્પને પદ ન કહેવાય; વિકલ્પને અરિહંત, સિક, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય ન કહેવાય; વિકલ્પને સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્રાન ન કહેવાય. સ્વરૂપ અનુભવમાં જ આ બધાં પદ આવે છે. અનુભવ સિવાય આ પદ શું કયાંય બહાર હશે? બહારથી પદ અપાય છે તે વ્યવહાર છે, પરમાર્થ આમાં જ બધાં પદ સમાઈ જાય છે. અનુભવ અંશે અંશે પૂર્ણતા સુધી વધે ખરા, બાકી બધાં પદમાં અનુભવ તો આ જ, વધારે શું કહીએ? જે કાંઈ છે તે આ જ છે, તેને સ્વભાવ કહા, અનુભવ કહા, સાક્ષાત્કાર કહા કે પ્રત્યક્ષ પ્રભુનાં દર્શન કહા—જે કાંઈ કહા તે બહું આ જ છે. વધારે શું કહીએ? જે કાંઈ કહા તે એક જ છે, માત્ર જીદાં જીદાં નામથી કહેવાય છે.

હવે વિશેષ કહે છે કે પ્રાપ્તિની પ્રાપ્તિ છે, કાંઈ અપ્રાપ્તની પ્રાપ્તિ નથી. સત્ તો છે જ પણ તેનું લક્ષ ખસી ગયું હતું, સ્વભાવમાંથી ખસ્યા હતા, માન્યતાનું પલટન થયું હતું, તે જ્ઞાનમાં આવી મળે છે; ભૂલ પહેલી થઈ હતી તેને ટાળીને ઉપયાગ આતમા સાથે મળે છે; વસ્તુ તા જેમ છે તેમ છે પણ પર્યાય સ્વભાવમાં આવી મળે છે.

આ આત્મા જ્ઞાનથી ચ્યુત થયા હતા તે જ્ઞાનમાં જ આવી મળે છે એમ હવે કહે છે:—

(शाह (सिवि हीत)

दूरं भृरिविकल्पजालगहने आभ्यनिजीघाच्च्युती
दूरादेव विवेकनिम्नगमनान्नीतो निजीघं बलात् ।
विज्ञानैकरसस्तदेकरसिनामात्मानमात्मा हरन् ।
आत्मन्येव सदा गतानुगततामायात्ययं तोयवत् ॥ ९४ ॥

અર્થ:— જેમ પાણી પાતાના સમૂહથી ચ્યુત થયું થકું દૂર ગહન વનમાં ભમતું હોય તેને દૂરથી જ ઢાળવાળા માર્ગ દ્વારા પાતાના સમૂહ તરફ બળથી વાળવામાં આવે; પછી તે પાણી, પાણીને પાણીના સમૂહ તરફ ખેંચતું થકું પ્રવાહરૂપ થઇ ને, પાતાના સમૂહમાં આવી મળે; તેવી રીતે આ આત્મા પાતાના વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવથી ચ્યુત થયા થકા પ્રચુર વિકલ્પજળના ગહન વનમાં દૂર ભમતા હતા તેને દૂરથી જ વિવેકરૂપી ઢાળવાળા માર્ગ દ્વારા પાતાના વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવ તરફ બળથી વાળવામાં આવ્યા; કેવળ વિજ્ઞાનઘનના જ રસીલા પુરુષાને જે એક વિજ્ઞાનરસ્વાળા જ અનુભવાય છે એવા તે

ગાયા-૧૪૪ ] કિલ્લ

આત્મા, આત્માને આત્મામાં ખેંચતા થકા ( અર્થાત્ જ્ઞાન જ્ઞાનને ખેંચતું થકું પ્રવાહરૂપ થઈને ), સદા વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવમાં આવી મળે છે.

આચાર્ય દેવ હવે દર્શાંત આપે છે. જેમ પાણી પાતાના સમૂહથી ચ્યુત થયું એટલે કે પાણીના પ્રવાહના એક વેળા કયાંક આડા-અવળા નીકળી ગયા, પછી તે ગહન વનમાં કર્યા કરે. અને જો ઢાળવાળા માર્ગ મળી જાય તા ઢાળવાળા માર્ગમાં ચાલ્યા જાય અને પાણીમાં જઈને મળે. દૂરથી જ હાળવાળા માર્ગમાં અળથી જ વાળવામાં આવે એટલે કે ઢાળવાળા માર્ગ હાય તેમાં જરીક લીટાઉા કરે તા જાય પાણી પાણીમાં, પાણી પાણીના બળે, પાણીને, પાણીના સમૂહ તરફ ખેંચતું પાણીમાં જઈને મળે છે. હાળવાળા માગ માં પાણી હળે પછી તા પાછળનું પાણી વેગ આપે એટલે કે ધક્કો આપે તેથી પાણી પ્રવાહરૂપ થઇને પાણીમાં જઈને મળે; એવી રીતે આત્મા વિજ્ઞાનઘનથી ચ્યુત થયા છે અને વિકલ્પ જાળના ગહુન વનમાં ભામે છે. એમ કહીને આચાર્ય દેવ એમ કહે છે કે આત્મા તદ્દન શુદ્ધ નથી, અવસ્થામાં ભૂલ થઈ છે, જો અવસ્થામાં ભૂલ ન હાય તા આ સંસાર કાના ? જો અત્રસ્થામાં ભૂલ ન હાય તા અવસ્થામાં મલિનતા હાય જ શની ? માટે આત્માએ ભૂલ કરી હતી તેથી હાળીને પાછા કરે છે. આત્માના स्वलाव ते। ज्ञान-व्यान हेना डंढ छे. विड६पळण ते आत्माना स्वलाव छ निष्ड, व्यात्मा તા વિજ્ઞાનવન છે, અરૂપી જ્ઞાન-આન દની મૂર્તિ છે. એવા સ્વભાવથી ચ્યુત થઇ ને, ભ્રાંતિમાં અને રાગ-દ્રેષની લાગણીઓમાં ભમે છે, શરીર તે હું, ઇંદ્રિયા તે હું, શુભા-શુભ વિકલ્પા તે હું, એમ ભ્રાંતિ વડે વિકલ્પજળના ગહન વનમાં ભમ્યા કરે છે, પ્રચુર વિકલ્પજાળમાં દૂર ભમ્યા કરે છે.

છાકરાંનું કરી દ્રઉં, કુટું ખનું કરી દ્રઉં, ક્લાણાનું કરી દ્રઉં એમ અજ્ઞાની માને છે, પણ પરનું કાંઈ કરી શકતા નથી અને મફતના અભિમાન કર્યા કરે છે; ગમે તેટલા ગાળીટા ખાય તાય વિકલ્પમાંથી ખસતા નથી. કરાળિયા જેમ જાળમાં ગૂંચાય છે તેમ આ તૃષ્ણાના કાકડાંની જાળમાં ગૂંચાય છે. પાતાના વિજ્ઞાનવનસ્વભાવથી ચ્યુત થયેલા પ્રચુર વિકલ્પજાળના ગહન વનમાં દૂર ભમતા હતા. જેમ પાણી પાતાનું ક્ષેત્ર મૂકીને દૂર ગયું હતું તેમ આત્મા પાતાનું ક્ષેત્ર મૂકીને દૂર ગયા નથી પણ સ્વભાવથી વેગળા ગયા છે, નયના વિકલ્પમાં, પુષ્ય-પાપના વિકલ્પમાં દૂર ભમે છે. અનંતા ભવ કીડા-મકાડા-નારકી-ઢેવ વગેરેના કર્યા તાપણ વિકલ્પજાળના અંત ન આવ્યા, મનુષ્ય-ભવમાં આવ્યા પણ જો આત્માનું ભાન ન કર્યું તા આખી જિંદગી જાય તાપણ વિકલ્પના અંત આવતા નથી, વિકલ્પજાળ તૂટતી નથી પણ જયાં સ્વ-પરના વિવેક કર્યા ત્યાં સ્વરૂપમાં જઈ મળે છે અને વિકલ્પજાળ તૂટી જાય છે.

### 362

સિમયસાર પ્રવચન સાગ-ઠ

દૂરથી જ વિવેક કર્યા એટલે કે તે વિકલ્પામાં ભળ્યા નહિ, વિકલ્પ છે ખરા પણ સ્વથી પર એવા વિકલ્પનું ભેદજ્ઞાન કરી વિકલ્પને ગૌણ કર્યા, હું શુદ્ધ છું, જ્ઞાયક છું, આનંદલન છું એમ સ્વ-પરના વિવેક કરી પાતા તરફ વળ્યા, વિકલ્પથી દૂરથી જ પાછા વળ્યા.

विवेड डर्था એટલે डे पाताने पडड्यो; पण હळ स्थिरता थर्छ नथी, सम्यञ्ज्ञान थयुं छे. शरूआतमां आगमनुं ज्ञान डरता ढता त्यारथी विवेड प्रगट डरवाना प्रयत्न डरवा मांड्यो छे. प्रथमथी क विवेड प्रगट डरवाना प्रयत्न डरवा ते मार्ग छे. प्रयत्न द्वारा यथार्थ विवेड प्रगट डरी विडल्पना गढ्न वनमां रेडिए। ढता तेने, ढुं ज्ञानस्वरूप छुं, परथी लुद्दे। छुं अम परथी लुद्दे। पाडवाना, ढाणवाणा मार्गमां वाणे छे, भणथी पातामां विवेड डरी वाणे छे, 'भणथी' अम डढेतां तारा पुरुषार्थथी डाम थाय छे तेम आयार्थ देव डढे छे.

અહીં પાણીના દાખલા લાગુ પર છે; પાણી પત્થરાને તાડી નાખે છે તેમ સમ્યગ્જ્ઞાન ભાવકર્મ ને દ્રવ્યકર્મરૂપી પત્થરને તાડી નાખે છે, પાણીના પ્રવાહ છે તેમ જ્ઞાનના પ્રવાહ છે, પાણીના પ્રવાહ જેમ વાળી શકાય છે તેને જ્ઞાનના પ્રવાહ પણ ફેરવી શકાય છે.

વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવ તરફ અળથી વાળવામાં આવ્યા એટલે કે તારા પુરુષાથેથી તું જ્ઞાનસ્વભાવ તરફ વળ્યા, જ્ઞાનસ્વભાવમાં ભળ્યા, જ્ઞાનસ્વભાવરૂપ થયા. તારા પુરુષાર્થ વગર કાઇ પણ તને વિજ્ઞાનરસના સ્વાદ આપે તેમ નથી, જ્ઞાનની દિશા તારા સ્વભાવસન્મુખ કર તાે તારાે સ્વાદ તને અનુભવાશે.

વિજ્ઞાનઘનના રસીલાને વિજ્ઞાનઘનમાં જ શાંતિ છે, તેમાં જ રસ છે, તેમાં જ લીનતા થાય છે, તે તેના જ અનુભવ કરે છે અને તેના જ પ્રયત્ન કરે છે. એવા આત્મા આત્માને આત્મામાં ખેંચતા થકા (અર્થાત્ જ્ઞાન જ્ઞાનને ખેંચતું થકું, પ્રવાહરૂપ થઈને), સદા વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવમાં આવી મળે છે.

જેને મૂડી ન હોય તે પ્રથમ તો કંડામાં વેપાર કરે, કંડામાં દાળિયા અને મમરા રાખે અને તેના વેપાર કરે એવા વેપાર કરતાં કરતાં બાર મહિને બસા વધે એમ વધતાં વધતાં મૂડી થાય, પછી તે મૂડી મૂડીને વધારે, એવી રીતે પહેલાં આગમ હારા અને શ્રીગુરુના ઉપદેશ હારા વિવેક પ્રગઢ કરવાના પ્રયત્ન કરે, પ્રયત્ન કરતાં કરતાં વિવેક પ્રગઢ થાય; વિવેક પ્રગઢ થતાં જ્ઞાન, વિકલ્પ અને હું બન્ને જુદા છીએ એમ ભેદજ્ઞાન કરીને, વિકલ્પને ગૌણ કરીને આ મારું નહિ, મારું નહિ એમ નકાર કરતું બળથી

ગાયા-૧૪૪ ]

જ્ઞાન ઉપયાગને પાતા તરફ વાળે છે. પ્રથમ તા પુરુષાર્થ કરીને ભળથી પાતા તરફ વાળે છે, પછી તા વેગ આત્મા તરફ જામ્યા એટલે આત્મા આત્માને આત્મામાં ખેંચતા થકા આત્મામાં આવી મળે છે, પછી તા મૂડી મૂડીને વધારે તેમ આત્મામાં જામ્યા ત્યાં નિજ સ્વરૂપના ભાગવટા કરે છે અને છુદ્ધિપૂર્વકના વિકલ્પ છૂટી જાય છે. એ રીતે સાધકદશા વધતાં વધતાં વીતરાગ થતા સુધી સ્થિરતા વધતી જાય છે, પછી તા મૂડી મૂડીને વધારે છે.

શરૂઆતમાં નાના વેપાર કરે એટલે કે આગમહારા અને શ્રી ગુરુના ઉપદેશ હારા વિવેક પ્રગટ કરવાના પ્રયત્ન કરે અને વિવેક પ્રગટ થયા પછી તા મૂડીથી મૂડી વધતી જ જાય છે.

પુરુષાર્થ દ્વારા યથાર્થ વિવેક, યથાર્થ પ્રતીત પ્રગઢ કરીને આ સત્ તે હું, આ અસ્તિ તે હું, આ જ્ઞાન તે હું છું; આ વિકલ્પ તે હું નહિ, આ રાગ તે હું નાહ, આ આકળતા તે હું નહિ, એમ નકાર કરતા, સ્વભાવમાં પરની નાસ્તિ સ્વીકારતા અને પાતાના સત્ સ્વરૂપમાં પાતાની અસ્તિ સ્વીકારતા હાળવાળા માર્ગમાં જ્ઞાન જ્ઞાનને એ ચતું જ્ઞાનમાં આવી મળે છે.

જેમ પાણીને ઢાળ મળ્યા એટલે દાડયું, આગળનું પાણી ખેંચે અને પાછળનું પાણી તેને ધકેલે અને ઢાળથી દાઉ ત્યારે પાણી પાશીમાં મળી જાય છે એમ આત્મામાં ઢાળવાળા માર્ગ (એટલે નીચા નહિ પણ ઢાળ એટલે સીધા રસ્તા, વિવેકરૂપી ઢાળ અહીં લીધા છે) એટલે કે વિવેકના સીધા રસ્તા થઈ ગયા, વિવેકીજ્ઞાન સ્થિર થતું એટલે કે જ્ઞાન જ્ઞાનને ખેંચતું થકું પ્રવાહરૂપ થઈને સદા વિજ્ઞાનથન સ્વભાવમાં આવી મળે છે.

સ્વભાવ તરફ નમતા, સ્વભાવનું બહુમાન કરતા, સ્વભાવ તરફ હળતા, પરથી લેકજ્ઞાન કરતા, સ્વપરના વિવેક કરતા-સ્વપરની વહેંચણી કરતા જ્ઞાન ઉપયાગ ભગવાન આત્મામાં આવી મળે છે, વધતા વધતા સદા વિજ્ઞાનવનસ્વભાવમાં પૂર્ણ થાય છે.

આચાર્યદેવે અહીં એવી કાેઇ શૈલિથી રચના કરી છે કે પ્રથમ આગમગ્રાન કર. પછી ગ્રાનસ્વભાવી આત્મા છું એમ નિશ્ચય કર, પછી અનુભવ કર એવા ક્રમ આમાં મૂક્યો છે. જુઓ, આમાં 'કાળ નડે છે, કર્મ નડે છે' વગેરે કાંઇ ન આવ્યું એકલાે પુરુષાર્થ જ આવ્યા.

આત્મા પરના માહાત્મથથી મિથ્યાત્વના માર્ગે સ્વભાવથી અહાર નીકળ્યા, વિકલ્પાના માર્ગમાં ભ્રમણ કરતા તેને, ત્યાંથી જુદા પાડવાના વિવેકવાળા માર્ગદારા સાપ્ર પર

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

368

પાતે પાતાને ખે ચતા, રાગનું સંગઠન તાડતા, પાતે જ પાતાના સ્વભાવકારા સ્વભાવમાં સ્થિરતા કરતા વિજ્ઞાનઘનસ્વભાવમાં આવી મળે છે, પાતે વિજ્ઞાનઘન થાય છે ત્યાં વિકલ્પ છૂટી જાય છે.

૨૦૦૦, માગશર સુદ ૧ રવિ.

હવે કર્તાકર્મ અધિકારના ઉપસંહાર કરતાં, કેટલાક કળશરૂપ કાવ્યા કહે છે; તેમાં પ્રથમ કળશમાં કર્તા અને કર્મનું સંક્ષિપ્તસ્વરૂપ કહે છે:—

(अनुष्टुप्)

विकल्पकः परं कर्ता विकल्पः कर्म केवलम् । न जातु कर्तृकर्मत्वं सविकल्पस्य नदयति ॥ ९५ ॥

અર્ચ:—વિકલ્પ કરનાર જ કેવળ કર્તા છે અને વિકલ્પ જ કેવળ કર્મ છે (બીજા કાઈ કર્તા-કર્મ નથી); જે જીવ વિકલ્પ સહિત છે તેનું કર્તાકર્મ પહ્યું કદી નાશ પામતું નથી.

આ શરીરની, વાણીની કિયા મારાથી થાય છે, શુભાશુભ વિકલ્પના કરનારા હું છું એમ જે માને છે તે જ કર્તા છે, તે જ તેના કર્તા થાય છે અને જે શુભાશુભ લાગણી થઈ તે તેનું કર્મ છે. તે જ કર્તા-કર્મપણું છે, બીજું કાેઈ કર્તા-કર્મપણું છે ન હ.

કર્તા એટલે થનારા અને થયું તે તેનું કર્મા રાગ-દ્રેષ મારું કર્તાવ્ય છે એમ માનીને જે અટકે છે તે તેના થનારા થાય છે એટલે કે કર્તા થાય છે અને રાગ-દ્રેષ એનું કર્તાવ્ય થાય છે, તેમાંથી તેને ચારાશીના અવતાર કળે છે પણ ધર્મ ફળતા નથી.

અજ્ઞાની કહે છે કે હું શરીરને સારું કરી દઉં છું, શરીરને રાખી દઉં છું, અરે! આમ કર્યું હોત તો બહુ સારું થઈ જાત, અરે! તમે મારું માન્યું હોત તો બહુ સરેઉ ચડી જાત, પણ અરે ભાઈ! તું ગમે તેઠલું કર તોપણ સરેઉ ચડવાનું હોય તે ચઢ, તે તારા હાથની વાત નથી. કાંઈનાથી કાંઈ અન્યનું થાય છે એમ માનનાર તે અજ્ઞાની છે. જે પરમાજીની જે અવસ્થા જે ઠાળે થવાની છે તે થયા વગર રહેશે નહિ, પરંતુ અજ્ઞાની માતે છે કે આ મારાથી થાય છે.

વિકલ્પના કર્તા અજ્ઞાની થાય છે અને વિકલ્પ તેનું કાર્ય થાય છે. શરીરનું, આળરૂનું, પૈસાનું, મકાનનું કાઇ પરદ્રવ્યનું આત્મા કાંઈ કરી શકતા નથી. અજ્ઞાની ઊંધી માન્યતાથી માને છે કે હું પરનું કરી શકું છું એવું માનનારની જિંદગી નકામી છે, તેનાં બધાં વરસ નકામાં છે. આત્માના તા જાણવું ને જોવું સ્વભાવ છે. એકલા જ્ઞાનસ્વભાવમાં કરવું, મૂકવું એવું કર્તવ્ય કાંઈ આવતું નથી, એકલા સાક્ષીસ્વભાવમાં શું આવે? કાંઈ ન આવે; એકલું સાક્ષીપહું જ આવે. અજ્ઞાની એમ માને છે કે

ગાયા–૧૪૪ ] [ ૩૯૫

ફલાણાનું આમ કર્યું હોત તો આમ થઈ જાત, બે દિવસ પહેલાં આવ્યા હોત તો તારા પચાશ હજાર અપાવી દેત, પગુ કાેઈના ભાર છે કે એક પાઈ પણ કાેઈને અપાવી શકાય! માટે કાેઈનું કાેઈ અન્ય કાંઈ કરી શકતું નથી. પાઠમાં કહ્યું છે કે જ્યાંસુધી વિકલ્પ ભાવ છે ત્યાંસુધી કર્તાકર્મ ભાવ છે, તે વિકલ્પ અજ્ઞાનભાવ સહિતના લેવા.

के डरे छ ते डरे क छ, के काले छ ते काले क छ--भेम द्वे डहे छ:-

( २थे। ६ता )

यः करोति स करोति केवलं यस्तु वेत्ति सतु वेति केवलम् । यः करोति न हि वेत्ति स कचित् यस्तु वेत्ति न करोति स कचित् ॥ ९६॥

અર્થ: — જે કરે છે તે કેવળ કરે જ છે અને જે જાણે છે તે કેવળ જાણે જ છે; જે કરે છે તે કદી જાણતા નથી અને જે જાણે છે તે કદી કરતા નથી.

કરે કરમ સાઈ કરતારા, જો અને સા અનનહારા; જો કરતા નહિ અને સાઈ, અને સા કરતા નહિ હાઈ.

(સમયસાર નાટક, કર્તાકમ ક્રિયાદાર ૩૩.)

અજ્ઞાનભાવે આત્માં કર્તા થાય છે અને જ્ઞાનભાવે આત્માં જાણે છે. જે કરનારા છે તે જ્ઞાતા નથી અને જે જ્ઞાતા છે તે કરનારા નથી. શરીરતું, કુદું અનું, મકાનતું વગેરતું હું કરી દઉં છું એમ માનનારા કર્તા જ છે ને તે એકલા અજ્ઞાનભાવ છે, જ્ઞાનીને અલ્પ રાગ-દ્વેષ થાય છે છતાં તે જ્ઞાતા જ છે, કર્તા નથી. દ્રવ્યદ્દષ્ટિના વિષયમાં કર્તાપણું છે જ નહિ, અલ્પ રાગ-દ્વેષ થાય છતાં તે કર્તા નથી, માત્ર જ્ઞાતા જ છે.

જ્ઞાનીએ કિંચિત માત્ર પણ શરીરાદિ જડનું અને રાંગ વગેરેનું કર્યું નથી, માત્ર જાણનાર જ રહે છે. કિંચિત માત્ર પણ પરના કર્તા થાય તો તે જાણતો નથી અને જાણનારા છે તે એક અંશ પણ પરના કર્તા થતા નથી, માત્ર જાણનાર જ રહે છે. એક અંશ પણ પરના કર્તા થતા કર્તા જ છે કેમ કે જાણનારા જીદા રહેતા નથી. કાઈ દિવસ પણ જડની કિયા મારાથી થઈ એમ જ્ઞાનીને કયારેય પણ ભાસનું નથી, સ્વપ્ને પણ ભાસનું નથી. જ્ઞાની રાગના કર્તા થતા નથી પણ પુરુષાર્થની મંદતાએ અસ્થિરતા થઈ જય છે, વિકારમાં જેડાઈ જવાય છે પરંતુ જ્ઞાની તો જ્ઞાનના જ કર્તા છે, વિકારના કર્તા તો કદી પણ થતા જ નથી.

36 € ]

િસમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

જે કરે છે એને કર્તા જ ભાસે છે પણ હું જુદા છું તેમ ભાસતું નથી. ચાલવાની, બાલવાની, સંસ્થા ચલાવવાની, રખાપાની, આંગળી ઊંચી કરવાની વગેરે પર પદાર્થની ક્રિયા મારાથી થાય છે એમ માને તે કર્તા છે, કારણ કે પર પંદાર્થની ક્રિયા ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં કાઈ કરી શકતું જ નથી. જે કર્તા છે તે કર્તા જ છે, જે જાણનાર છે તેને કરવાના કાંઈ પણ અભિપ્રાય નથી, તે તા અધા પ્રસંગામાં જાણનાર જ રહે છે.

એવી જ રીતે કરવાર્પ ક્રિયા અને જાણવાર્પ ક્રિયા અને ભિન્ન છે એમ હવે કહે છે:—

( धंद्रवळा )

इतिः करोतौ न हि भासतेऽन्तः इप्तौ करोतिश्च न भासतेऽन्तः । इतिः करोतिश्च ततो विभिन्ने इतिः न कर्तेति ततः स्थितं च ॥ ९७॥

અર્થ:—કરવારૂપ ક્રિયાની અંદરમાં જાણવારૂપ ક્રિયા ભાસતી નથી અને જાણવા-રૂપ ક્રિયાની અંદરમાં કરવારૂપ ક્રિયા ભાસતી નથી; માટે રૂપ્તિક્રિયા અને 'કરાતિ'ક્રિયા અને ભિન્ન છે; અને તેથી એમ ઠર્યું કે જે જ્ઞાતા છે તે કર્યા નથી.

કરવારૂપ ક્રિયાની અંદર જાણવાની ક્રિયા ભાસતી નથી. અને જાણવારૂપ ક્રિયાની અંદર કરવારૂપ ક્રિયા ભાસતી નથી. અજ્ઞાનભાવમાં હું પરનું કરું છું તેમ ભાસે છે પણ હું જાણનાર છું, કર્તા નથી તેમ જીદાપણું રહેતું નથી અને તેથી જીદાપણું ભાસતું પણ નથી. કરવારૂપ ક્રિયામાં જ્યાં હોય ત્યાં કર્તાપણું ભાસે છે. પુણ્યની-પાપની, હિંસાની-દયાની જેટલી જેટલી લાગણી થાય તે ખધાના હું કર્તા છું અને તે મારું કામ છે એમ અજ્ઞાનીને ભાસે છે, જ્ઞાતાની ખબર નથી તેથી કરવારૂપ ક્રિયામાં એકમેક થયા તેને જાણવારૂપ ક્રિયા ભાસતી નથી. જ્ઞાનીને શરીરની ક્રિયા, રાગની ક્રિયા થાય ખરી પણ તેનાથી હું જાદા જાણનાર છું; તેવું જાદાપણાનું તેને ભાન રહે છે તેથી તે જાણનાર છે પણ કર્તા નથી. જે ક્ષણે રાગની અને શરીરાદિની ક્રિયા થાય છે તે ક્ષણે જ જાદા રહે છે, જાણનાર રહે છે પરંતુ કર્તા થતા નથી.

જાણનાર જાણનારમાં એકાત્ર થયા તે તેની રૂપ્તિકિયા છે. શુદ્ધ ચિકાનંદ આત્મા છું તેવી પ્રતીત કરી અને તેનું જ્ઞાન કરી તેમાં એકાત્ર થયા તે જ્ઞાનકિયા છે-તે જ્ઞપ્તિકિયા છે. તે જ્ઞપ્તિકિયામાં મેં પૂજા કરી, ભક્તિ કરી, વ્રત કર્યાં તેલું કર્તાપણું ભાસતું નથી, તેની કિયા મેં કરી તેમ ભાસતું નથી. જ્ઞાનનું જ્ઞાન કર્યું એટલે કે જ્ઞાતાનું જ્ઞાન કર્યુ, ગાથા–૧૪૪ ] [ ૩૯૭

પૂજા-ભક્તિના, વ્રતાદિના જે જે વિકલ્પ આવે તેનું જ્ઞાન કર્યું. પૂજા-ભક્તિનાં જે જે નિમિત્ત આવે તેનું જ્ઞાન કર્યું, એમ બધાનું જ્ઞાન કર્યું, પણ નિમિત્તનું કાંઈ કરી શકું છું તેમ ભાસતું નથી પણ માત્ર જ્ઞાનની જ કિયા ભાસે છે.

જાણવાની ક્રિયામાં પરતું હું કરી શકું છું તેમ ભેગું ભાસતું નથી. જડતું તો કરી શકતો નથી પણ રાગતું પણ કરી શકતો નથી. જડતું તો હું કદી કરી શકતો નથી પણ રાગતું હું કરી શકું છું એમ જ્ઞાનીને ભાસતું નથી. જડતું તો કરી શકતો નથી પરંતુ રાગતું પણ કરી શકતો નથી એમ જ્ઞાનીને ભાસે છે. આ ધર્મી અને અધર્મીની ક્રિયાની વાત છે. ધર્મીની જ્ઞપ્તિક્રિયા છે અને અધર્મીની કરોતિક્રિયા છે, બન્ને ક્રિયા ભિન્ન છે. અજ્ઞાનીને પરતું હું કી શકું છું એવી કરોતિક્રિયા છે; તે કરોતિક્રિયામાં જ્ઞાનક્રિયા ભાસતી નથી અને જ્ઞાનીને જ્ઞાનની એકાશ્ર ક્રિયામાં - જ્ઞામિક્રિયામાં કરોતિક્રિયા ભાસતી નથી અને જ્ઞાનીને જ્ઞાનની એકાશ્ર ક્રિયામાં - જ્ઞામિક્રિયામાં કરોતિક્રિયા ભાસતી નથી. '' જ્ઞાનક્રિયાભ્યાં મોક્ષા '' કહેવાય છે ત્યાં જ્ઞાન અંદરતું ને ક્રિયા બહારની એમ સમજવાતું નથો, પરંતુ જ્ઞાન અંદરતું તો ક્રિયા પણ અંદરની જ હૈાય એ ' જ્ઞાનક્રિયાભ્યાં 'ના અર્થ છે.

'હું પરદ્રવ્યને કરું છું' એમ જ્યારે આત્મા પરિણમે છે ત્યારે તો કર્તાભાવરૂપ પરિણમનકિયા કરતા હોવાથી અર્થાત્ 'કરાતિ' કિયા કરતા હોવાથી કર્તા જ છે અને જ્યારે 'હું પરદ્રવ્યને જાયું છું' એમ પરિણમે છે ત્યારે જ્ઞાતાભાવે પરિણમતા હોવાથી અર્થાત્ જ્ઞપ્તિકિયા કરતા હોવાથી જ્ઞાતા જ છે. આ અંતરપરિણમનની વાત છે. જ્યારે કર્તાપણાનું પરિણમન હોય ત્યારે જ્ઞાતાપણું ભાસતું નથી અને જ્યારે જ્ઞાતાપણાનું પરિણમન હોય ત્યારે જ્ઞાતાપણું ભાસતું નથી અવસ્થા, વાણીની અવસ્થા, રાગની અવસ્થા હું કરું છું, હું બાલું છું, હું ખાઉં છું, હું પીઉં છું એમ અંદર ભાસે છે ત્યારે હું જાયું છું, જાયું છું એમ ભાસતું નથી તે અજ્ઞાનીની કરાતિકિયા છે. પુણ્ય–પાપ રહિત જાણનારમાં એકાય હોય, જાણનારમાં નિર્મળ પરિણતિ હોય, જાણનારની જાણનારમાં નિર્મળ પરિણતિ હોય ત્યારે તે જ્ઞપ્તિકિયા છે. આ સાધકની વાત છે, કેવળીની વાત નથી. હું જાયું છું, હું કરું છું એમ પરિણમે છે તે જ્ઞિતિકિયા છે અને અજ્ઞાની હું કરું છું, હું કરું છું એમ પરિણમે છે તે કરાતિકિયા છે.

અહીં' કાઇ પૂછે છે કે અવિરત-સમ્યગ્દષ્ટિ આદિને જ્યાંસુધી ચારિત્રમાહના ઉદ્દય છે ત્યાંસુધી તે કષાયરૂપે પરિશુમે છે તા તેને કર્તા કહેવાય કે નહિ? તેનું સમાધાન:- અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિ વગેરેને શ્રદ્ધા-જ્ઞાનમાં પરદ્રવ્યના સ્વામીપણારૂપ કર્તાપણાના અભિપ્રાય નથી; કષાયરૂપ પરિશુમન છે તે ઉદ્દયની અળજોરીથી છે; તેના તે જ્ઞાતા છે; તેથી અજ્ઞાન સંગ'ઇ! કર્તાપણે તેને નથી. નિમિત્તની અળજોરીથી થતા પરિશુમનનું ફળ કિંચિત હોય

366

સમયસાર પ્રવચન ભાગ-૪

છે તે સ'સારનું કારણ નથી. જેમ વૃક્ષની જડ કાપ્યા પછી તે વૃક્ષ કિંચિત કાળ રહે અથવા ન રહે–ક્ષણે ક્ષણે તેના નાશ જ થતા જાય છે, તેમ અહીં સમજવું.

ચાથે ગુણસ્થાને આત્માની ઓળખાણ છે, જ્ઞાયકસ્વરૂપ શું છે તેની ઓળખાણ છે, અનંતાનુષ્મંધીના રાગ-દ્વેષ છૂટીને સ્વરૂપાચરણ ચારિત્ર પ્રગટયું છે પરંતુ અપ્રત્યા ખ્યાનાવરણીય અને પ્રત્યાખ્યાનાવરણીયના રાગ-દ્વેષની નિવૃત્તિ થઈ નથી, સ્વરૂપાચરણ ચારિત્ર પ્રગટયું છે પરંતુ હજુ અસ્થિરતા ઊભી છે, તે અસ્થિરતાનું નિમિત્ત ચારિત્ર-માહ છે. અહીં પ્રશ્ન છે કે પાંડવા, રામચંદ્ર, ભરતચક્રવતી વગેરે સંસારમાં હતા ત્યારે તેમને અલપ રાગ તા હતા તો તે રાગના તેઓ કર્તા હતા કે નહિ?

ઉત્તર: — અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિને રાગ છે પણ તેનું ધણીપણું નથી. પાતે પરને તાળે થઈ જતા નથી અને પર મારે તાળે થઈ જાય તેમ માનતા નથી. પરના જ્ઞાતા રહે છે. પુરુષાર્થની મંદતાથી આર્સ્થરના થાય છે તેના જ્ઞાતા રહે છે.

ચાથી ભૂમિકાએ રાજપાટ, સ્ત્રી, કુંદું ખબલું હોય છે, તેના જ્ઞાની ધણી થતા નથી. તે મારા તાળાની ચીજ છે માટે જેમ હલાવું તેમ હાલે તેવી માન્યતા જ્ઞાનીને હોતી નથી. કપાયરૂપ પરિણમન અલ્પ છે; જો તે ન હોય તા કેવળજ્ઞાન થઈ જાય, તે અલ્પ કપાયના પરિણમનને 'ઉદયની બળ જોરી' અહીં લીધી છે.

પ્રશ્ન :- ઉદયની અળજોરી કેમ લીધી?

ઉત્તર:— દષ્ટિનું જોર અખંડ રહ્યું ચિદાન દ ઉપર છે, તે દષ્ટિના કથનથી ' ઉદ્દયની બળ તેરી ' લીધી છે, પુરુષાર્થ નખળો છે તે વાત અહીં લેવી નથી કારણ કે પુરુષાર્થ નખળો છે તે પર્યાય છે, દષ્ટિના વિષયમાં અખંડ શુદ્ધ દ્વય છે, પુરુષાર્થની નખળાઈ રૂપ પર્યાય તેના વિષયમાં નથી તેથી તે વાત અહીં લીધી નથી, કાંધ-માનાદિ અદ્ધ કપાયની અવસ્થા થાય છે આત્મામાં, પરંતું તે ઉદ્દયની બળજોરીને લીધે છે તેમ કદ્યું છે કારણ કે શ્રદ્ધાના વિષયમાં અખંડ પૂર્ણતા છે; અવસ્થા તે શ્રદ્ધાના વિષય નથી તેથી ઉદ્દયની બળજોરી કહી છે. જ્ઞાનીને શ્રદ્ધા–જ્ઞાનમાં પરનું સ્વામીપણં–માલિકીપણં, સંખંધપણ નથી પણ અવસ્થામાં કપાયના સંખંધ છે પરંતુ અવસ્થા તે દષ્ટિનું ધ્યેય નથી, દષ્ટિના વિષય નથી; એકરૂપ શુદ્ધ અખંડ દ્વય તે દષ્ટિના વિષય છે, પર્યાયના ભંગ, રાગના ભંગ દષ્ટિમાં છે નહિ, દષ્ટિ સાથે જે જ્ઞાન છે તે જ્ઞાન અખંડ ને ખંડ, અભંગ ને ભંગ બન્નેને જાણવાનું કામ કરે છે.

પુરુષાથ ની નભળાઈ, રાગ અને રાગનાં નિમિત્તભાદ્ય સંચાગ, તે બધાં દષ્ટિના વિષય નથી માટે તે બધા પરનાં છે એમ કહીને ઉદયની બળજોરી કહી છે. ગાયા-૧૪૪ [ ૩૯૯

ગ્રાન ખે કામ કરે છે, દર્શનના વિષયને પણ જ્ઞાન જાણે છે, અને અવસ્થાને પણ ગ્રાન જાણે છે. ગ્રાનમાં વસ્તુદ્ધિની મુખ્યતા કરી, અવસ્થા દષ્ટિને ગૌણ કરી તે અપેક્ષાએ અહીં ઉદયની બળજોરી કહી છે. વસ્તુદ્ધિમાં પર્યાયના વિષય નથી છતાં પુરુષાર્થની નખળાઈથી જોડાઈ જવાય છે, પણ ભાવના જોડાવાની નથી; આ ક્ષણે વીતરાગ થવાતું હોય તો આ કાંઈ જોઈતું નથી-ભાવના તો તેવી જ રહે છે, સ્વરૂપમાં જોડાવાની જ રહે છે.

ચાથા, પાંચમા, છઠ્ઠા ગુણસ્થાનવાળાને જાણનાર કહ્યો છે, થનાર કહ્યો નથી, કર્તા કહ્યો નથી, જ્ઞાતા જ કહ્યો છે. જ્ઞાનીને અલ્પ કષાય થાય પરંતુ તેના તે જાણનાર રહે છે. જ્ઞાની સ્વભાવ અને પરભાવને જાણે છે, જ્ઞાનીને પરદ્રવ્યનું ધણીપણં નથી માટે તે કર્તા નથી, જ્ઞાતા છે. મલિન અવસ્થાની ભાવના નથી માટે પણ કર્તા નથી, જ્ઞાતા છે. જ્ઞાની માને છે કે મારી શાંતિ મારામાં છે, મારા આનંદ મારામાં છે, પુણ્ય-પાપના જે વિકલપ ઊંકે તે મારા અમૃત આનંદનું ખૂન કરે છે માટે જ્ઞાનીને તે પુણ્ય-પાપના વિકલપની ભાવના હોતી નથી પણ આત્માના અમૃત આનંદની ભાવના હોય છે.

એક માણસ પચાશ મિયાણાની વચમાં ખેઠો હોય અને મિયાણા તેને મા, ખેન દીકરી સમી ગાળો દેતો હોય ત્યારે કોઇ તેને કહે કે અલ્યા! તને આ મા ખેન સમાણી ગાળો આપે છે તે તને ગાઠતું લાગે છે કારણ કે તું એની વચમાં ખેસીને સાંભળી રહ્યો છે ત્યારે પેલા કહે કે અરે ભાઇ! આવી ગાળો ખાવી કેમ ગમે? જરાય ગમતી નથી, પણ શું કરું! મારી કચાશ છે અહીં થી જવાની મારી શક્તિ નથી તેથી મારી કચાશને લઈને અહીં ખેઠા છું, જો લબ્ધિ પ્રગટી હોત તો ઊડી જાત; એવી રીતે જ્ઞાની કપાયની અલ્પ પરિણૃતિ થાય પરંતુ તેને તે ગાળ માને છે, પુરુષાર્થની નખળાઈ છે માટે રાગ-દ્રેષ થાય છે. અલ્પ રાગ-દ્રેષ થાય છે તેથી એમ સમજવાનું નથી કે રાગ-દ્રેષ ગાઠે છે પણ નખળાઈ છે તેથી થાય છે. જ્ઞાની સમજે છે કે જેટલે અંશે આ કપાયની પરિણૃતિ થાય છે તેથી થાય છે. જ્ઞાની સમજે છે કે જેટલે અંશે આ કપાયની પરિણૃતિ થાય છે તેટલું મારું અમૃતસ્વરૂપ લૂંટાય છે. મારા સ્વરૂપની હાનિ થાય છે; આ રાગ-દ્રેષરૂપ પરિણૃતિ મારા સ્વરૂપને કલંકરૂપ છે. ચાથે ગુણસ્થાને ત્રણ કપાયની ચાકડી છે, પાંચમે બે કપાય છે, છું એક કપાય છે. ચાથે ભલે ત્રણ કપાય હોય છે છતાં પણ તેનાથી ભવ વધે નહિ, તેમ ભવ ખગડે પણ નહિ. સમિકતીને જે પરિણામમાં આયુષ્યના ખંધ થાય તેનાથી વૈમાનિકદ્દવના ભવ ખાંધે અને જો દ્દેવમાં હોય તો ઊંચા મનુષ્ય થાય, જ્ઞાનીને એકાદ બે ભવ હોય તે પણ આવા સારા જ થાય છે માટે ચોથે, મનુષ્ય થાય, જ્ઞાનીને એકાદ બે ભવ હોય તે પણ આવા સારા જ થાય છે માટે ચોથે,

800

िसमयसार प्रवयन लाग-४

પાંચમે, છે ું ગુણસ્થાને અલ્પ કષાય હાય તેનાથી અલ્પ બ'ધન થાય છે પર'ત તેમાં ભવ વધે કે ભવ બગઉ તેવું બ'ધન હાય નહિ.

શ્રેષ્ણિકરાજાને સમક્તિ થયા પહેલાં આયુષ્ય ભંધાયેલું હતું તેથી તે નરકમાં ગયા છે, પરંતુ સમ્યગ્દર્શન થયા પછી તેા નરકનું આયુષ્ય ભંધાય જ નહિ. સમ્યગ્દર્શન થયા પછી તેા નરકનું આયુષ્ય ભંધાય જ નહિ. સમ્યગ્દર્શન થયા પછી તેા શ્રેષ્ણિકરાજાને એવી જાતના શુભ પરિણામ આવ્યા છે કે જેનાથી તીર્થ કરગાત્ર ભંધાયું; તેથી આવતા ભવમાં તીર્થ કર થવાના છે.

જેમ વૃક્ષનું મૂળ કાપ્યા પછી કેટલાંક વૃક્ષ િંચિત એટલે થાંડા કાળ લીલાં રહે અને પછી સ્ફાય; કેટલાંક વૃક્ષ તા તરત જ સુકાઈ જાય. ઘણાં ઝાડ એવાં જોવામાં આવે છે કે તે પડી જાય કે તરત જ સુકાઈ જાય. અને ઘણાં એવાં હાય છે કે જેનું મૂળ કાપ્યા પછી તે અમુકકાળ લીલાં રહે તા પણ મૂળ કાપ્યા પછી ક્ષણે ક્ષણે તે સુકાતાં જ જાય છે. તાડ વૃક્ષના એવા સ્વભાવ હાય છે કે એને અમુક સ્થાને જો સાય મારા તા આપ્યું ઝાડ તુરત જ સુકાઈ જાય છે તેમ સમ્યવ્દિષ્ટ જીવને મિથ્યાત્વનું મૂળિયું નાશ થયું હાવાથી કાઈને એકાદ-એ ભવ હાય છે ને કાઈને તા મિથ્યાત્વ ટળે તે જ ભવે કેવળજ્ઞાન થાય છે. જેને એકાદ-એ ભવ હાય છે ને કાઈને તા મિથ્યાત્વ ટળે તે જ ભવે કેવળજ્ઞાન થાય છે. જેને એકાદ-એ ભવ બાકી રહે છે તેને સમ્યવ્દર્શન થયું ત્યારથી ક્ષણે ક્ષણે મલિન પર્યાયના નાશ થતા જાય છે અને ક્ષણે ક્ષણે તિમ'ળ પર્યાયની ઉત્પત્તિ થતી જાય છે ને દૃષ્ટિ કૃલ સ્વભાવ ઉપર છે. આ સમ્યવ્દર્શનની મહિમા છે.

જેની પર ઉપર દૃષ્ટિ છે તે અજ્ઞાની છે, તેને નિર્મળ પર્યાયના નાશ છે ને મલિન પર્યાયની ક્ષણે ક્ષણે ઉત્પત્તિ છે; ક્ષુવ સ્વભાવ તા અંદર પડ્યા છે તે કયાં નાશ થાય એવા છે? પરંતુ તેના ઉપર દૃષ્ટિ નથી, દૃષ્ટિ પર ઉપર જ છે માટે તે અજ્ઞાની છે. જ્ઞાનીને ઐતન્યમૃતિ ચિદાન દભાવાન આત્માનું ભાન હાવાથી તે રાજપાટ, સ્ત્રી, કુદું ખ, છાકરાંમાં ઊભા હાય છતાં પણ પરના ધણી થતા નથી, પરના સ્વામી થતા નથી, અંતરથી ઉદાસ છે, આંતર વૈરાગી છે, પરમાંથી અનંતા રસ ઘટી ગયા છે, સ્વમાં અનંતા રસ વધી ગયા છે, સ્વમાં અનંતા રસ વધી ગયા છે, સ્વમાં અનંતા રચિ વધી ગઈ છે, પૂર્ણ સ્વભાવની વાત સાંભળતાં રામરામ ઊલસી જાય છે, પૂર્ણ સ્વભાવને સાધી લીધેલા દ્વ અને સાધનારા ગુરુ પ્રત્યે તેને અનહદ ભક્તિ ઊછળે છે. પુરુષ્ટ ના નખળાઈને લઈને અલ્પ કપાય છે તેથી અલ્પ શભાશભભાવ થાય છે પણ તે ભાવથી ભવ વધે નહિ કે ભવ ખગઉ નહિ, કિંચિત ખંધન થાય છે, ક્ષણે ક્ષણે નિર્મળ પર્યાય વધતા જય છે, વધતાં વધતાં અનુક્રમે થાડા દ્વારા કાળમાં કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને સિદ્ધદશાને વરે છે; આ સર્વ સમ્યગ્દર્શનની મહિમા છે.

इरीने ओ જ वातने दे करे छे:-

ગાથા-૧૪૪

1809

# (शादू अविश्वीरित)

कर्ता कर्मणि नास्ति नास्ति नियतं कर्मापि तत्कर्तरि द्वंद्वं विप्रतिषिध्यते यदि तदा का कर्तृकर्मस्थितिः। ज्ञाता ज्ञातिर कर्म कर्मणि सदा व्यक्तेति वस्तुस्थिति— नेपथ्ये वत नानटीति रभसा मोहस्तथाप्येष किम्।। ९८।।

અર્ધ:—કર્તા નક્કી કર્મમાં નથી, અને કર્મ છે તે પણ નક્કી કર્તામાં નથી—એમ જો બન્નેના પરસ્પર નિષેધ કરવામાં આવે છે તેા કર્તાકર્મની સ્થિત શી? (અર્થાત્ જવ-પુદ્દગલને કર્તાકર્મપણું ન જ હાઇ શકે). આ પ્રમાણે જ્ઞાતા સદા જ્ઞાતામાં જ છે ને કર્મ સદા કર્મમાં જ છે એવી વસ્તુસ્થિતિ પ્રગઢ છે તેા પણ અરે! નેપથ્યમાં આ માહ કેમ અત્યંત જોરથી નાચી રહ્યો છે? (એમ આચાર્યને ખેદ અને આશ્વર્ય થાય છે).

કર્તા નક્કી કર્મમાં નથી. ભગવાન આત્મા જડને વિષે પેસી જતા નથી. ભગવાન આત્મા અરૂપી છે તે ખદલાઈને રૂપી થતા નથી, તેવી રીતે કર્મ તે અરૂપી ભગવાન આત્મામાં નથી, કર્મ ખદલાઈને ભગવાન આત્મામાં પેસી જતાં નથી; એમ ખન્નેના પરસ્પર નિષેધ કરવામાં આવે છે.

કાઈ કહે કે આત્મા આત્માનું કરે અને પરનું ન કરે તો તો એકાંત થઈ જાય? પણ ભાઈ! આત્મા આત્માનું કરે અને પરનુ પણ કરે તો બન્ને દ્રવ્ય એક થઈ ગયાં તે જ એકાંત છે; પણ આત્મા આત્માનું કરે અને પરનું કાંઈપણ ન કરે તે જ ખરું અનેકાંત છે. "એક વસ્તુમાં વસ્તુપણાની નિપજાવનારી પરસ્પર વિરુદ્ધ એ શક્તિઓનું પ્રકાશનું તેનું નામ અનેકાંત છે." આત્મા આત્માનું કરે ને પરનું જરાપણ ન કરે તેમાં પરસ્પર વિરુદ્ધ એ શક્તિઓનું પ્રકાશનું છે; તેનું નામ અનેકાંત છે. અનેકાંતમાં અસ્તિ-નાસ્તિ ધર્મ છે; આત્માના અસ્તિ-નાસ્તિ ધર્મ આત્મામાં છે અને જડના અસ્તિ-નાસ્તિ ધર્મ જડમાં છે. આત્મા પાતાનું કરે તે અસ્તિ અને પરનું ન કરે તે નાસ્તિ તે જ ખરું અનેકાંત છે. આત્મા પાતાનું પણ કરે અને પરનું ન કરે તે નાસ્તિ તે જ ખરું અનેકાંત છે. આત્મા પાતાનું પણ કરે અને પરનું પણ કરે તો તો પર અને પાતે બન્ને એક થઈ ગયા માટે તે તો એકાંત છે. પાતાનું કરે અને પરનું ન કરે તેમાં જ પરસ્પર વિરુદ્ધ શક્તિઓનું પ્રકાશનું છે અને તે જ ખરું અનેકાંત છે.

જો કર્તા અને કર્મ જીદાં છે તે પછી કર્તાકર્મની સ્થિતિ શી? જો બન્નેના પરસ્પર નિષેધ કરવામાં આવે છે તે જ્ઞાતા સદા જ્ઞાતામાં જ છે અને કર્મ સદા કર્મમાં સ. પ્ર. પર 805

જ છે એવી વસ્તુસ્થિત પ્રગઢ છે-ત્રિકાળ પ્રગઢ છે અને જે સમજે તેને પ્રગઢ થાય છે. જેને જીઠાપણાનું ભાન થયું તેને પરનું ધણીપષ્ઠું નથી, પરનું કર્તાપષ્ઠું નથી. ઉઠય; ઉઠયમાં છે ને આત્મા, આત્મામાં છે; રાગ, રાગમાં છે અને અતમા આત્મામાં છે-આવી જીઠે જીઠી ચીજ છે તેપષ્ઠું નેપથ્યમાં માહ કેમ નાચે છે? વસ્તુમાં ત્રિકાળ કર્તાકર્મપષ્ઠું નથી તેપષ્ઠું અજ્ઞાની જીવે કર્તાકર્મપષ્ઠું કેમ માની રહ્યા છે? ઊંધી માન્યતાના માહ કેમ અત્યંત્ર જેરથી નાચી રહ્યો છે તેના આચાર્યને ખેઠ અને આશ્ચર્ય છે. અને પ્રભુ! પરમાં તું નહિ અને તારામાં પર નહિ! અરે! ભાઈ! તને આ શું થયું! મા-ખાપ છાકરાને કહે કે ભાઈ! તને આ થઈ શું ગયું! આ પરના સંગ તને કયાંથી લાગ્યા! તેવી રીતે આચાર્ય દેવ કહે છે કે ભાઈ! તને આ શું થઈ ગયું! જાગૃત સ્વરૂપ ચૈતન્યમાં આ માહ કેમ નાચી રહ્યો છે.! જ્ઞાન જ્ઞાનમાં છે, જ્ઞાનમાં રાગ-દ્રેષ આવતા નથી અને રાગ-દ્રેષમાં જ્ઞાન આવતું નથી. જડરૂપે ભગવાન આત્માના પલટા થતા નથી અને જડદ્રવ્ય ભગવાન આત્મારૂપે થતું નથી. તાપષ્ઠુ અરેરે! આ માહ કેમ નાચે છે? એમ આચાર્ય દેવને ખેઠ અને આશ્ચર્ય થાય છે.

આડ કર્મને આત્મા કરે તેમ કહેવું તે ઘીના ઘડા જેવો ખાલવાની રીત છે. ઘીના ઘડા કદી થતા નથી પરંતુ ઘડા તા માટીના છે. ઘી ઘીમાં છે ને ઘડા ઘડામાં છે, એક બીજના એકક્ષેત્રાવગાહસં ખંધથી ઘીના ઘડા ઉપચારથી કહેવાય છે. તેવી રીતે જ્ઞાનાવરહીયે જ્ઞાન રાક્યું તેમ કહેવું તે પણ માત્ર ઉપચાર છે. પાતાની પરિણમનશાંકત હીણી થઈ ત્યારે જ્ઞાનાવરહીયને નિમિત્ત કહેવાય છે. જવ પુરૂગલમાં નથી ને પુરૂગલ જવમાં નથી-ખન્ને દ્વયા જુદાં છે તો પછી તેને કર્તાકર્મ પણું કેમ હાઈશકે? ત્રણકાળ ત્રણલાકમાં આત્મા કમેમાં નથી ને કર્મ આત્મામાં નથી. શરીર અને આત્મા એક નથી પણ ખન્ને જુદાં છે. જો એક હાય તા કદી જુદાં પડે નહિ; ખન્ને એક જગ્યાએ રહેલાં છે તેથી ઉપચારથી કહેવાય છે કે શરીરમાં આત્મા છે પરંતુ આત્મા આત્મામાં છે ને શરીર શરીરમાં છે, ખન્ને જીદાં છે; તેથી એક બીજાને કર્તાકર્મ પણું નથી તાપણ અજ્ઞાનીને માહ નાચી રહ્યો છે.

આત્મામાં કર્મ નથી, કર્મમાં આત્મા નથી. જડ જડમાં છે ને આત્મા આત્મામાં છે. જડના કર્તા આત્મા નથી, જડ આત્માનું કર્મ નથી, તા પછી આ માહ કેમ નાચી રહ્યો છે? એના આચાર્યદેવને ખેદ તથા આશ્વર્ય થાય છે.

જડ આત્માનું કાંઈ કરી શકતું નથી; જો કરી શકતું હોય તો જ્યાં સિદ્ધ ભાગવાન બિરાજે છે ત્યાં પણ જડ છે તો તેમને પણ અધ થવા જોઈએ. પણ એમ નથી, પાતે ઊંધી માન્યતાથી માને છે કે હું જડનું કરી શકું હું અને જડ મારું કરી શકે છે; તે ગાશા–૧૪૪ ]

માન્યતા ભાંધનું કારણ છે. આત્મા જડના કર્તા નથી ને જડ આત્માનું કર્મ નથી તાે પછી આ માહ કેમ નાચી રહ્યો છે?

અથવા જો માહ નાચે છે તેા ભલે નાચા; તથાપિ વસ્તુસ્વરૂપ તા જેવું છે તેવું જ છે—એમ હવે કહે છે:—

( भंदाक्षांता )

कर्ता कर्ता भवति न यथा कर्म कर्मापि नैव ज्ञानं ज्ञानं भवति च यथा पुद्रलः पुद्रलोऽपि। ज्ञानज्योतैर्ज्वलितमचलं व्यक्तमंतस्तथोचै– श्चिच्छक्तीनां निकरभरतोऽत्यंतगंभीरमेतत् ॥ ९९॥

અર્થ :—અચળ, વ્યક્ત અને ચિત્શક્તિઓના (-જ્ઞાનના અવિભાગ પ્રતિચ્છેદ્દાના) સમૃહના ભારથી અત્યંત ગંભીર આ જ્ઞાનજયાતિ અંતરંગમાં ઉશ્રપણે એવી રીતે જજવલ્યમાન થઈ કે—આત્મા અજ્ઞાનમાં કર્તા થતા હતા તે હવે કર્તા થતા નથી અને અજ્ઞાનના નિમિત્તે પુદ્દગલ કર્મ રૂપ થતું હતું તે કર્મ રૂપ થતું નથી; વળી જ્ઞાન જ્ઞાનરૂપ જ રહે છે અને પુદ્દગલ પુદ્દગલરૂપ જ રહે છે.

આતમા અચળ છે. જડના હું કર્તા ને જડ મારું કર્મ એમ અજ્ઞાની માનતો હતો પણ વસ્તુસ્થિતિ જેમ છે તેમ છે, ઊંધું માને તેથી કાંઈ વસ્તુમાં બગાડ થતો નથી. વસ્તુસ્થિતિ તો જેમ છે તેમ છે, માત્ર પર્યાયમાં બગાડ છે. શરીરના અંગૂઠામાં બગાડ થાય, સડા થાય તો તે સડા આધા ચાલ્યા જાય છે તેમ આત્માના પર્યાયમાં ક્ષણિક બગાડ થયા છે તે બગાડ આત્મામાં આધા ચાલ્યા જાય તેમ નથી. આત્મા તો આનંદ- ઘન, નિર્મળ સ્વભાવી છે તેને રાગ-દ્રેષ અને મિલ્યાત્વમાહના પર્યાય હલાવી શકે તેમ નથી. આત્મા કવ્યે તો અચળ છે જ પણ સમ્યગ્જ્ઞાન થયું ત્યારથી પર્યાય પણ અચળ થયા.

આત્મા દ્રવ્યે તે વ્યક્ત છે જ પણ આત્માનું ભાન થયું ત્યારથી પર્યાય પણ વ્યક્ત થયા. જ્યાં ભાન થયું ત્યાં વસ્તુ તા એવી ને એવી જ છે તેમ જણાલું. વસ્તુ તા જેવી છે તેવી જ છે, પર્યાય વ્યક્ત થયા ત્યાં જણાલું કે અહાં! હું તા જેવા લું તેવા જ હું. એમ અનંતગુલ્પિંડ આત્માના અનુભવ થયા. જ્યાં સમ્યક્ પર્યાય પ્રગઢ થયા ત્યાં આત્માના અનુભવ થયા. ચિત્શક્તિઓના સમૂહના ભારથી અત્યંત ગંભીર આ જ્ઞાનજયાતિ અત્તરંગમાં ઉશ્રપણે એવી રીતે જજવલ્યમાન થઈ કે અજ્ઞાન અવસ્થામાં પરના કર્તા થતા હતા તે અઢકી ગયા, મિથ્યાત્વમાહના વિકારને લઈને નવાં કર્મ બાંધાતાં

िसमयसार प्रवयन लाग-४

808]

હતાં તે અટકી ગયાં. હું મન નહિ, વાણી નહિ, શરીર નહિ, વિકાર નહિ, કાંઇ પર નહિ એમ જ્યાં ભાન થયું ત્યાં જ્ઞાન તો જ્ઞાન જ રહી ગયું, જ્ઞાન તો જ્ઞાનની અવસ્થારૂપે થઈ ગયું અને પુદ્દગલ પુદ્દગલરૂપે રહી ગયું. અજ્ઞાનના નિમિત્તે પુદ્દગલ કર્મરૂપે થઈ હતું તે હવે થતું નથી. અજ્ઞાનઅવસ્થામાં કર્મમાં નિમિત્તરૂપે કર્તા થતો હતો તે હવે કર્તા થતો નથી. અજ્ઞાનઅવસ્થામાં નિમિત્તનૈમિત્તિકરૂપે કર્તાપણું માનતો હતો તે જ્ઞાનઅવસ્થા થતાં છૂટી ગયું, મિથ્યાત્વ માહ છૂટી જતાં તેના કારણે તેના નિમિત્ત-નૈમિત્તિકર્માં અપ્યથી જે કર્મ અધાતાં હતાં તે અટકી ગયાં. અહીં ચારિત્રમાહની વાત ગૌણ છે. અજ્ઞાનઅવસ્થાને લઈને વિકાર થતા હતો અટકી ગયાં. અહીં ચારિત્રમાહની વાત ગૌણ છે. તે કર્મના ઉદય આવતાં, આત્મા તેમાં લીધા પુરુષાર્થ વડે જોડાતો તેથી નવાં કર્મ અધાતાં હતાં; એવી જાતના નિમિત્તનૈમિત્તિકભાવ થતા હતો તે સમ્યગ્ભાન થતાં અટકી ગયા.

આતમાં અજીવના કર્તા છે ને અજીવ એનું કર્ત વ્ય છે એમ અજ્ઞાની માનતા હતા. જવ અને અજીવ બન્ને કર્તા-કર્મના વેશ ધારણ કરી એક થઈને રંગભૂમિમાં દાખલ થયા હતા તેને સમ્યગ્જ્ઞાને યથાર્થ ઓળખી લીધા. બન્ને એક વેશ ધારણ કરીને રંગભૂમિમાં આવ્યા હતા તેને સમ્યગ્જ્ઞાને લક્ષણથી યથાર્થ ઓળખી લીધા. પ્રજ્ઞાછીણી વડે છેદીને જીદા પાડયા. હું તો આત્મા છું ને આ જડ છે એમ ભાન થતાં બન્ને જીદાં પડી ગયા. સમ્યગ્જ્ઞાને જાલ્યું કે આ એક નથી પણ બે છે એમ ઓળખાણ થવાથી તેઓ વેશ દૂર કરીને રંગભૂમિમાંથી બહાર નીકળી ગયા. જેમ બહુરૂપી હોય તેને કાઈ ઓળખે નહિ ત્યાંસુધી તે ચેષ્ટા કર્યા કરે, પણ જ્યાં ઓળખાણ થાય કે અરે! આ તો આપણા ગામના ભાંડ! એમ ઓળખી લીધા ત્યાં તે હસી-ગાલ કૂલાવી પાતાનું રૂપ પ્રગઢ કરી ચેષ્ટા કરવી છાડી કે છે અને ચાલ્યા જાય છે. તેવી રીતે જ્યાં આત્માનું ભાન થયું ત્યાં જ્ઞાન જ્ઞાનરૂપે રહે છે અને પુદ્દગલકર્મ પુદ્દગલરૂપ થઇ જાય છે અને કર્તાકર્મ પણ છૂટી જાય છે. ૧૪૪٠

જીવ અનાં કિ અજ્ઞાન વસાય વિકાર ઉપાય વર્ણે કરતા સા, તાકરિ બંધન આન તર્ણ ફલ લે સુખ દુ:ખ ભવાશ્રમવાસા; જ્ઞાન ભયે કરતા ન અને તળ અંધ ન હાય ખુલે પરપાસા, આતમમાં હિ સદા સુવિલાસ કરે સિવ પાય રહે નિતિ થાસા.

જીવ અનાદિથી સ્વરૂપનું અજ્ઞાન અને રાગ-દ્રેષના વિકાર ઉપજાવીને કર્તા થતો હતા તથી અધન થતું હતું અને તેને લઈને ચારાશીના આશ્રમમાં વસીને સુખદુ:ખ ભાગવતા હતા. જ્યારે આત્માનું ભાન થાય છે ત્યારે પરના કર્તા થતા નથી પણ માત્ર જાણનાર જ રહે છે તેથી અધન થતું નથી, પરના પાસ (અધન) છૂટી જાય છે ને ગાયા-૧૪૪ ]

પાતાના આનંદમાં સદા વિલાસ કરે છે અને માક્ષમાં જાય છે. માક્ષપર્યાય પ્રગઢ થયા પછી અનંતકાળ સુધી સ્વરૂપસુખમાં કાયમ રહે છે. જેવા સ્વભાવ પ્રગઢયો તેવા કાયમ રહે છે-નિત્ય રહે છે.

આ કર્તાકર્મની રચના કું દકું દાચાર્ય દેવ દારા કાઈ અદ્દસ્ત રીતે રચાણી છે. આખા ભારતક્ષેત્રમાં આ સમયસારના આ કર્તાકર્મ અધિકાર જેવા અધિકાર બીજે ક્યાંય નથી. તેમાં વળી અમૃતચંદાચાર્ય દેવે ટીકા કરીને તા 'ખતમ' કરી નાખી છે. સાનું ને સુગંધ એકમેક થતાં શી ખામી હોય! જે આત્મજિજ્ઞાસુ થશે તે આ અમૃહ્ય વાણીને સમજશે અને તેનું કલ્યાણ થયા વગર રહેશે નહિ.

[ આમ આ સમયસારશાસ્ત્ર ઉપર પરમ કૃપાળુ ગુરુદ્દેવ શ્રી કાનજી સ્વામીનાં પ્રવચનના બીજો કર્તાકર્મ અધિકાર સંપૂર્ણ થયા.]





# ' સમયસાર-પ્રવચન '

# —ચાયા ભાગના પ્રકાશનખાતે આવેલી

રૂપિયા પ૧૧૧ શ્રી અનુબેન શેઠ, જયાતિએન તથાસાનલખેન, મું અઈ ૫૦૦૧ શ્રી શાન્તાએન જાદવજીલ ઈ તથા જય'તીભાઈ જાદવજી ટીમ્ખહિયા, કલકત્તા ૪૯૦૫ શ્રી ચીમનલાલ વિક્રમચદ સંઘવી. મુંબઇ ૩૦૦૧ .. કિરણભાઇ તથા જયશ્રીએન, નાઇરાળી ૩૦૦૧ ., ત્રજલાલ મગનલાલ શાહ, જલગાંવ ૨૫૦૧ ., શાન્તિલાલ રતીલાલ શાહ, મુંબઈ ૨૦૦૧ ,, ભગવાનજીભાઇ કચરાભાઇ શાહ, લંડન ૧૧૧૧ ,, જડાવએન નાનાલાલભાઈ कसाली-परिवार, મું ખર્શ ૧૦૦૨ શ્રી લાલજીલાઈ નથુલાઈ શાહ, લંડન ૧૦૦૧ સ્વ. શાંતિલાલ માણેકચંદ મહેતા, જામનગર ૧૦૦૧ શ્રી રમીલાખેન ઇન્દ્રવદનભાઈ શાહ, મું અઈ ૧૦૨૧ શ્રી નયનભાઇના સ્મરણાર્થે... હા. લાઇ એન રમણીકલાલ ગાસળિયા, અમદાવાદ ૧૦૦૧ શ્રી વેલજભાઈ નરશીભાઈ, નાઇરાેેેબી ૧૦૦૧ ,, મૂળજીભાઇ ધરમશીભાઈ, નાઇરાેેેેગી ૭૫૧ .. જશાદાબન મેઘજભાઈ હરિયા, નાઇરાેેે

નામ

ગામ | રૂપિયા નામ ગામ 31. 50% શ્રી હીરાબેન ધનજીભાઇ. નાઇરાખી ., અમૃતખેન કેશવલાલ શાહ, નાઇરાખી ,, દમય'તીએન રસિકલાલ સ'ઘવી, કલકત્તા 31. 409 સ્વ. ઝવેરચંદભાઈ ખેતશીભાઈ ચંદીરયા, નાઇરાેબી શ્રી કિરણભાઈ હરખચંદભાઈ શાહ, નાઇરાેબો ,, હવંદભાઈ હેમાણી, **ક**લકત્તા ,, મણ્બેન ઝવેરચંદ શાહ, મારી-લંડન ,, લલિતાએન નંદલાલ માલદે, ., શાલનાબેન પદીપલાઈ સંઘરાજકા, મુંબઈ ., ચીમનલાલ ડી. શાક, ,, શ ન્તિલાલ દલીચંદ શાહ, **કલક**त्ता ૩૦૧ શ્રી હીરાલાલ ભાગીલાલ શેઠ, બાટાદ

### 31. 249

શ્રી અનિલકુમાર હિ'મતલાલ ડેલીવાળા, હ. કાંતાએન, શ્રી કાશીએન પાનચંદભાઈ પારેખ, સાનગઢ ., મણિલાઈ મહેતા, ,. અમરચંદભાઈ વાલજીભાઇ ડગલી, લ'ડન .. મ'જુલાએન તથા ખ્રું૦ ઇલાએન, સાનગઢ

### [ 800]

રૂપિયા નામ ગાગ

#### 31. 202

શ્રી રમેશચંદ્ર કસ્તૂરચંદ દોઢીવાળા, જેરાવરનગર ,, મંજુલાબેન શિવલાલ ડગલી, 'માટાદ ,, હરખચદ રાજપાલ શાહ, નાઇરાળી ,, માણિબેન નેમચંદભાઈ, નાઇરાળી ,, હસમુખલાલ મગનલાલ પારેખ, સાનગઢ ,, ખીમચંદભાઈ સુખલાલ કામદાર, બાટાદ ,, હીરાલાલ ભીખાલાલ શાહ, દહેગામ 196 શ્રી ચંપાબેન પાપટલાલ ગાસળિયા, હ. તારાબેન નંદરબારવાળા, સાનગઢ

#### 31. 222

શ્રી ચંદ્રાએન મનુભાઈ કામદાર, પાલીતાણા ,, શામજીભાઈ ભાણજસાઈ શાહ, ગારેગાંવ ,, અમૃતએન પ્રેમજીભાઈ જૈત, મલાડ ૧૦૨ શ્રી ચીમનલાલ પ્રેમજીભાઈ ગાસલીયા, અમદાવાદ

#### 31. 202

ષ્ર૦ કાૈકિલાએન તથા રૂપાએન, સાેનગઢ શ્રી લલિતાએન તથા ચ દાએન, બાટાદ ., શારદાએત રમણીકલાલ, વહવાણ ,, દામાદરભાઈ હ'સરાજ માદી, અમદાવાદ હ. ખું નીલાબેન તથા ખું તરુંબેન ., રસિકલાલ જગજીવન શાહ, સુરેન્દ્રનગર ,, કાન્તાએત દવે તથા મુક્તાએન, સાનગઢ ,, કમળાએન ગિરધરલાલ દાેહીવાળા, જોરાવરનગર ,, વાસ'તીએન ગુણવંતરાય ભાયાણી, દાદર ,, ખ્ર૦ રમેશભાઈ રતનલાલ, મલકાપુર ., ધરમગ દભાઈ જગજીવનભાઈ ઝે.બાળિયા ,, ગુલાખચ'દભાઈ હેમાણી, સાનગઢ

ગામ રૂપિયા નામ ગામ ખ્રવ તારાખેન ભૂપતરાય દાશી, સાનગઢ શ્રી ચાંદમલજી જૈન. 3 month .. કલ્પનાબેન નરેન્દ્રકમાર જૈન. સાગર ,, સિદ્ધાર્થ ધીરજલાલ શાહ, શાંતાક્રઝ ,, મંજુલાએન ધીરજલાલ શાહ, મું ખર્ટ ,, વિમળાએન સારાભાઈ શાહ, મું ખઈ લ્ર૦ ચંદ્રાબેન પ્રેમચંદ, ખં ડવા શ્રી જગજીવન આઉચંદ દાેશી, સાવરકુંડલા હ. પ્ર૦ મુક્તાબેન ,, મીતલ પ્રદીપકુમાર કામદાર, મું અઈ ,, પ્રાણભાઈ પી. કામદાર, મું અઈ " મુક્તાએન કાન્તિલાલ, અમદાવાદ ,, ભીખીએન રતનલાલ, મલકાપુર હ. ખું નિર્મળાં ખેન ., ચેતનાએન ભવાનભાઇ. रतताभ ,, ઝવેરીબેન કચ્છી, સાનગઢ ,, શાંતાએન ટાળિયા. મું ખઈ ., કુમુદભાઈ કે. દાેશી, સાનગઢ ,, પવનભાઈ જૈન, સાનગઢ डा. विनाहरुभार कैन, વિદિશા શ્રી ચ'પાખેન ઉમરાવપ્રસાદ જૈન, ખ ડવા ,, છબલખેન તં બાળી, ભાવનગર " સવિતાએન મીઠાપુરવાળા ,, મંછાબેન જયંતીલાલ ભાયાણી, સાનગઢ ખ્ર૦ ઇન્દુએન ચીમનલાલ ડેલીવાળા, સાનગઢ ખું નિર્મળાબેન તથા ખું લતાબેન, સાનગઢ ખું કુંદનબેન પારેખ, રાજકાટ શ્રી કુસુમળેન નવનીતરાય દાેશી, સાનગઢ ,, ખાબુલાઈ માંગરાળવાળા, સાનગઢ ષ્ર૦ હર્ષાખેત જલગાંવવાળા, सानगढ

## [ 806 ]

ગામ રૂપિયા રૂપિયા ગામ નામ નામ શ્રી એક મુમુક્ષુબેન, શ્રી કાન્તિભાઈ તથા શાન્તિભાઈ જોડિયાવાળા સાનગઢ " પ્રેમીલાબહેન નરેન્દ્રભાઈ. દ્રિલ્હી પ્ર૦ શારદાએન તથા પ્ર૦ સુશીલાએન, સુરેન્દ્રનગર ,, ખળવ'તરાય મગનલાલ મહેતા, ઘાટકાપર શ્રી વીરચ'દભાઈ માલદે, સાનગઢ ,, ભાગીલાલ ચત્રભુજ દેાશી, ,, મુક્તાએન નવલચંદભાઈ, ઘાટકાેપર સાનગઢ ,, કે. પી. પીઠડિયા, ,, મુક્તાબેન હિ'મતલાલ ડગલી, રાજકાટ વીંછિયા ,, ન્યાલચ'દભાઇ ઉજમશીભાઇ દેસાઇ, સુ૦નગર ,, ગુણમાલાબેન, મલકાપુર શ્રી જયાળેન રમણીકલાલ મહેતા, જામનગર ,, ચ'પકલાલ વિકમચ'દ સંઘવી, મું અઈ પ્ર૦ ચ'દભાઇ તથા તારાબહેન લલિતાએન દલીચ'દભાઈ ખારા, સાનગઢ **ઝાખાળિયા** શ્રી જિનેશભાઇ નવનીતરાય દાેશી, " त्रिवेष्णिन नरीत्तभहास, બાટાદ મું અઈ ,, પ્રકુલ્લાબહેન રજનીકાંત મહેતા, મુંબઈ ,, જયેશભાઇ દેાલતરાય મહેતા, જામનગર ,, મધુખહેન હસમુખલાલ શાહ, ., ત્રિવેણીએન કેશવલાલ કાેઠારી, ચાેટીલા મું ખઈ ,, પ્રેમચંદલાઇ કાનજીલાઇ શાહ, ૨૦૨ ' રા. ૧૦૧'થી નીચેની રકમાે. सुरत ,, સમુળેન કેશવજી વઢવાણવાળા કુલ રા. ૪૯૩૮૧ = 00 ,, સરાજબેન પ્રતાપરાય, નાગપુર

